UNIVERSITATEA ,OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE
DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

TEZA DE DOCTORAT

REZUMAT

PATRISTICA CLASICA -
IZVOR AL VIETII MONAHALE DIN MUNTELE ATHOS

Conducator de doctorat
Prof. Univ. Dr. Gheorghe F. ANGHELESCU

Doctorand
Pr. Nicolae GAVRILA

Constanta
2026



CUPRINS

L INtrodUCEre ..iccvreusressmesmnmssnssnnssnnsssnssnnssnassnnssnsssnsssnsssnsssnssnnssnnsnnnsnnnss 6
I1. Importanta Muntelui Athos in istoria crestinismului ortodox..... 12
IT1.1. ContexXtul IStOFIC ..ivvuierieriiers i e e e e eaas 12
I1.2. Evolutii Si influente .......coveiiieiieeie e 19

II1. Autori patristici referentiali pentru viata monahala athonita.... 25

II1.1. Pastrarea traditi€i........ccoeeriiiiiriiiiiiiciiin e 25
II1.2. Autorii din secolele II-III: o prezenta discretd, dar fondatoare....... 27
I11.3. Sfantul Irineu al Lyonului si Clement Alexandrinul..........cccoeeeereneee. 32

I11.3.1. Sfantul Irineu — parintele apostolic martir si aparator al adevarului

NESCHIMDAL.......ii i e 32
II1.3.1.1. Omul — creatia dupa arhetip divin, inzestrata cu libertate.... 38
II1.3.1.2. Conceptia despre creatia sustinutd necontenit de Cuvéntul

o1 PP RPTPUPPIN 40
II1.3.1.3. Critica gnoStICISMUIUI ..............ccoeuuiiiiiiiiieiiieieiiieeeeeasaeennns 41
I11.3.1.4. Antropologia teologiCa............cccuuuveuuiiiiiiiiiiiniiiiiiiiineseenans 43
II1.3.1.5. Teologia reCapitularii ...............uveeeiiiiiiiiieeennnnniiiinnensnsanens 44
I11.3.2. Clement Alexandrinul — botezator al gandirii elene........c.ccocevvveennns 52
II1.3.2.1. Conceptul de gnosis Cresting ...........c.c.ccvveeeeieeinniinineennnnnns 54
II1.3.2.2. Clement Alexandrinul — puntea intre mostenirea intelectuald a
Antichitatii S MIStiCa ISINASET .............ceeeiieiiiiiiiiiiiiiie e 55
I11.4. Sfantul Atanasie cel Mare (t373): doctrina si model monahal ........ 59
I11.4.1. Sfantul Atanasie cel Mare si accentul sdu pe intruparea mantuitoare
ca act de restaurare a chipului divin In OM........cocceerieerien e 61
I11.4.2. Scrierile atanasiene si ecoul lor in spatiul athonit ..........cccceeeiverivenne 64
II1.5. Sfantul Vasile cel Mare: tipicul de obste si etica ascezei................. 68
II1.5.1. Sfantul Vasile cel Mare — arhitectul canonic al vietii de obste........... 68
II1.5.2. Receptarea scrierilor vasiliene in mediul monahal athonit................ 72
I11.5.3. Relevanta operei Sfantului Vasile cel Mare pentru modelarea
duhovniceasca a monahismului CONtEMPOran.........cccverieeniiieerssieessseennnns 75



I11.6. Sfantul Grigorie de Nazianz (Teologul) in traditia athonita ............. 80

I11.6.1. Sfantul Grigorie Teologul — misticul filocalic al monahilor athoniti. ...81

I11.6.2. Legdtura dintre teologia autentica si purificarea mintii .........c.ccveenee. 84
I11.6.3. Influenta operei Sfantului Grigorie de Nazianz asupra teologiei
rugatoare athOnite .......ccceeiiieei i e e 90
I11.7. Sfantul Grigorie de Nyssa in spiritualitatea Muntelui Athos............. 95
I11.7.1. Accesul la opera Sfantului Grigorie de Nyssa in mediul athonit......... 96
I11.7.2. Antropologia spirituald a Sfantului Grigorie de Nyssa — o dimensiune
fundamentala a spiritualitatii athonite.......c..coevieeerieiieeee e 100
I11.7.3. Cunoasterea lui Dumnezeu ca proces indumnezeitor infinit........... 104
I11.7.4. Resemnificarea gandirii Sfantului Grigorie de Nyssa in logica
spiritualitatii athonite ......c.cevivieei i ——— 106
I11.7.5. Receptarea scrierilor nyseene in cadrul traditiei athonite................ 108

IT1.8. Sfantul Toan Gura de Aur — modelul de predicator, exeget si parinte

(0 8] 30 )Y Tl ol PP 110
I11.8.1. Influenta Sfantului Ioan Gurd de Aur in viata duhovniceasca
AtNONIEA ..eeei e ——————— 115
I11.8.2. Asimilarea organica a scrierilor hrisostomice in viata liturgica
AtNONIEA ..eeei e ——————— 118
I11.8.3. Opera Sfantului Ioan Gura de Aur — formatoare a tinerei generatii de
MONANI @LNONIET....eeeeiieiiiee e s 120
I11.8.4. Receptarea scrierilor Sfantului Ioan Gurd de Aur in traditia isihasta
POSDIZANtING ....eeeeiiie e —————— 124

I11.9. Evagrie Ponticul in traditia Muntelui Athos............cccceeeeevieeeeennnn, 127
I11.9.1. Opera evagriana si receptarea ei selectiva la Athos ..........cccceeunen. 128
I11.9.2. Influenta spiritualitatii evagriene asupra isihasmului athonit.......... 132
I11.9.3. Cartografierea evagriana a ,,gandurilor” — indreptar pentru
spiritualitatea ortodoxad athonita...........ccceveeririeen e, 133

I11.10. Sfantul Ioan Casian si dilemele libertatii in monahism................ 136
I11.10.1. Formarea duhovniceasca ca pedagogie a libertatii — un obiectiv
central al vietii monahale de [a AthOS .........ccceeer i 137
I11.10.2. Sfantul Ioan Casian — maestru al echilibrului duhovnicesc pentru
spatiul @thONit.........oceecerree e ———— 141
I11.10.3. Receptarea scrierilor Sfantului Ioan Casian la Athos..........c......... 144
I11.10.4. Influenta Sfantului Ioan Casian in viata monahald athonita.......... 148



I11.11. Sfantul Toan Scararul si Scara Raiuluiin spiritualitatea athonita... 150

I11.11.1. Sfantul Ioan Sinaitul — invatatorul exemplar al cdii de ascensiune

iubitoare catre Dumnezeu pentru monahismul rasaritean..........cceceerveuneee. 153
I11.11.2. Virtutea ascultarii si povatuitorul duhovnicesc — premisele vietii
monahale autentice pentru autorul Scarii si in monahismul athonit........... 156
II1.12. Dionisie Areopagitul in spiritualitatea Muntelui Athos................. 162
I11.12.1. ,Filocalizarea” gandirii dionisiene la Athos ..........ccccceerienrieennnnen. 163
111.12.1. Corpus Dionysiacum — o sursa patristica de profunzime si un reper
constant pentru teologia athonita..........ccceeceeeerirceee e 168

I11.13. Sfantul Maxim Marturisitorul in spiritualitatea Muntelui Athos...... 174

I11.13.1. Sfantul Maxim Marturisitorul — paradigma vie a lepadarii de lume si

de sine pentru monahismul OrtOdOX ..........uuurrrremmrmmmnrnrerrnrrrrrr—————— 175
I11.13.2. Sfantul Maxim Marturisitorul — maestru al sintezei dintre invatatura
dogmatica si viata contemplativa .......cccceeeeeieeeen e, 177
I11.13.3. Teologia mistica si ascetica a Sfantului Maxim Marturisitorul si
impactul ei substantial asupra traditiei isihaste athonite ............cccceevrnneee. 181

I11.13.4. Sfantul Maxim Marturisitorul — mentorul interior al vietii monahale .. 184

I11.14. Continuitatea post-patristica — elemente de isihasm .................. 186
I11.14.1. Muntele Athos — spatiu al conturdrii isihasmului............ccccceeruen. 187
I11.14.2. Fertilitatea traditiei isihaste athonite..........cccccceeiiicccccineneeeennnn, 193

IV. Influentele literaturii patristice asupra vietii monahale athonite ... 198

IV.1. Practici ascetice si mistice influentate de scrierile patristice .......... 198
IV.1.1. Efortul ascetic de curatire a sufletului dupa scrierile patristice din
manastirile athonite.........ceevvicciie e 199
IV.1.2. Treptele luptei duhovnicesti dupa scrierile normative ale parintilor
= 11 010 o 1) PR OPPRR 205
IV.1.3. Rugdciunea neincetata (trezvia) — mestesugul athonit certificat pentru
dobandirea inimii CUFAtE .......cceerrieeirieer e e e 211
IV.1.4. Detasarea de lumesc, pasul esential pentru desavarsire................ 215

IV.1.5. Tiparirea Filocaliei grecesti si difuzarea ei in spatiul ortodox — reactii la
iluminismul occidental si promotoare ale vietii spirituale crestine autentice 217
IV.1.6. Distinctia ratiune-minte in spiritualitatea isihasta si valoarea ei pentru

V(1= Y0 0] 101V (0l Yl 221
IV.1.7. Unirea omului cu Dumnezeu — adevarata filosofie si roadele ei dupa
marturia parintilor athoniti ........ccveieiie s 226



IV.2. Impactul asupra spatiului FOMANESC ......vvvverrriieerrerriiieeerernieeeeenns 234

IV.2.1. Primele legaturi dintre parintii isihasti athoniti si sud-dunareni cu
monahii din Tarile Romane si aportul lor la intemeierea si dezvoltarea vetrelor

mMONAhale rOMANESL.........ceiiiriiir e e 234
1Vv.2.2. Aportul cultural si spiritual prin difuzarea scrierilor patristice niptice de
[a Athos In Tarile ROMANE.......ceeiiireeiiiree e csree s ssreeessree s srnne e s sreeessnnees 241
Iv.2.3. Notiuni fundamentale din universul semantic isihast ..........ccceee..... 244
1V.2.4. Destinul filocalic al romManIIor........ccccueevveerriersiree e e e eree e 254

IV.2.4.1. Episcopul Macarie al Romanului — personalitate de seama a
isihasmului romanesc si promotor al gandirii isihaste de sorginte

AthONItA....cee e 255
IV.2.4.2. Sfantul Vasile de la Poiana Marului aparatorul pe temeiuri
patristice a mestesugului rugaciunii neincetate ..........cccccieeeeeeennn. 260
IV.2.4.3. Sfantul Paisie Velicikovski si contextul atasamentului sau fata
de literatura patristica............cevviiiiiiiiii 267
V. CONCIUZil.uuieiieimarasnermanasmammasasmersssassassssassassssassassssassassssassasnssnsnnsnnss 292
VI. Bibliografie .....c.iccurmumrmsmmmsmmnsmmasmnssmsssmnssmnsssnsssassnsssnsssnssnnssnnssnnssss 296
VII. Indice de NUMEe ....cciieimuimsreimanessemmssassessssassassssassassssassasnnsasnnsnnss 315
VIIL. GlOSAr ..iciciiureiteinaresnernasassassasassassssassassssassassssassassssassnsnssnsnnsnnss 319
N 1 =) (= S 323



Cuvinte cheie: asceza, filocalie, isihasm, mistica, monahism, Muntele Athos,

parinte duhovnicesc, sfintenie

REZUMAT

Studiul receptarii literaturii patristice clasice in viata si spiritualitatea Muntelui
Athos abordeazd o temd de maxima relevantda atat pentru cercetarea teologica
contemporand, cat si pentru intelegerea mecanismelor vii prin care Traditia Bisericii
Ortodoxe s-a transmis si s-a reinnoit organic de-a lungul secolelor. intr-o epocd in
care teologia risca adesea sa se izoleze intr-un discurs pur speculativ sau istoricist, iar
traditia sa fie redusa fie la repetarea unor formule rigide, fie la simpla evocare
muzeala, Athosul ofera un model viu, coerent si verificat de integrare a patrimoniului
patristic in viata spirituald concreta.

Importanta temei deriva si din contextul actual al studiilor patristice si monahale,
in care se remarca o reorientare spre formele de receptare activa a teologiei, nu doar
spre analiza istorica a textelor. Cercetatorii contemporani redescopera dimensiunea
performativa a literaturii patristice — capacitatea acesteia de a forma constiinte, de a
structura viata ascetica, de a modela viziunea cosmologica si antropologica a
credinciosului. In acest sens, Muntele Athos devine un caz paradigmatic: aici, Parintii
Bisericii nu au fost niciodata doar autori ai trecutului, ci prezente formative, adevarati
maestri spirituali care au generat un ethos specific si o culturda monahald unica in
lumea ortodoxa.

Mai mult, redeschiderea interesului academic fatda de isihasm, filocalie,
manuscrise bizantine si traditia athonita din ultimele decenii — sustinuta de initiative
editoriale internationale si cercetari interdisciplinare — justifica o reevaluare
aprofundatd a felului in care textele patristice ale secolelor II-VII au fost primite,
interpretate si reactivate in Athos. Acest interes este vizibil nu doar in teologia
ortodoxa, ci si in domeniile istoriei culturii, studiilor bizantine, liturgicii si
fenomenologiei religiei. Lucrarea de fata isi propune, in acest cadru, sa contribuie la

aceasta directie de cercetare printr-o analiza structuratd, documentatd si



contextualizata a relatiei dintre marile figuri ale Parintilor Bisericii si spatiul sacru,
formativ si contemplativ reprezentat de Muntele Athos.

Tema are, in fine, o importantd si pentru actualitatea bisericeasca si
duhovniceascd, oferind o perspectiva asupra modului in care Traditia poate fi
reactivata si transmisa astazi nu prin simpla repetare a trecutului, ci printr-o asumare
vie, integrativa si creatoare a mostenirii patristice — exact asa cum s-a intamplat in
mod exemplar in viata comunitadtilor monahale athonite.

Metodologia acestei cercetari este construita pe o abordare interdisciplinara,
inrddacinatd in exigentele proprii studiilor teologice academice, imbinand analiza
istoricd, hermeneutica teologica si evaluarea spirituala contextuald. Scopul cercetarii
nu este doar descriptiv, ci si comprehensiv: urmdrim sa intelegem cum a fost trdita,
interiorizata si transfigurata literatura patristica clasica (secolele II-VII) in spatiul
monahal athonit, dincolo de simpla transmisie textuald. Prin urmare, metodologia
reflectd un echilibru intre lectura surselor primare si contextualizarea lor teologica si
spirituala.

O prima componenta metodologica esentialda este analiza textelor patristice
primare, in limbile originale sau in traduceri academice validate, focalizata pe autori
fundamentali precum Grigorie de Nyssa, Evagrie Ponticul, Dionisie Areopagitul, Ioan
Scararul, Maxim Marturisitorul si Ioan Romanul. Aceste texte sunt interpretate nu doar
din punct de vedere dogmatic sau filologic, ci si in ceea ce priveste impactul lor
formativ asupra vietii duhovnicesti — ceea ce presupune o hermeneutica liturgico-
ascetica specifica traditiei ortodoxe. Nu s-a urmarit extragerea de concluzii doctrinare
in sine, ci intelegerea modului in care aceste texte au fost receptate, asimilate si
aplicate in spatiul athonit, unde granita dintre teorie si viatd este intentionat dizolvata.

In paralel, cercetarea a integrat analiza criticd a surselor secundare, selectate
exclusiv din literatura academica de specialitate in limbile romana, engleza si franceza,
incluzand studii recente din domeniile teologiei patristice, monahismului rasaritean,
filocaliei bizantine, isihasmului si liturgicii ortodoxe. S-au avut in vedere lucrari
publicate de institute de cercetare consacrate, reviste teologice recenzate si editii
critice ale textelor patristice. Aceste surse au fost utilizate pentru contextualizarea
istorica, compararea receptarilor diferite ale aceluiasi autor si intelegerea influentei

specifice a fiecdrui Parinte in spiritualitatea athonita.

7



Metoda hermeneutica a fost articulata pe principiile exegetice ale teologiei
ortodoxe, tinand cont de unitatea dintre lex credendi si lex orandi, dintre invatatura
patristicd si practica ecleziald. In acest sens, s-a recurs la o lecturd teologici
integrativa, prin care textul este inteles nu izolat, ci in relatie cu Traditia vie a Bisericii,
in special cu traditia ascetica si liturgica a Muntelui Athos. Dimensiunea spirituald a
receptarii — ceea ce in traditia rasariteana este numit ,experienta harica” — a fost luata
in considerare ca parte constitutiva a metodologiei.

Totodata, a fost aplicata metoda istoric-contextuala, necesara pentru analiza
evolutiei monahismului athonit, a circulatiei manuscriselor, a influentei miscarilor
isihaste si a formelor concrete de transmitere a scrierilor patristice. Aceasta abordare
a permis incadrarea geograficd, institutionala si cronologicd a fenomenului receptarii,
fara a rupe unitatea duhovniceasca a traditiei athonite.

In fine, cercetarea a inclus si o comparatie tematicé intre diferitele moduri de
influenta exercitate de autorii patristici asupra vietii athonite — la nivel dogmatic,
ascetic, liturgic si imnografic — ceea ce a permis conturarea unui model coerent de
sinteza a traditiei patristice in Athos. Aceasta sinteza nu este un construct artificial, ci
rezultatul organic al trdirii continue a Parintilor in cadrul concret al comunitatilor
monahale athonite.

Prin aceastd metodologie, lucrarea isi propune sa depdseasca atat lecturile
exclusiv filologice, cat si pe cele pur speculative, propunand in schimb o abordare
teologica vie, fidela atat surselor, cat si modului in care acestea continua sa fie traite
in Ortodoxie.

Structura lucrarii reflecta o progresie tematica si cronologica fireasca, organizata
in jurul a trei directii principale: fundamentele istorice ale monahismului athonit,
dezvoltarea institutionala si spirituala a comunitatii de pe Muntele Athos, respectiv
receptarea teologica si duhovniceasca a literaturii patristice clasice in acest context.
Aceasta organizare urmdreste sa ofere o viziune clara, etapizata si documentata
asupra modului in care Traditia Bisericii a fost inraddcinata si transfigurata in spatiul
athonit.

Lucrarea debuteaza cu un capitol dedicat originilor monahismului de pe Muntele
Athos in secolele VIII-X, insistand asupra factorilor geografici, politici si eclesiali care

au favorizat aparitia si stabilirea formelor de viata pustniceasca si cenobitica. Acest

8



context initial este esential pentru intelegerea caracterului profund traditional, dar
totodata deschis spre dinamism spiritual, al comunitatilor athonite.

Urmatorul segment urmareste consolidarea Athosului ca spatiu autonom si model
de organizare monahald in epoca bizantind, cu accent pe dezvoltarea tipicului, a
autoritatii duhovnicesti si a relatiei cu Patriarhia Ecumenica si cu imparatii bizantini. Se
contureaza astfel cadrul in care literatura patristicd a inceput sa circule sistematic si
sa fie integrata in viata de obste, nu doar ca lecturd, ci ca norma de viata.

Partea centrald a lucrarii este dedicata analizei sistematice a modului in care
literatura patristica a fost receptatd, asimilata si transfigurata in viata duhovniceasca
si institutionala a Muntelui Athos. Accentul este pus pe scrierile marilor autori ai
secolelor II-VII, selectati pentru influenta lor durabild si formativa in traditia ortodoxa,
dar mai ales pentru prezenta lor activa si recurentd in cultura spirituala athonita,
incepand cu perioada bizantind si pand in epoca modernd. Aceasta sectiune se
constituie astfel intr-un corpus tematic bine delimitat, in care fiecare autor este
abordat intr-o maniera diacronica si contextuald.

Incd de la constituirea sa in secolele IX—X, monahismul athonit s-a definit nu
doar ca o forma de asceza si izolare geograficd, ci ca o traditie vie a Bisericii,
inrddacinatd profund in mostenirea teologica si spirituala a Parintilor Bisericii. Canonul
duhovnicesc si dogmatic al Muntelui Athos nu a fost niciodata o creatie locala, ci o
transmitere fideld a literaturii patristice clasice, incepand cu autorii epocii
postapostolice si pana la sintezele capadociene si alexandrine din secolele IV-V.

Manuscrisele pdstrate in bibliotecile manastirilor athonite, in special la Marea
Lavra, Vatopedi, Iviron si Sfantul Pavel, ofera dovezi clare ca literatura patristica a fost
nu doar copiata si pastratd, ci si studiatd, comentatd si mai ales traita in viata zilnica
a monahilor.

Parintii greci ai Bisericii au fost receptati pe Athos in trei moduri principale:

- Copierea si conservarea manuscriselor originale — Biblioteci precum cele de la
Lavra, Vatopedi, Iviron sau Hilandar pdstreaza pana astazi zeci de manuscrise din
secolele X—XIV care contin scrierile integrale sau partiale ale unor autori precum Sfintii
Atanasie, Vasile si Grigorie de Nyssa. Aceste manuscrise erau copiate de calugari

instruiti, in limbaj liturgic, si adesea adnotate marginal cu observatii duhovnicesti.



- Antologii si colectii ascetico-dogmatice — Incepand cu secolul XII, textele
Parintilor au fost inserate in antologii precum Pandectele, Evergetinosul sau, mai
tarziu, Filocalia. Astfel, gandirea lor a devenit parte integrantd din lectura zilnica a
calugarului athonit.

- Aplicare spirituala si practica — Preceptele morale, dogmatice si liturgice ale
acestor Parinti erau aplicate direct in randuiala manastirilor: de exemplu, regula
postului inspiratda din scrierile Sf. Vasile, sau indemnul la tacere si discernamant al
Sfantului Grigorie de Nazianz era reflectat in regulamentele interne ale schiturilor.

Muntele Athos a fost, inca din perioada bizanting, unul dintre cele mai importante
centre de copiere si conservare a manuscriselor patristice. Incepand cu secolul al IX-
lea, cand primele manastiri athonite au fost infiintate, scriptorium-urile (atelierele de
copiere) au devenit centre de activitate intelectuala intensa.

Calugarii athoniti au copiat si restaurat texte fundamentale ale Sfintilor Parinti,
inclusiv opere ale Sfantului Vasile cel Mare, Sfantului Grigorie de Nazianz, Sfantului
Ioan Gura de Aur si Sfantului Maxim Marturisitorul. Activitatea de copiere nu era doar
un proces mecanic, ci o lucrare spirituald profunda, considerata o forma de rugdciune
si contemplare. In acest proces, monahii urmau reguli stricte de fidelitate fat3 de textul
original, eliminand erorile si adnotand corect orice inconsistentad.

Pentru fiecare dintre autorii studiati — Grigorie de Nyssa, Evagrie Ponticul, Ioan
Scararul, Dionisie Areopagitul, Ioan Romanul si Maxim Marturisitorul — cercetarea
propune mai intdi o caracterizare teologica generald a operei, punand in evidenta
temele majore ale gandirii lor: teologia urcusului infinit, lupta cu gandurile si
rugaciunea mintii, etapele vietii duhovnicesti, teologia apofatica si ierarhia mistica,
dimensiunea poetica a dogmei si sinteza dintre cosmologie, hristologie si antropologie
mistica. Acestea nu sunt tratate abstract sau izolat, ci intotdeauna in corelatie cu
modul in care au fost transmise, citite si integrate in contextul athonit.

Analiza urmareste apoi, in mod concret, prezenta acestor autori in spatiul athonit,
atat la nivel de manuscrise si compilari (precum Filocalia), cat si la nivel de influenta
practica in viata monahald: structurarea tipicului zilnic, formarea novicilor, practica
rugaciunii neincetate si fundamentele isihasmului. Spre exemplu, Grigorie de Nyssa
este receptat in mod deosebit pentru ideea depasirii continue de sine in vederea unirii

cu Dumnezeu, devenind un reper al dinamismului spiritual al vietii athonite. Evagrie

10



este integrat prin instrumentarul sdu ascetic riguros, in ciuda unor controverse
dogmatice, iar Scara lui Ioan Sinaitul a fost asimilata nu doar ca lectura liturgica
anuald, ci ca program de formare duhovniceasca. Dionisie este prezent in limbajul si
arhitectura slujbelor, dar si in teologia tacerii mistice, in vreme ce Maxim devine
temelia doctrinara a isihasmului athonit prin integrarea teologiei energiilor necreate.
Vasile cel Mare, prin regulile sale monahale, fundamenteaza viata de obste si regimul
ascetic athonit, fiind considerat parintele monahismului rasaritean. Sfantul Ioan Gura
de Aur este prezent mai ales prin omilille sale morale si euharistice, influentand nu
doar gandirea etica a monahilor, ci si structura liturgica a slujbelor zilnice, care ii poarta
numele.

Aceasta parte a lucrarii adopta o metoda de lectura comparativa, dar si de
reconstructie spirituald, incercand sa evidentieze in ce fel acesti Parinti nu au fost
prezenti doar ca autoritate, ci ca modele vii, capabile sa structureze intreaga viata
interioara a monahului athonit. Receptarea lor nu este una livresca, ci vie:
transformata in rugaciune, in cantare, in post, in tacere, in metanie. Astfel, partea
centrald a lucrdrii demonstreaza ca Athosul nu este doar un conservator fidel al
Traditiei, ci un laborator spiritual activ, in care literatura patristica devine criteriu si
mediu al sfinteniei.

In final, lucrarea propune o sintez& comparativa intre autorii analizati, scotand in
evidenta convergentele si specificitatile teologiei lor in contextul athonit. Concluzia
generald formuleazd o viziune coerentd asupra modului in care Muntele Athos
functioneaza ca un spatiu de transfigurare vie a mostenirii patristice, confirmand
continuitatea profunda intre teologia Bisericii primare si trdirea monahald ortodoxa de-
a lungul secolelor.

In ultimele decenii, cercetarea teologica si istoricd referitoare la receptarea
literaturii patristice in contextul Muntelui Athos a cunoscut o dezvoltare semnificativa,
intr-un cadru interdisciplinar care implica filologia bizantind, studiile patristice, istoria
spiritualitatii ortodoxe si teologia liturgicd. Aceasta tema se bucura de o atentie
crescandd atat in mediile academice ortodoxe, cét si in cercurile internationale
preocupate de studiul traditiilor religioase ale R&s&ritului crestin. in mod particular,

accentul s-a deplasat dinspre abordarile istorico-institutionale cdtre analiza dinamicii

11



interne a transmiterii si asimildrii scrierilor patristice in contextul concret al vietii
monahale.

Institutii de cercetare si centre universitare din Grecia, Rusia, Franta si Statele
Unite au initiat in ultimii ani proiecte de cercetare sistematica privind patrimoniul
spiritual si documentar al Muntelui Athos. Aceste initiative vizeaza in mod direct
identificarea si digitalizarea manuscriselor athonite, dar si reconstruirea traseelor
intelectuale prin care scrierile Parintilor Bisericii au fost transmise, adaptate si
interiorizate in spatiul monahal athonit. Proiecte ca Mount Athos Heritage Project sau
lucrarile publicate in reviste academice precum Vigiliae Christianae, Studia Patristica,
Analecta Bollandiana sau The Journal of Orthodox Christian Studies reflecta o
preocupare constanta pentru studierea filologica, teologica si contextuala a acestor
procese.

In ceea ce priveste directiile de cercetare predominante, se constaté o orientare
clara cdtre investigarea modului in care literatura patristica a influentat configurarea
normelor ascetice, tipicului liturgic si a ethosului teologic athonit. Se acorda o atentie
deosebitd modului in care operele Iui Grigorie de Nyssa, Ioan Gurd de Aur, Evagrie
Ponticul, Dionisie Areopagitul sau Maxim Marturisitorul sunt prezente nu doar in
compilatiile traditionale precum Filocalia, ci si in practica duhovniceasca vie a
comunitatilor monahale. De asemenea, studiile recente pun accent pe influenta
regulilor monahale ale Sfantului Vasile cel Mare si pe prezenta constanta a omiliilor
Sfantului Ioan Gura de Aur in lectura zilnica si in formarea spirituala athonita.

Un alt aspect important al cercetarii contemporane il reprezinta explorarea
relatiei dintre receptarea patristica si miscarile de reinnoire isihastd, in special in
contextul secolelor XIII-XIV, odatd cu teologia Sfantului Grigorie Palama si
redescoperirea profunda a scrierilor maximiene si dionisiene. Se dezvolta astfel o
hermeneutica integrativa care depaseste cadrul strict filologic, propunand o lectura
teologica si liturgicd a textului patristic, in consonanta cu modul traditional de lectura
din monahismul ortodox.

In sinteza, stadiul actual al cercetdrii evidentiaza un interes academic consolidat
pentru comprehensiunea modului in care literatura patristica nu a fost doar transmisa
in Athos, ci si traita, interiorizata si rescrisa duhovniceste. Studiul acestor mecanisme

de receptare activd constituie astdzi un domeniu in expansiune, fundamental pentru

12



intelegerea continuitatii vii a Traditiei in Ortodoxie si pentru revalorizarea teologiei
Parintilor intr-o erd dominata de fragmentare si secularizare.
%

Receptarea literaturii patristice clasice in viata Muntelui Athos nu a reprezentat
niciodata o simpla conservare a traditiei scrise, ci o forma activa de interiorizare,
asumare existentiala si transfigurare a teologiei prin nevointa si rugaciune. In acest
spatiu monahal, cuvintele Parintilor Bisericii au fost coborate in inima si verificate prin
viata concreta a ascetului, care nu doar ca citeste si mediteaza teologia, ci o respira,
o intrupeaza si o transforma in rugdciune neincetata. Pe Athos, teologia patristica nu
este o disciplind teoreticd, ci o cale de mantuire, o pedagogie duhovniceasca prin care
sufletul este format in vederea vederii lui Dumnezeu.

Gandirea Sfantului Grigorie de Nyssa, centratd pe ideea urcusului infinit spre
desdvarsire, a fost receptatd ca o chemare neintrerupta la depdsirea de sine, intr-un
efort ascetic continuu sustinut de tacere si contemplatie. Evagrie Ponticul, prin analiza
find a miscarilor gandului si rugdciunea lipsita de imagini, a oferit calugdrilor athoniti
o cartografie exacta a interioritatii. Scara virtutilor descrisa de Ioan Sinaitul a devenit
nu doar lectura formativa, ci program zilnic de nevointd, iar limbajul apofatic al lui
Dionisie Areopagitul s-a imprimat subtil in structura slujbelor si in tacerea ca forma de
cunoastere a lui Dumnezeu. Maxim Marturisitorul a sintetizat intreaga experienta
ortodoxa intr-o viziune teologica integrativa in care cosmosul, liturghia si inima omului
converg in energiile necreate ale harului, devenind astfel fundamentul doctrinar al
isihasmului athonit.

Athosul nu a selectat aceste influente pe criterii academice sau sistematice, ci
printr-un discernamant duhovnicesc care a integrat organic elementele compatibile cu
ritmul interior al vietii monahale. Parintii patristici nu au fost cititi in ordine cronologica,
ci in functie de utilitatea lor duhovniceascad, intr-un mod sinergic si viu. Manuscrisele
athonite, compilarile filocalice, tipicoanele manastiresti si traditia orala au functionat
impreuna ca medii de transmitere vie a invataturii, iar tacerea, privegherea, postul si
rugaciunea au devenit conditiile reale ale receptarii.

Receptarea patristica in Athos nu inseamnd simpld fidelitate formald, ci o
reinnoire continud a traditiei prin viata. Autorii din primele veacuri crestine au devenit

pentru monahii athoniti nu doar surse de autoritate, ci insotitori nevazuti in lupta

13



interioara, modele ale unei teologii traite si izvoare de lumina. Muntele Athos nu este
doar o citadela a traditiei ortodoxe, ci un spatiu in care literatura patristica a renascut
prin rugdciune si har, devenind expresia deplind a unei continuitdti vii intre cuvantul
scris si lumina inimii. In t&cerea chiliei athonite, in ritmul metaniei si in cantarea de la
miezul noptii, Parintii Bisericii continua sa vorbeasca — nu din carti prafuite, ci din
insdsi viata celor care i-au primit ca pe o mostenire vie si sfintitoare.

Muntele Athos s-a constituit, de-a lungul veacurilor, nu doar ca un epicentru al
vietii monahale ortodoxe, ci si ca un spatiu privilegiat de conservare, transmitere si
reinnoire a literaturii patristice. Rolul sdu in istoria teologiei si spiritualitatii ortodoxe
este esential pentru intelegerea modului in care Traditia s-a pastrat vie in forme
concrete, organice, integrate in praxisul liturgic si ascetic.

O prima dimensiune fundamentald o constituie conservarea manuscriselor
patristice in fata unor amenintari istorice majore, precum iconoclasmul, invaziile
otomane sau declinul Bizantului. Scriptoriumurile athonite au functionat fara
intrerupere vreme de secole, devenind centre esentiale de copiere, restaurare si
transmitere a textelor fundamentale ale teologiei rasdritene. Astdzi, bibliotecile
manastirilor athonite addpostesc unele dintre cele mai vechi si valoroase manuscrise
ale scrierilor Sfantului Vasile cel Mare, Ioan Gura de Aur sau Grigorie de Nazianz,
pastrate in format complet sau fragmentar.

In paralel cu activitatea filologics, Athosul s-a afirmat ca loc de creatie teologica.
Nu este doar un conservator al Traditiei, ci si un spatiu de dezvoltare a acesteia. Opera
Sfantului Grigorie Palama, articuland teologia energiilor necreate si fundamentele
isihasmului, se inscrie intr-o logicd de aprofundare a gandirii patristice clasice. in
secolele urmatoare, figuri precum Paisie Velicikovski si Nicodim Aghioritul au contribuit
decisiv la revalorizarea scrierilor Parintilor prin traducerea, editarea si sistematizarea
Filocaliei, facand-o accesibila in limbi moderne si readucand-o in centrul formarii
monahale.

Receptarea activa a acestei traditii a avut un impact considerabil asupra intregii
lumi ortodoxe. Athosul a devenit o sursa de iradiere spirituald prin intermediul
monahilor formati aici, care au dus modelul athonit in spatii precum Rusia, Tarile
Romane, Serbia sau Balcanii sudici. In epoca moderna, aceasta iradiere a continuat in

Occident prin lucrarea unor figuri precum Sfantul Siluan Athonitul si parintele Sofronie

14



Saharov, ale caror scrieri, profund influentate de ethosul athonit, au fost traduse in
principalele limbi europene si au contribuit la renasterea interesului pentru
spiritualitatea ortodoxa in diaspora.

Athosul a exercitat, de asemenea, o influenta determinanta asupra vietii liturgice
ortodoxe. Tipicul athonit, cu accentul sau pe priveghere, rugaciunea inimii si lectura
patristica integratd in viata comunitard, a devenit un model de referinta pentru
numeroase manastiri ortodoxe. Practici precum citirea Filocaliei in trapeza, spovedania
regulatd si indrumarea spirituald intensa au fost preluate si adaptate in alte contexte
monahale, pastrand totodata autenticitatea modelului athonit.

Teologia ortodoxa contemporand a beneficiat in mod direct de aceasta
mostenire. Redescoperirea invataturilor Sfantului Grigorie Palama a influentat
semnificativ reflectia teologicd a unor ganditori precum Vladimir Lossky, Dumitru
Staniloae si John Meyendorff, care au integrat teologia isihastd in dialogul cu
modernitatea. Publicarea in limbi occidentale a scrierilor athonite a permis, totodata,
extinderea receptarii acestei traditii la nivel global.

in cuprinsul scrierilor Sfintilor Parinti gasim explicatii si remedii pentru bolile
sufletesti ale omului contemporan. Dupa cum am amintit la un moment-dat in teza
noastra, Sf. Ioan Casian analizeaza problema descurajdrii sau a deznadejdii. Se stie
faptul ca lipsa de curaj duhovnicesc este foarte raspandita in zilele noastre. Iata insa
ca Parintii nu au ldsat nimic tainuit din lucrurile de care ar avea nevoie oamenii,
ramanand insa in responsabilitatea noastrd sa putem intelege mesajul lor si sa-l
adaptam problemelor lumii contemporane. Consideram ca aceasta este una dintre cele
mai importante datorii ale teologiei din zilele noastre, intrucat teologia nu este doar o
disciplina de studiu, care s-ar cere realizata doar ca un exercitiu academic, ci ea este,
in primul rand, o deschidere a inimii catre celdlalt, ca urmare a participarii personale
la dragostea care izvoraste din harul lui Hristos. Iar acest lucru este iardsi o tema
extrem de importantd in isihasm. Trebuie s3 nu uitdm faptul cd, desi isihasmul
presupune in mare masura o izolare sociala, au fost si Parinti care au incercat sa aduca
isihasmul cat mai aproape de societate. Daca in primele secole ale isihasmului, el
presupunea o viata de retragere, sfinti ca Paisie Velicicovski sau Gheorghe de la
Cernica au incercat o adaptare a vietuirii isihaste in cadrul manastirilor de obste, cu

sute de vietuitori.

15



Nu in mod intamplator traducerea in limba romana a Filocalie/in circulatie la ora
actuala in Romania a fost realizata de un preot de mir. Desi pana in secolul al XX-lea
opera de traducere a scrierilor patristice, cu atat mai mult a celor neptice, a fost
rezervatad in special monahilor, observam ca tocmai Filocalia, lucrarea care ar parea
ca se adreseaza prin excelentd monahilor, este adusa pe grai romanesc de Parintele
Dumitru Staniloae. Bineinteles ca Parintele stia ca ea va fi cititd de multi monahi, dar
a avut si constiinta ca va fi de folos si multor mireni.

Mostenirea athonita nu este insa una pur teoretica. Ea se exprima intr-un mod
de viata centrat pe rugdciune, asceza, comuniune si tacere. Arta bizantind, muzica
liturgica, pictura de icoane si arhitectura monahala sunt toate impregnate de duhul
Parintilor, transfigurat prin experienta vie a monabhilor athoniti. Astfel, Athosul continua
sa ofere nu doar un model teologic, ci si unul estetic si existential, coerent si plin de
forta spirituala.

In contextul contemporan, caracterizat de fragmentare spirituald si crizi
identitard, Muntele Athos ramane un reper de autenticitate si profunzime. Literatura
patristicd, asimilatd si transmisa in forme vietuite, oferd astdzi, ca si in trecut, un
raspuns profund la cdutarile sufletesti ale omului modern. Continuitatea acestei traditii
in Athos constituie o garantie a vitalitatii Ortodoxiei si 0 chemare catre redescoperirea
Traditiei nu ca forma rigida, ci ca viata innoitoare, deschisda permanent intalnirii cu

Dumnezeu.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

e Grigorie de Nazianz, Cele 5 Cuvantari Teologice ale celui intre Sfinti Parintelui nostru
Grigorie de Nazianz, trad. Pr. Dumitru Staniloae, Edit. Anastasia, Bucuresti, 1993.

e Grigorie de Nyssa, Despre viata lui Moise, trad. rom. Pr. D. Staniloae si Pr. Ioan
Buga, in: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri, Partea intaia.

e Grigorie de Nyssa, 7dlcuire la Cantarea Cantarilor, trad. rom. Pr. D. Staniloae si Pr.
Ioan Buga, in: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea intdia, PSB, vol. 29, EIB,
Bucuresti, 1982.

16



Grigorie Palama, 150 de capete, trad. Pr. Dumitru Staniloae, in F, vol. VII, EIB,
Bucuresti, 1977.
Grigorie Palama, Omiljj, Edit. Anastasia, Bucuresti, 2000.
Ioan Casian, Scrieri alese. Asezamintele mindstiresti si Convorbiri duhovnicesti,
trad. Vasile Cojocaru si David Popescu, PSB vol. 57, EIB, Bucuresti, 1990.
Ioan Gurd de Aur, Omilii la Epistola catre Romani a Sféntului Apostol Pavel, trad.
P.S. Teodosie Atanasiu, revizuita si ingrijitd de Cezar Pavalascu si Cristina Untea,
Edit. Christiana, Bucuresti, 2005.
Ioan Gura de Aur, Omilii la Matei, trad. Pr. D. Fecioru, in PSB vol. 23, EIB, Bucuresti,
1994.
Ioan Gura de Aur, Télcuiri la Epistola intdi catre Timotei a Sfantului Apostol Pavel,
Editura Nemira, Bucuresti, 2005.
Irineu de Lugdunum, Demonstratia propovaduirii apostolice, trad. Prof. Remus Rus,
EIB, Bucuresti, 2001.
Maxim Marturisitorul, Ambigua, trad. Pr. Dumitru Staniloae, in PSB vol. 80, EIB,
Bucuresti, 1983.
Maxim Marturisitorul, Mistagogia, trad. Pr. D. Staniloae, EIB, Bucuresti, 2000.
Nichita Stithatul, Cele 300 de capete despre faptuire, in F, vol. 6, EIB, Bucuresti,
1977.
Nicodim Aghioritul, Razboiul nevazut, Edit. Buna Vestire, Bacau, 1996.
Petru Hrisologul, Omilii tematice, Edit. Anastasia, 1999.
Vasile cel Mare, Omilii si cuvéntari, trad. Pr. D. Fecioru in vol. Scrieri, partea I.
Vasile cel Mare, Regulile mari, trad. Iorgu D. Ivan, in: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri,
partea a doua, PSB 18, EIB, Bucuresti, 1989.
Vasile cel Mare, Regulile mici, trad. Iorgu D. Ivan, in: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri,
partea a doua.

b3
Behr, John, The Nicene Faith, vol. 2, St Vladimir's Seminary Press, Crestwood, New
York, 2004.
Bielawski, Maciej, Monahismul bizantin, trad. Andrei Marcus, Galaxia Gutenberg,
2007.
Chadwick, Henry, The Church in Ancient Society. From Galilee to Gregory the Great,
Oxford University Press, New York, 2001.
Chitty, Derwas J., Pustia — cetatea lui Dumnezeu, Edit. Sophia, Bucuresti, 2010.

17



Coman, 1.G., Patrologie, vol. I-111, EIB, Bucuresti, 1988.

Deseille, Placide, La spiritualité orthodoxe et la vie monastique, Editions de
Bellefontaine, 1985.

Emilianos, Arhimandritul, Cateheze si cuvantari, Monahismul — pecetea adevarata,
trad. diac. Ioan I. Ica jr, Edit. Deisis, Sibiu, 1999.

Emilianos Simonopetritul, Cuvént despre trezvie — talcuire la Sfantul Isihie, trad.
Ierom. Agapie (Corbu), Ed. Sf. Nectarie, Arad, 2014.

Evdokimov, Paul, Ortodoxia, trad. Irineu Ioan Popa, EIB, Bucuresti 1996.
Evdokimov, Paul, Vérstele vietii spirituale, trad. Pr. Ion Buga, Edit Christiana,
Bucuresti.

Kelly, J. N. D., Early Christian Doctrines, Harper San Francisco, 1978.

Lemerle, Paul, Le premier humanisme byzantin, Paris: Presses Universitaires de
France, 1971.

Lilienfeld, Fairy von, Spiritualitatea monahismului timpuriu al pustiei, Edit. Mitropolia
Olteniei, 2006.

Lossky, V., Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, trad. Pr. Vasile Raduca, Edit.
Anastasia, Bucuresti, 1993.

Louth, Pr. Andrew, Ganditori ortodocsi moderni. De la Filocalie pand in prezent,
trad. J. Mihoc, C. Untea, L. Filip, Edit. Doxologia, Iasi, 2017.

Meyendorff, John, Teologia bizantina. Tendinte istorice si teme doctrinare, trad. Pr.
Alexandru Stan, EIB, Bucuresti, 1996.

Quasten, Johannes, Patrology, vol. 111, The Golden Age of Greek Patristic Literature
From the Council of Nicaea to the Council of Chalcedon, Westminster, Maryland,
1986.

Russell, Norman, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, Oxford
University Press, 2004.

Staniloae, Pr. D., Teologia dogmatica ortodoxa, vol. 1-3, EIB, Bucuresti, 1996-1997.
Staniloae, Pr. Dumitru, Spiritualitatea Ortodoxa — Ascetica si Mistica, EIB, Bucuresti,
1981.

Sterk, Andrea, Renouncing the World Yet Leading the Church. The Monk-Bishop in
Late Antiguity, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 2004.

Young, Frances et al. (eds.), The Cambridge History of Early Christian Lterature,
Cambridge University Press, Cambridge, 2004.

18





