
UNIVERSITATEA „OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 
ȘCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

TEZĂ DE DOCTORAT 

REZUMAT 

PATRISTICA CLASICĂ - 

IZVOR AL VIEȚII MONAHALE DIN MUNTELE ATHOS 

Conducător de doctorat 

Prof. Univ. Dr. Gheorghe F. ANGHELESCU

Doctorand 

Pr. Nicolae GAVRILĂ 

Constanța 

2026



2 
 

CUPRINS 

 

I. Introducere .................................................................................... 6 

 

II. Importanța Muntelui Athos în istoria creștinismului ortodox ..... 12 

II.1. Contextul istoric .......................................................................... 12 

II.2. Evoluții și influențe ...................................................................... 19 

 

III. Autori patristici referențiali pentru viața monahală athonită .... 25 

III.1. Păstrarea tradiției ....................................................................... 25 

III.2. Autorii din secolele II–III: o prezență discretă, dar fondatoare ....... 27 

III.3. Sfântul Irineu al Lyonului și Clement Alexandrinul ......................... 32 

III.3.1. Sfântul Irineu – părintele apostolic martir și apărător al adevărului 

neschimbat .............................................................................................. 32 

III.3.1.1. Omul – creația după arhetip divin, înzestrată cu libertate .... 38 

III.3.1.2. Concepția despre creația susținută necontenit de Cuvântul 

divin ............................................................................................. 40 

III.3.1.3. Critica gnosticismului ....................................................... 41 

III.3.1.4. Antropologia teologică ..................................................... 43 

III.3.1.5. Teologia recapitulării ....................................................... 44 

III.3.2. Clement Alexandrinul – botezător al gândirii elene .......................... 52 

III.3.2.1. Conceptul de gnosis creștină ............................................ 54 

III.3.2.2. Clement Alexandrinul – puntea între moștenirea intelectuală a 

Antichității și mistica isihastă .......................................................... 55 

III.4. Sfântul Atanasie cel Mare (†373): doctrină și model monahal ........ 59 

III.4.1. Sfântul Atanasie cel Mare și accentul său pe întruparea mântuitoare 

ca act de restaurare a chipului divin în om ................................................. 61 

III.4.2. Scrierile atanasiene și ecoul lor în spațiul athonit ............................ 64 

III.5. Sfântul Vasile cel Mare: tipicul de obște și etica ascezei ................. 68 

III.5.1. Sfântul Vasile cel Mare – arhitectul canonic al vieții de obște ........... 68 

III.5.2. Receptarea scrierilor vasiliene în mediul monahal athonit ................ 72 

III.5.3. Relevanța operei Sfântului Vasile cel Mare pentru modelarea 

duhovnicească a monahismului contemporan ............................................ 75 



3 
 

III.6. Sfântul Grigorie de Nazianz (Teologul) în tradiția athonită ............. 80 

III.6.1. Sfântul Grigorie Teologul – misticul filocalic al monahilor athoniți. ... 81 

III.6.2. Legătura dintre teologia autentică și purificarea minții .................... 84 

III.6.3. Influența operei Sfântului Grigorie de Nazianz asupra teologiei 

rugătoare athonite ................................................................................... 90 

III.7. Sfântul Grigorie de Nyssa în spiritualitatea Muntelui Athos ............. 95 

III.7.1. Accesul la opera Sfântului Grigorie de Nyssa în mediul athonit ........ 96 

III.7.2. Antropologia spirituală a Sfântului Grigorie de Nyssa – o dimensiune 

fundamentală a spiritualității athonite ...................................................... 100 

III.7.3. Cunoașterea lui Dumnezeu ca proces îndumnezeitor infinit ........... 104 

III.7.4. Resemnificarea gândirii Sfântului Grigorie de Nyssa în logica 

spiritualității athonite .............................................................................. 106 

III.7.5. Receptarea scrierilor nyseene în cadrul tradiției athonite ............... 108 

III.8. Sfântul Ioan Gură de Aur – modelul de predicator, exeget și părinte 

duhovnicesc ...................................................................................... 110 

III.8.1. Influența Sfântului Ioan Gură de Aur în viața duhovnicească  

athonită ................................................................................................. 115 

III.8.2. Asimilarea organică a scrierilor hrisostomice în viața liturgică  

athonită ................................................................................................. 118 

III.8.3. Opera Sfântului Ioan Gură de Aur – formatoare a tinerei generații de 

monahi athoniți ...................................................................................... 120 

III.8.4. Receptarea scrierilor Sfântului Ioan Gură de Aur în tradiția isihastă 

postbizantină ......................................................................................... 124 

III.9. Evagrie Ponticul în tradiția Muntelui Athos .................................. 127 

III.9.1. Opera evagriană și receptarea ei selectivă la Athos ...................... 128 

III.9.2. Influența spiritualității evagriene asupra isihasmului athonit .......... 132 

III.9.3. Cartografierea evagriană a „gândurilor” – îndreptar pentru 

spiritualitatea ortodoxă athonită .............................................................. 133 

III.10. Sfântul Ioan Casian și dilemele libertății în monahism ................ 136 

III.10.1. Formarea duhovnicească ca pedagogie a libertății – un obiectiv 

central al vieții monahale de la Athos ...................................................... 137 

III.10.2. Sfântul Ioan Casian – maestru al echilibrului duhovnicesc pentru 

spațiul athonit ........................................................................................ 141 

III.10.3. Receptarea scrierilor Sfântului Ioan Casian la Athos .................... 144 

III.10.4. Influența Sfântului Ioan Casian în viața monahală athonită ......... 148 



4 
 

 
 

III.11. Sfântul Ioan Scărarul și Scara Raiului în spiritualitatea athonită ... 150 

III.11.1. Sfântul Ioan Sinaitul – învățătorul exemplar al căii de ascensiune 

iubitoare către Dumnezeu pentru monahismul răsăritean ......................... 153 

III.11.2. Virtutea ascultării și povățuitorul duhovnicesc – premisele vieții 

monahale autentice pentru autorul Scării și în monahismul athonit ........... 156 

III.12. Dionisie Areopagitul în spiritualitatea Muntelui Athos ................. 162 

III.12.1. „Filocalizarea” gândirii dionisiene la Athos .................................. 163 

III.12.1. Corpus Dionysiacum – o sursă patristică de profunzime și un reper 

constant pentru teologia athonită ............................................................ 168 

III.13. Sfântul Maxim Mărturisitorul în spiritualitatea Muntelui Athos ..... 174 

III.13.1. Sfântul Maxim Mărturisitorul – paradigma vie a lepădării de lume și 

de sine pentru monahismul ortodox ........................................................ 175 

III.13.2. Sfântul Maxim Mărturisitorul – maestru al sintezei dintre învățătura 

dogmatică și viața contemplativă ............................................................ 177 

III.13.3. Teologia mistică și ascetică a Sfântului Maxim Mărturisitorul și 

impactul ei substanțial asupra tradiției isihaste athonite ........................... 181 

III.13.4. Sfântul Maxim Mărturisitorul – mentorul interior al vieții monahale .. 184 

III.14. Continuitatea post-patristică – elemente de isihasm .................. 186 

III.14.1. Muntele Athos – spațiu al conturării isihasmului .......................... 187 

III.14.2. Fertilitatea tradiției isihaste athonite ........................................... 193 

 

IV. Influențele literaturii patristice asupra vieții monahale athonite ... 198 

IV.1. Practici ascetice și mistice influențate de scrierile patristice .......... 198 

IV.1.1. Efortul ascetic de curățire a sufletului după scrierile patristice din 

mănăstirile athonite ................................................................................ 199 

IV.1.2. Treptele luptei duhovnicești după scrierile normative ale părinților 

athoniți .................................................................................................. 205 

IV.1.3. Rugăciunea neîncetată (trezvia) – meșteșugul athonit certificat pentru 

dobândirea inimii curate ......................................................................... 211 

IV.1.4. Detașarea de lumesc, pasul esențial pentru desăvârșire ................ 215 

IV.1.5. Tipărirea Filocaliei grecești și difuzarea ei în spațiul ortodox – reacții la 

iluminismul occidental și promotoare ale vieții spirituale creștine autentice 217 

IV.1.6. Distincția rațiune-minte în spiritualitatea isihastă și valoarea ei pentru 

viața duhovnicească ............................................................................... 221 

IV.1.7. Unirea omului cu Dumnezeu – adevărata filosofie și roadele ei după 

mărturia părinților athoniți ...................................................................... 226 



5 
 

IV.2. Impactul asupra spațiului românesc ........................................... 234 

IV.2.1. Primele legături dintre părinții isihaști athoniți și sud-dunăreni cu 

monahii din Țările Române și aportul lor la întemeierea și dezvoltarea vetrelor 

monahale românești ............................................................................... 234 

IV.2.2. Aportul cultural și spiritual prin difuzarea scrierilor patristice niptice de 

la Athos în Țările Române ....................................................................... 241 

IV.2.3. Noțiuni fundamentale din universul semantic isihast ..................... 244 

IV.2.4. Destinul filocalic al românilor ........................................................ 254 

IV.2.4.1. Episcopul Macarie al Romanului – personalitate de seamă a 

isihasmului românesc și promotor al gândirii isihaste de sorginte 

athonită ...................................................................................... 255 

IV.2.4.2. Sfântul Vasile de la Poiana Mărului apărătorul pe temeiuri 

patristice a meșteșugului rugăciunii neîncetate .............................. 260 

IV.2.4.3. Sfântul Paisie Velicikovski și contextul atașamentului său față 

de literatura patristică .................................................................. 267 

 

V. Concluzii ..................................................................................... 292 

 

VI. Bibliografie ............................................................................... 296 

 

VII. Indice de nume ....................................................................... 315 

 

VIII. Glosar .................................................................................... 319 

 

Anexe ............................................................................................. 323 

 

 



6 

Cuvinte cheie: asceză, filocalie, isihasm, mistică, monahism, Muntele Athos, 

părinte duhovnicesc, sfințenie   

REZUMAT 

Studiul receptării literaturii patristice clasice în viața și spiritualitatea Muntelui 

Athos abordează o temă de maximă relevanță atât pentru cercetarea teologică 

contemporană, cât și pentru înțelegerea mecanismelor vii prin care Tradiția Bisericii 

Ortodoxe s-a transmis și s-a reînnoit organic de-a lungul secolelor. Într-o epocă în 

care teologia riscă adesea să se izoleze într-un discurs pur speculativ sau istoricist, iar 

tradiția să fie redusă fie la repetarea unor formule rigide, fie la simpla evocare 

muzeală, Athosul oferă un model viu, coerent și verificat de integrare a patrimoniului 

patristic în viața spirituală concretă. 

Importanța temei derivă și din contextul actual al studiilor patristice și monahale, 

în care se remarcă o reorientare spre formele de receptare activă a teologiei, nu doar 

spre analiza istorică a textelor. Cercetătorii contemporani redescoperă dimensiunea 

performativă a literaturii patristice — capacitatea acesteia de a forma conștiințe, de a 

structura viața ascetică, de a modela viziunea cosmologică și antropologică a 

credinciosului. În acest sens, Muntele Athos devine un caz paradigmatic: aici, Părinții 

Bisericii nu au fost niciodată doar autori ai trecutului, ci prezențe formative, adevărați 

maeștri spirituali care au generat un ethos specific și o cultură monahală unică în 

lumea ortodoxă. 

Mai mult, redeschiderea interesului academic față de isihasm, filocalie, 

manuscrise bizantine și tradiția athonită din ultimele decenii – susținută de inițiative 

editoriale internaționale și cercetări interdisciplinare – justifică o reevaluare 

aprofundată a felului în care textele patristice ale secolelor II–VII au fost primite, 

interpretate și reactivate în Athos. Acest interes este vizibil nu doar în teologia 

ortodoxă, ci și în domeniile istoriei culturii, studiilor bizantine, liturgicii și 

fenomenologiei religiei. Lucrarea de față își propune, în acest cadru, să contribuie la 

această direcție de cercetare printr-o analiză structurată, documentată și 



7 

contextualizată a relației dintre marile figuri ale Părinților Bisericii și spațiul sacru, 

formativ și contemplativ reprezentat de Muntele Athos. 

Tema are, în fine, o importanță și pentru actualitatea bisericească și 

duhovnicească, oferind o perspectivă asupra modului în care Tradiția poate fi 

reactivată și transmisă astăzi nu prin simpla repetare a trecutului, ci printr-o asumare 

vie, integrativă și creatoare a moștenirii patristice – exact așa cum s-a întâmplat în 

mod exemplar în viața comunităților monahale athonite. 

Metodologia acestei cercetări este construită pe o abordare interdisciplinară, 

înrădăcinată în exigențele proprii studiilor teologice academice, îmbinând analiza 

istorică, hermeneutica teologică și evaluarea spirituală contextuală. Scopul cercetării 

nu este doar descriptiv, ci și comprehensiv: urmărim să înțelegem cum a fost trăită, 

interiorizată și transfigurată literatura patristică clasică (secolele II–VII) în spațiul 

monahal athonit, dincolo de simpla transmisie textuală. Prin urmare, metodologia 

reflectă un echilibru între lectura surselor primare și contextualizarea lor teologică și 

spirituală. 

O primă componentă metodologică esențială este analiza textelor patristice 

primare, în limbile originale sau în traduceri academice validate, focalizată pe autori 

fundamentali precum Grigorie de Nyssa, Evagrie Ponticul, Dionisie Areopagitul, Ioan 

Scărarul, Maxim Mărturisitorul și Ioan Romanul. Aceste texte sunt interpretate nu doar 

din punct de vedere dogmatic sau filologic, ci și în ceea ce privește impactul lor 

formativ asupra vieții duhovnicești – ceea ce presupune o hermeneutică liturgico-

ascetică specifică tradiției ortodoxe. Nu s-a urmărit extragerea de concluzii doctrinare 

în sine, ci înțelegerea modului în care aceste texte au fost receptate, asimilate și 

aplicate în spațiul athonit, unde granița dintre teorie și viață este intenționat dizolvată. 

În paralel, cercetarea a integrat analiza critică a surselor secundare, selectate 

exclusiv din literatura academică de specialitate în limbile română, engleză și franceză, 

incluzând studii recente din domeniile teologiei patristice, monahismului răsăritean, 

filocaliei bizantine, isihasmului și liturgicii ortodoxe. S-au avut în vedere lucrări 

publicate de institute de cercetare consacrate, reviste teologice recenzate și ediții 

critice ale textelor patristice. Aceste surse au fost utilizate pentru contextualizarea 

istorică, compararea receptărilor diferite ale aceluiași autor și înțelegerea influenței 

specifice a fiecărui Părinte în spiritualitatea athonită. 



8 

Metoda hermeneutică a fost articulată pe principiile exegetice ale teologiei 

ortodoxe, ținând cont de unitatea dintre lex credendi și lex orandi, dintre învățătura 

patristică și practica eclezială. În acest sens, s-a recurs la o lectură teologică 

integrativă, prin care textul este înțeles nu izolat, ci în relație cu Tradiția vie a Bisericii, 

în special cu tradiția ascetică și liturgică a Muntelui Athos. Dimensiunea spirituală a 

receptării – ceea ce în tradiția răsăriteană este numit „experiență harică” – a fost luată 

în considerare ca parte constitutivă a metodologiei. 

Totodată, a fost aplicată metoda istoric-contextuală, necesară pentru analiza 

evoluției monahismului athonit, a circulației manuscriselor, a influenței mișcărilor 

isihaste și a formelor concrete de transmitere a scrierilor patristice. Această abordare 

a permis încadrarea geografică, instituțională și cronologică a fenomenului receptării, 

fără a rupe unitatea duhovnicească a tradiției athonite. 

În fine, cercetarea a inclus și o comparație tematică între diferitele moduri de 

influență exercitate de autorii patristici asupra vieții athonite – la nivel dogmatic, 

ascetic, liturgic și imnografic – ceea ce a permis conturarea unui model coerent de 

sinteză a tradiției patristice în Athos. Această sinteză nu este un construct artificial, ci 

rezultatul organic al trăirii continue a Părinților în cadrul concret al comunităților 

monahale athonite. 

Prin această metodologie, lucrarea își propune să depășească atât lecturile 

exclusiv filologice, cât și pe cele pur speculative, propunând în schimb o abordare 

teologică vie, fidelă atât surselor, cât și modului în care acestea continuă să fie trăite 

în Ortodoxie. 

Structura lucrării reflectă o progresie tematică și cronologică firească, organizată 

în jurul a trei direcții principale: fundamentele istorice ale monahismului athonit, 

dezvoltarea instituțională și spirituală a comunității de pe Muntele Athos, respectiv 

receptarea teologică și duhovnicească a literaturii patristice clasice în acest context. 

Această organizare urmărește să ofere o viziune clară, etapizată și documentată 

asupra modului în care Tradiția Bisericii a fost înrădăcinată și transfigurată în spațiul 

athonit. 

Lucrarea debutează cu un capitol dedicat originilor monahismului de pe Muntele 

Athos în secolele VIII–X, insistând asupra factorilor geografici, politici și eclesiali care 

au favorizat apariția și stabilirea formelor de viață pustnicească și cenobitică. Acest 



9 

context inițial este esențial pentru înțelegerea caracterului profund tradițional, dar 

totodată deschis spre dinamism spiritual, al comunităților athonite. 

Următorul segment urmărește consolidarea Athosului ca spațiu autonom și model 

de organizare monahală în epoca bizantină, cu accent pe dezvoltarea tipicului, a 

autorității duhovnicești și a relației cu Patriarhia Ecumenică și cu împărații bizantini. Se 

conturează astfel cadrul în care literatura patristică a început să circule sistematic și 

să fie integrată în viața de obște, nu doar ca lectură, ci ca normă de viață. 

Partea centrală a lucrării este dedicată analizei sistematice a modului în care 

literatura patristică a fost receptată, asimilată și transfigurată în viața duhovnicească 

și instituțională a Muntelui Athos. Accentul este pus pe scrierile marilor autori ai 

secolelor II–VII, selectați pentru influența lor durabilă și formativă în tradiția ortodoxă, 

dar mai ales pentru prezența lor activă și recurentă în cultura spirituală athonită, 

începând cu perioada bizantină și până în epoca modernă. Această secțiune se 

constituie astfel într-un corpus tematic bine delimitat, în care fiecare autor este 

abordat într-o manieră diacronică și contextuală. 

Încă de la constituirea sa în secolele IX–X, monahismul athonit s-a definit nu 

doar ca o formă de asceză și izolare geografică, ci ca o tradiție vie a Bisericii, 

înrădăcinată profund în moștenirea teologică și spirituală a Părinților Bisericii. Canonul 

duhovnicesc și dogmatic al Muntelui Athos nu a fost niciodată o creație locală, ci o 

transmitere fidelă a literaturii patristice clasice, începând cu autorii epocii 

postapostolice și până la sintezele capadociene și alexandrine din secolele IV–V. 

Manuscrisele păstrate în bibliotecile mănăstirilor athonite, în special la Marea 

Lavră, Vatopedi, Iviron și Sfântul Pavel, oferă dovezi clare că literatura patristică a fost 

nu doar copiată și păstrată, ci și studiată, comentată și mai ales trăită în viața zilnică 

a monahilor.  

Părinții greci ai Bisericii au fost receptați pe Athos în trei moduri principale: 

- Copierea și conservarea manuscriselor originale – Biblioteci precum cele de la

Lavra, Vatopedi, Iviron sau Hilandar păstrează până astăzi zeci de manuscrise din 

secolele X–XIV care conțin scrierile integrale sau parțiale ale unor autori precum Sfinții 

Atanasie, Vasile și Grigorie de Nyssa. Aceste manuscrise erau copiate de călugări 

instruiți, în limbaj liturgic, și adesea adnotate marginal cu observații duhovnicești. 



10 

- Antologii și colecții ascetico-dogmatice – Începând cu secolul XII, textele

Părinților au fost inserate în antologii precum Pandectele, Evergetinosul sau, mai 

târziu, Filocalia. Astfel, gândirea lor a devenit parte integrantă din lectura zilnică a 

călugărului athonit. 

- Aplicare spirituală și practică – Preceptele morale, dogmatice și liturgice ale

acestor Părinți erau aplicate direct în rânduiala mănăstirilor: de exemplu, regula 

postului inspirată din scrierile Sf. Vasile, sau îndemnul la tăcere și discernământ al 

Sfântului Grigorie de Nazianz era reflectat în regulamentele interne ale schiturilor. 

Muntele Athos a fost, încă din perioada bizantină, unul dintre cele mai importante 

centre de copiere și conservare a manuscriselor patristice. Începând cu secolul al IX-

lea, când primele mănăstiri athonite au fost înființate, scriptorium-urile (atelierele de 

copiere) au devenit centre de activitate intelectuală intensă. 

Călugării athoniți au copiat și restaurat texte fundamentale ale Sfinților Părinți, 

inclusiv opere ale Sfântului Vasile cel Mare, Sfântului Grigorie de Nazianz, Sfântului 

Ioan Gură de Aur și Sfântului Maxim Mărturisitorul. Activitatea de copiere nu era doar 

un proces mecanic, ci o lucrare spirituală profundă, considerată o formă de rugăciune 

și contemplare. În acest proces, monahii urmau reguli stricte de fidelitate față de textul 

original, eliminând erorile și adnotând corect orice inconsistență. 

Pentru fiecare dintre autorii studiați – Grigorie de Nyssa, Evagrie Ponticul, Ioan 

Scărarul, Dionisie Areopagitul, Ioan Romanul și Maxim Mărturisitorul – cercetarea 

propune mai întâi o caracterizare teologică generală a operei, punând în evidență 

temele majore ale gândirii lor: teologia urcușului infinit, lupta cu gândurile și 

rugăciunea minții, etapele vieții duhovnicești, teologia apofatică și ierarhia mistică, 

dimensiunea poetică a dogmei și sinteza dintre cosmologie, hristologie și antropologie 

mistică. Acestea nu sunt tratate abstract sau izolat, ci întotdeauna în corelație cu 

modul în care au fost transmise, citite și integrate în contextul athonit. 

Analiza urmărește apoi, în mod concret, prezența acestor autori în spațiul athonit, 

atât la nivel de manuscrise și compilări (precum Filocalia), cât și la nivel de influență 

practică în viața monahală: structurarea tipicului zilnic, formarea novicilor, practica 

rugăciunii neîncetate și fundamentele isihasmului. Spre exemplu, Grigorie de Nyssa 

este receptat în mod deosebit pentru ideea depășirii continue de sine în vederea unirii 

cu Dumnezeu, devenind un reper al dinamismului spiritual al vieții athonite. Evagrie 



11 

este integrat prin instrumentarul său ascetic riguros, în ciuda unor controverse 

dogmatice, iar Scara lui Ioan Sinaitul a fost asimilată nu doar ca lectură liturgică 

anuală, ci ca program de formare duhovnicească. Dionisie este prezent în limbajul și 

arhitectura slujbelor, dar și în teologia tăcerii mistice, în vreme ce Maxim devine 

temelia doctrinară a isihasmului athonit prin integrarea teologiei energiilor necreate. 

Vasile cel Mare, prin regulile sale monahale, fundamentează viața de obște și regimul 

ascetic athonit, fiind considerat părintele monahismului răsăritean. Sfântul Ioan Gură 

de Aur este prezent mai ales prin omiliile sale morale și euharistice, influențând nu 

doar gândirea etică a monahilor, ci și structura liturgică a slujbelor zilnice, care îi poartă 

numele. 

Această parte a lucrării adoptă o metodă de lectură comparativă, dar și de 

reconstrucție spirituală, încercând să evidențieze în ce fel acești Părinți nu au fost 

prezenți doar ca autoritate, ci ca modele vii, capabile să structureze întreaga viață 

interioară a monahului athonit. Receptarea lor nu este una livrescă, ci vie: 

transformată în rugăciune, în cântare, în post, în tăcere, în metanie. Astfel, partea 

centrală a lucrării demonstrează că Athosul nu este doar un conservator fidel al 

Tradiției, ci un laborator spiritual activ, în care literatura patristică devine criteriu și 

mediu al sfințeniei. 

În final, lucrarea propune o sinteză comparativă între autorii analizați, scoțând în 

evidență convergențele și specificitățile teologiei lor în contextul athonit. Concluzia 

generală formulează o viziune coerentă asupra modului în care Muntele Athos 

funcționează ca un spațiu de transfigurare vie a moștenirii patristice, confirmând 

continuitatea profundă între teologia Bisericii primare și trăirea monahală ortodoxă de-

a lungul secolelor. 

În ultimele decenii, cercetarea teologică și istorică referitoare la receptarea 

literaturii patristice în contextul Muntelui Athos a cunoscut o dezvoltare semnificativă, 

într-un cadru interdisciplinar care implică filologia bizantină, studiile patristice, istoria 

spiritualității ortodoxe și teologia liturgică. Această temă se bucură de o atenție 

crescândă atât în mediile academice ortodoxe, cât și în cercurile internaționale 

preocupate de studiul tradițiilor religioase ale Răsăritului creștin. În mod particular, 

accentul s-a deplasat dinspre abordările istorico-instituționale către analiza dinamicii 



12 

interne a transmiterii și asimilării scrierilor patristice în contextul concret al vieții 

monahale. 

Instituții de cercetare și centre universitare din Grecia, Rusia, Franța și Statele 

Unite au inițiat în ultimii ani proiecte de cercetare sistematică privind patrimoniul 

spiritual și documentar al Muntelui Athos. Aceste inițiative vizează în mod direct 

identificarea și digitalizarea manuscriselor athonite, dar și reconstruirea traseelor 

intelectuale prin care scrierile Părinților Bisericii au fost transmise, adaptate și 

interiorizate în spațiul monahal athonit. Proiecte ca Mount Athos Heritage Project sau 

lucrările publicate în reviste academice precum Vigiliae Christianae, Studia Patristica, 

Analecta Bollandiana sau The Journal of Orthodox Christian Studies reflectă o 

preocupare constantă pentru studierea filologică, teologică și contextuală a acestor 

procese. 

În ceea ce privește direcțiile de cercetare predominante, se constată o orientare 

clară către investigarea modului în care literatura patristică a influențat configurarea 

normelor ascetice, tipicului liturgic și a ethosului teologic athonit. Se acordă o atenție 

deosebită modului în care operele lui Grigorie de Nyssa, Ioan Gură de Aur, Evagrie 

Ponticul, Dionisie Areopagitul sau Maxim Mărturisitorul sunt prezente nu doar în 

compilațiile tradiționale precum Filocalia, ci și în practica duhovnicească vie a 

comunităților monahale. De asemenea, studiile recente pun accent pe influența 

regulilor monahale ale Sfântului Vasile cel Mare și pe prezența constantă a omiliilor 

Sfântului Ioan Gură de Aur în lectura zilnică și în formarea spirituală athonită. 

Un alt aspect important al cercetării contemporane îl reprezintă explorarea 

relației dintre receptarea patristică și mișcările de reînnoire isihastă, în special în 

contextul secolelor XIII–XIV, odată cu teologia Sfântului Grigorie Palama și 

redescoperirea profundă a scrierilor maximiene și dionisiene. Se dezvoltă astfel o 

hermeneutică integrativă care depășește cadrul strict filologic, propunând o lectură 

teologică și liturgică a textului patristic, în consonanță cu modul tradițional de lectură 

din monahismul ortodox. 

În sinteză, stadiul actual al cercetării evidențiază un interes academic consolidat 

pentru comprehensiunea modului în care literatura patristică nu a fost doar transmisă 

în Athos, ci și trăită, interiorizată și rescrisă duhovnicește. Studiul acestor mecanisme 

de receptare activă constituie astăzi un domeniu în expansiune, fundamental pentru 



13 

înțelegerea continuității vii a Tradiției în Ortodoxie și pentru revalorizarea teologiei 

Părinților într-o eră dominată de fragmentare și secularizare. 

* 

Receptarea literaturii patristice clasice în viața Muntelui Athos nu a reprezentat 

niciodată o simplă conservare a tradiției scrise, ci o formă activă de interiorizare, 

asumare existențială și transfigurare a teologiei prin nevoință și rugăciune. În acest 

spațiu monahal, cuvintele Părinților Bisericii au fost coborâte în inimă și verificate prin 

viața concretă a ascetului, care nu doar că citește și meditează teologia, ci o respiră, 

o întrupează și o transformă în rugăciune neîncetată. Pe Athos, teologia patristică nu

este o disciplină teoretică, ci o cale de mântuire, o pedagogie duhovnicească prin care 

sufletul este format în vederea vederii lui Dumnezeu. 

Gândirea Sfântului Grigorie de Nyssa, centrată pe ideea urcușului infinit spre 

desăvârșire, a fost receptată ca o chemare neîntreruptă la depășirea de sine, într-un 

efort ascetic continuu susținut de tăcere și contemplație. Evagrie Ponticul, prin analiza 

fină a mișcărilor gândului și rugăciunea lipsită de imagini, a oferit călugărilor athoniți 

o cartografie exactă a interiorității. Scara virtuților descrisă de Ioan Sinaitul a devenit

nu doar lectură formativă, ci program zilnic de nevoință, iar limbajul apofatic al lui 

Dionisie Areopagitul s-a imprimat subtil în structura slujbelor și în tăcerea ca formă de 

cunoaștere a lui Dumnezeu. Maxim Mărturisitorul a sintetizat întreaga experiență 

ortodoxă într-o viziune teologică integrativă în care cosmosul, liturghia și inima omului 

converg în energiile necreate ale harului, devenind astfel fundamentul doctrinar al 

isihasmului athonit.  

Athosul nu a selectat aceste influențe pe criterii academice sau sistematice, ci 

printr-un discernământ duhovnicesc care a integrat organic elementele compatibile cu 

ritmul interior al vieții monahale. Părinții patristici nu au fost citiți în ordine cronologică, 

ci în funcție de utilitatea lor duhovnicească, într-un mod sinergic și viu. Manuscrisele 

athonite, compilările filocalice, tipicoanele mănăstirești și tradiția orală au funcționat 

împreună ca medii de transmitere vie a învățăturii, iar tăcerea, privegherea, postul și 

rugăciunea au devenit condițiile reale ale receptării. 

Receptarea patristică în Athos nu înseamnă simplă fidelitate formală, ci o 

reînnoire continuă a tradiției prin viață. Autorii din primele veacuri creștine au devenit 

pentru monahii athoniți nu doar surse de autoritate, ci însoțitori nevăzuți în lupta 



14 

interioară, modele ale unei teologii trăite și izvoare de lumină. Muntele Athos nu este 

doar o citadelă a tradiției ortodoxe, ci un spațiu în care literatura patristică a renăscut 

prin rugăciune și har, devenind expresia deplină a unei continuități vii între cuvântul 

scris și lumina inimii. În tăcerea chiliei athonite, în ritmul metaniei și în cântarea de la 

miezul nopții, Părinții Bisericii continuă să vorbească — nu din cărți prăfuite, ci din 

însăși viața celor care i-au primit ca pe o moștenire vie și sfințitoare. 

Muntele Athos s-a constituit, de-a lungul veacurilor, nu doar ca un epicentru al 

vieții monahale ortodoxe, ci și ca un spațiu privilegiat de conservare, transmitere și 

reînnoire a literaturii patristice. Rolul său în istoria teologiei și spiritualității ortodoxe 

este esențial pentru înțelegerea modului în care Tradiția s-a păstrat vie în forme 

concrete, organice, integrate în praxisul liturgic și ascetic. 

O primă dimensiune fundamentală o constituie conservarea manuscriselor 

patristice în fața unor amenințări istorice majore, precum iconoclasmul, invaziile 

otomane sau declinul Bizanțului. Scriptoriumurile athonite au funcționat fără 

întrerupere vreme de secole, devenind centre esențiale de copiere, restaurare și 

transmitere a textelor fundamentale ale teologiei răsăritene. Astăzi, bibliotecile 

mănăstirilor athonite adăpostesc unele dintre cele mai vechi și valoroase manuscrise 

ale scrierilor Sfântului Vasile cel Mare, Ioan Gură de Aur sau Grigorie de Nazianz, 

păstrate în format complet sau fragmentar. 

În paralel cu activitatea filologică, Athosul s-a afirmat ca loc de creație teologică. 

Nu este doar un conservator al Tradiției, ci și un spațiu de dezvoltare a acesteia. Opera 

Sfântului Grigorie Palama, articulând teologia energiilor necreate și fundamentele 

isihasmului, se înscrie într-o logică de aprofundare a gândirii patristice clasice. În 

secolele următoare, figuri precum Paisie Velicikovski și Nicodim Aghioritul au contribuit 

decisiv la revalorizarea scrierilor Părinților prin traducerea, editarea și sistematizarea 

Filocaliei, făcând-o accesibilă în limbi moderne și readucând-o în centrul formării 

monahale. 

Receptarea activă a acestei tradiții a avut un impact considerabil asupra întregii 

lumi ortodoxe. Athosul a devenit o sursă de iradiere spirituală prin intermediul 

monahilor formați aici, care au dus modelul athonit în spații precum Rusia, Țările 

Române, Serbia sau Balcanii sudici. În epoca modernă, această iradiere a continuat în 

Occident prin lucrarea unor figuri precum Sfântul Siluan Athonitul și părintele Sofronie 



15 

Saharov, ale căror scrieri, profund influențate de ethosul athonit, au fost traduse în 

principalele limbi europene și au contribuit la renașterea interesului pentru 

spiritualitatea ortodoxă în diaspora. 

Athosul a exercitat, de asemenea, o influență determinantă asupra vieții liturgice 

ortodoxe. Tipicul athonit, cu accentul său pe priveghere, rugăciunea inimii și lectura 

patristică integrată în viața comunitară, a devenit un model de referință pentru 

numeroase mănăstiri ortodoxe. Practici precum citirea Filocaliei în trapeză, spovedania 

regulată și îndrumarea spirituală intensă au fost preluate și adaptate în alte contexte 

monahale, păstrând totodată autenticitatea modelului athonit. 

Teologia ortodoxă contemporană a beneficiat în mod direct de această 

moștenire. Redescoperirea învățăturilor Sfântului Grigorie Palama a influențat 

semnificativ reflecția teologică a unor gânditori precum Vladimir Lossky, Dumitru 

Stăniloae și John Meyendorff, care au integrat teologia isihastă în dialogul cu 

modernitatea. Publicarea în limbi occidentale a scrierilor athonite a permis, totodată, 

extinderea receptării acestei tradiții la nivel global. 

În cuprinsul scrierilor Sfinţilor Părinţi găsim explicaţii şi remedii pentru bolile 

sufleteşti ale omului contemporan. După cum am amintit la un moment-dat în teza 

noastră, Sf. Ioan Casian analizează problema descurajării sau a deznădejdii. Se ştie 

faptul că lipsa de curaj duhovnicesc este foarte răspândită în zilele noastre. Iată însă 

că Părinţii nu au lăsat nimic tăinuit din lucrurile de care ar avea nevoie oamenii, 

rămânând însă în responsabilitatea noastră să putem înţelege mesajul lor şi să-l 

adaptăm problemelor lumii contemporane. Considerăm că aceasta este una dintre cele 

mai importante datorii ale teologiei din zilele noastre, întrucât teologia nu este doar o 

disciplină de studiu, care s-ar cere realizată doar ca un exercițiu academic, ci ea este, 

în primul rând, o deschidere a inimii către celălalt, ca urmare a participării personale 

la dragostea care izvorăște din harul lui Hristos. Iar acest lucru este iarăși o temă 

extrem de importantă în isihasm. Trebuie să nu uităm faptul că, deși isihasmul 

presupune în mare măsură o izolare socială, au fost și Părinți care au încercat să aducă 

isihasmul cât mai aproape de societate. Dacă în primele secole ale isihasmului, el 

presupunea o viață de retragere, sfinți ca Paisie Velicicovski sau Gheorghe de la 

Cernica au încercat o adaptare a viețuirii isihaste în cadrul mănăstirilor de obște, cu 

sute de viețuitori. 



16 

Nu în mod întâmplător traducerea în limba română a Filocaliei în circulaţie la ora 

actuală în România a fost realizată de un preot de mir. Deşi până în secolul al XX-lea 

opera de traducere a scrierilor patristice, cu atât mai mult a celor neptice, a fost 

rezervată în special monahilor, observăm că tocmai Filocalia, lucrarea care ar părea 

că se adresează prin excelenţă monahilor, este adusă pe grai românesc de Părintele 

Dumitru Stăniloae. Bineînţeles că Părintele ştia că ea va fi citită de mulţi monahi, dar 

a avut şi conştiinţa că va fi de folos şi multor mireni. 

Moștenirea athonită nu este însă una pur teoretică. Ea se exprimă într-un mod 

de viață centrat pe rugăciune, asceză, comuniune și tăcere. Arta bizantină, muzica 

liturgică, pictura de icoane și arhitectura monahală sunt toate impregnate de duhul 

Părinților, transfigurat prin experiența vie a monahilor athoniți. Astfel, Athosul continuă 

să ofere nu doar un model teologic, ci și unul estetic și existențial, coerent și plin de 

forță spirituală. 

În contextul contemporan, caracterizat de fragmentare spirituală și criză 

identitară, Muntele Athos rămâne un reper de autenticitate și profunzime. Literatura 

patristică, asimilată și transmisă în forme viețuite, oferă astăzi, ca și în trecut, un 

răspuns profund la căutările sufletești ale omului modern. Continuitatea acestei tradiții 

în Athos constituie o garanție a vitalității Ortodoxiei și o chemare către redescoperirea 

Tradiției nu ca formă rigidă, ci ca viață înnoitoare, deschisă permanent întâlnirii cu 

Dumnezeu. 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

• Grigorie de Nazianz, Cele 5 Cuvântări Teologice ale celui între Sfinţi Părintelui nostru 

Grigorie de Nazianz, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, Edit. Anastasia, Bucureşti, 1993.

• Grigorie de Nyssa, Despre viața lui Moise, trad. rom. Pr. D. Stăniloae și Pr. Ioan

Buga, în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea întâia.

• Grigorie de Nyssa, Tâlcuire la Cântarea Cântărilor, trad. rom. Pr. D. Stăniloae și Pr.

Ioan Buga, în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea întâia, PSB, vol. 29, EIB,

București, 1982.



17 

• Grigorie Palama, 150 de capete, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, în F, vol. VII, EIB,

Bucureşti, 1977.

• Grigorie Palama, Omilii, Edit. Anastasia, București, 2000.

• Ioan Casian, Scrieri alese. Aşezămintele mînăstireşti şi Convorbiri duhovniceşti,

trad. Vasile Cojocaru şi David Popescu, PSB vol. 57, EIB, Bucureşti, 1990.

• Ioan Gură de Aur, Omilii la Epistola către Romani a Sfântului Apostol Pavel, trad.

P.S. Teodosie Atanasiu, revizuită și îngrijită de Cezar Păvălașcu și Cristina Untea,

Edit. Christiana, București, 2005.

• Ioan Gură de Aur, Omilii la Matei, trad. Pr. D. Fecioru, în PSB vol. 23, EIB, București,

1994.

• Ioan Gură de Aur, Tâlcuiri la Epistola întâi către Timotei a Sfântului Apostol Pavel,

Editura Nemira, București, 2005.

• Irineu de Lugdunum, Demonstrația propovăduirii apostolice, trad. Prof. Remus Rus,

EIB, București, 2001.

• Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, în PSB vol. 80, EIB,

București, 1983.

• Maxim Mărturisitorul, Mistagogia, trad. Pr. D. Stăniloae, EIB, Bucuresti, 2000.

• Nichita Stithatul, Cele 300 de capete despre făptuire, în F, vol. 6, EIB, București,

1977.

• Nicodim Aghioritul, Războiul nevăzut, Edit. Buna Vestire, Bacău, 1996.

• Petru Hrisologul, Omilii tematice, Edit. Anastasia, 1999.

• Vasile cel Mare, Omilii şi cuvântări, trad. Pr. D. Fecioru în vol. Scrieri, partea I.

• Vasile cel Mare, Regulile mari, trad. Iorgu D. Ivan, în: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri, 

partea a doua, PSB 18, EIB, București, 1989.

• Vasile cel Mare, Regulile mici, trad. Iorgu D. Ivan, în: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri, 

partea a doua.

* 

• Behr, John, The Nicene Faith, vol. 2, St Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, New

York, 2004.

• Bielawski, Maciej, Monahismul bizantin, trad. Andrei Mărcuş, Galaxia Gutenberg,

2007.

• Chadwick, Henry, The Church in Ancient Society. From Galilee to Gregory the Great,

Oxford University Press, New York, 2001.

• Chitty, Derwas J., Pustia – cetatea lui Dumnezeu, Edit. Sophia, Bucureşti, 2010.



18 

• Coman, I.G., Patrologie, vol. I-III, EIB, Bucureşti, 1988.

• Deseille, Placide, La spiritualité orthodoxe et la vie monastique, Éditions de

Bellefontaine, 1985.

• Emilianos, Arhimandritul, Cateheze și cuvântări. Monahismul – pecetea adevărată,

trad. diac. Ioan I. Ică jr, Edit. Deisis, Sibiu, 1999.

• Emilianos Simonopetritul, Cuvânt despre trezvie – tâlcuire la Sfântul Isihie, trad.

Ierom. Agapie (Corbu), Ed. Sf. Nectarie, Arad, 2014.

• Evdokimov, Paul, Ortodoxia, trad. Irineu Ioan Popa, EIB, Bucureşti 1996.

• Evdokimov, Paul, Vârstele vieţii spirituale, trad. Pr. Ion Buga, Edit Christiana,

Bucureşti.

• Kelly, J. N. D., Early Christian Doctrines, Harper San Francisco, 1978.

• Lemerle, Paul, Le premier humanisme byzantin, Paris: Presses Universitaires de

France, 1971.

• Lilienfeld, Fairy von, Spiritualitatea monahismului timpuriu al pustiei, Edit. Mitropolia

Olteniei, 2006.

• Lossky, Vl., Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, trad. Pr. Vasile Răducă, Edit.

Anastasia, Bucureşti, 1993.

• Louth, Pr. Andrew, Gânditori ortodocși moderni. De la Filocalie până în prezent,

trad. J. Mihoc, C. Untea, L. Filip, Edit. Doxologia, Iaşi, 2017.

• Meyendorff, John, Teologia bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, trad. Pr.

Alexandru Stan, EIB, Bucureşti, 1996.

• Quasten, Johannes, Patrology, vol. III, The Golden Age of Greek Patristic Literature 

From the Council of Nicaea to the Council of Chalcedon, Westminster, Maryland,

1986.

• Russell, Norman, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, Oxford

University Press, 2004.

• Stăniloae, Pr. D., Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 1-3, EIB, București, 1996-1997.

• Stăniloae, Pr. Dumitru, Spiritualitatea Ortodoxă – Ascetica și Mistică, EIB, București,

1981.

• Sterk, Andrea, Renouncing the World Yet Leading the Church. The Monk-Bishop in 

Late Antiquity, Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, 2004.

• Young, Frances et al. (eds.), The Cambridge History of Early Christian Lterature,

Cambridge University Press, Cambridge, 2004.




