
UNIVERSITATEA „OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 
ȘCOALA DOCTORALĂ 
DOMENIUL TEOLOGIE 

REZUMAT 
TEZĂ DE DOCTORAT 

INDIFERENTISMUL RELIGIOS. EVALUARE 
MISIONARĂ

COORDONATOR: 
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR 

DOCTORAND: 
Pr. Valentin Țarcă 

Constanța 2024 



1 

 

CUPRINS 

INTRODUCERE  

1. Argumentul și obiectivele cercetării  

2. Relevanța și actualitatea temei cercetate  

3. Metodologia utilizată  

4. Vocabularul tehnic și conceptual utilizat în cercetare  

5. Stadiul cercetării la nivel național și internațional  
6. Structura tezei de doctorat  

CAPITOLUL I – SECULARIZARE ȘI MULTIPLICAREA OPȚIUNILOR RELIGIOASE: 
IMPULSURI ALE RELATIVIZĂRII APARTENENȚEI RELIGIOASE  

1.1. Impactul secularizării în spațiul european: construcții ale unui mod nou de a 
percepe religiozitatea  

1.1.1. Lexicul secularizării  

1.1.2. Teoriile secularizării  

1.1.3. Cadrele istorice ale secularizării și impactul ei asupra conștiinței religioase a 
europenilor  

1.1.4. Secularizarea într-o continuă transformare: patru „generații” postbelice  

1.2. Tendințe și contratendințe ale secularizării în spațiul european  

1.3. Impactul valului de imigrație asupra religiozității europene  

1.4. Desecularizarea lumii în gândirea lui Peter L. Berger  

1.5. Politicile și normele secularizării în relația cu societatea  

1.5.1. Ideologia secularismului în societatea pluralistă  

1.5.2. Fundamentarea principiilor secularismului în raportul Stat-Biserică. Exemplul 
european  

CAPITOLUL II – INDIFERENTISM RELIGIOS ȘI DERAPAJUL PSEUDO-

SPIRITUALITĂȚII – UN RĂSPUNS CONSECINȚĂ LA RELATIVIZAREA CREDINȚEI 
ȘI A ADEVĂRULUI  

2.1. Diversificarea și reinterpretarea sacrului în noile spiritualități  

2.1.1. Revoluție spirituală. Multiplicarea formelor  

2.1.2. Individualizarea spirituală  

2.1.3. Explozia mișcărilor spirituale  

2.1.4. Identități spirituale multiple  

2.2. Fenomenul părăsirii religiei. Perspective sociologice și teologice  

2.2.1. Abordări sociologice ale părăsirii religiei  

2.2.2. Perspective metodologice  

2.3. Conceptualizarea indiferenței religioase  

2.3.1. Indiferența: geneza conceptuală, puterea simbolică și contestarea acesteia  

2.3.2. Indiferența religioasă ca indicator al secularizării  

2.3.3. Indiferența și modernitatea  

2.3.4. Semnificația indiferenței în domeniul nonreligios  

2.3.5. Indiferența ca relație indirectă  

2.3.6. Diferențierea indiferenței  

CAPITOLUL III – NONES – TIPOLOGIA DEZINTERESULUI PENTRU APARTENENȚĂ 
ȘI SENSIBILITATE RELIGIOASE  

3.1. Nones în spațiul european: o realitate incontestabilă  

3.1.1. Secularul și indiferentismul religios  



2 

 

3.1.2. Referințe de măsurare a adepților nones  

3.1.2.1. Marea Britanie: Sunday Assembly  

3.1.2.2. Norvegia: Human-Etisk Forbund  

3.1.2.3. Polonia: Fundacja im. Kazimierz Łyszczyński  

3.1.2.4. ASUR - Asociația Secular-Umanistă din România  

3.2. Nones – o autoconstrucție de validare identitar-socială  

3.2.1. Cum devine cineva none? 

3.2.2. Ecosistemul religios și spiritual 
3.2.3. Profilul de none – o abstractizare religioasă  

3.3. Misiunea și dinamica articulate în cadrul social al celor nones  

3.3.1. Ce presupune misiunea grupurilor nones?  

3.3.2. Forme de nonreligie organizat 
3.3.3. Secularismul și a ateismul – referințe în reprezentativitatea nonreligiei  

3.3.4. Activismul ateu și strategii de advocacy  

3.3.5. Nonreligia în spațiul virtual  

3.4. Non-religie și cultură existențială  

3.4.1. Tipologia culturilor existențiale: umanism, agnosticism, subiectivism  

3.4.2. Culturile existențiale în practică: abstracții cotidiene  

CAPITOLUL IV – MISIUNEA BISERICII ȘI INDIFERENTISMUL RELIGIOS – DE LA 

CRIZĂ LA NOI POSIBILITĂȚI DE REÎNNOIRE A DINAMICII MĂRTURIEI  

4.1. Misiunea Bisericii într-o lume seculară  

4.1.1. Misiunea ca proclamare a veștii bune a lui Iisus Hristos  

4.1.2. Aspecte calitative ale reevanghelizării  
4.1.3. Un posibil răspuns misionar la cultura europeană seculară și pluralistă  

4.1.4. Euharistia ca antidot al secularismului  
4.2. Atenția misionară față de nones: de la teorie la practică  

4.2.1. Direcții misionare aplicabile celor non-religioși (nones)  

4.2.1.1. Promovarea valorilor estetice ale cultului și arhitecturii creștine  

4.2.1.2. Aprofundarea credinței în discurs teologic  

4.2.1.3. Reajustarea centralității mântuirii în Hristos pe suportul textului biblic  

4.2.1.4. Angajarea în mărturia radicală  

4.3. Reevaluarea pastorației misionare a Bisericii  

4.3.1. Răspunsul față de cultura existențială a celor nones dintr-o perspectivă creștină 

4.3.2. Pastorația dialogică față de nones  

4.4. Proclamarea sacramentalității vieții și autenticitatea spiritualității în orizontul non-

senului celor indiferenți religios. Cadre misionare  

4.4.1. Principiul sacramentalității  

4.4.2. Perspectiva integrală Dumnezeu - lume  

4.4.3. Sacru și profan - abordări dialectice vs. abordări analogice  

4.4.4. Spiritualitatea ca fundament pentru viața creștină  

4.4.5. Înțelegerea spiritualității creștine ca o spiritualitate misionară  

4.5. Angajamentul teologic cu sociologia religiei în construcția unor strategii răspuns 
la secularitate  

4.5.1. Abordarea multilaterală  

4.5.2. Teologie publică: ecleziastică și academică  

CONCLUZII  



3 

 

BIBLIOGRAFIE  

1. Literatură de specialitate  

2. Webgrafie  

 

 

1. Argumentul și obiec�vele cercetării 
  

Multe decenii s-a dezbătut în literatura teologică și sociologică despre secularizare și 

efectele în câmpul social. S-au scris mii de studii și cărți despre acest subiect, care a confirmat 

că prin secularizare, între religie și societate, există un raport concurențial dinamic. La 

începutul anilor 2000 s-a considerat că această temă hiper-dezbătută nu mai are actualitate, dat 

fiind faptul că se anunța invalidarea tezelor sociologice ale secularizării și desecularizarea 

religioasă. Un spirit primăvăratic de revigorare a prezenței religiei în domeniul public. Din 

această observație și cercetare s-a omis de prea multe ori consecința secularizării și a 

concurenței între societate și Biserică asupra psihologiei oamenilor, în mod special a 

europenilor. Mai mult decât atât, nu s-a gândit problematica în complexitatea ei relațională cu 

starea psihologică de anxietate a oamenilor după cele două războaie mondiale. Atenția a fost 

focusată pe schimbările de optică a autorității laice cu referire la statutul și actualitatea 

creștinismului în spațiul european, dar s-a omis repercusiunile acestui presupus antagonism 

asupra generațiilor de după 1945.  

Biserica creștină, în variațiunile ei confesionale, și-a mutat atenția spre celelalte religii, 

spre misiunea din afara spațiului european, fiind preocupată de contextualizarea creștinismului 

în celelalte culturi. Cumva, problema europenilor care au experimentat anxietatea conflictelor 

religioase și agresivitatea ideologiilor seculariste nu a reținut atenția misionară. Și, astăzi, din 

nefericire, țările europene își trăiesc drama unei accentuate descreștinări până în cele mai 

subtile expresii. Realitatea tragică este următoarea: Biserica Angliei închide aproximativ 20 de 

biserici pe an. Aproximativ 200 de biserici daneze au fost considerate neviabile sau subutilizate. 

Biserica Romano-Catolică din Germania a închis aproximativ 515 biserici în ultimul deceniu. 

În Europa, Țările de Jos par a fi cele mai afectate, liderii romano-catolici estimând că două 

treimi din cele 1600 de biserici ale țării vor fi scoase din funcțiune într-un deceniu, în timp ce 

aproximativ 700 dintre bisericile protestante ale țării se așteaptă să se închidă în câțiva ani.  

Un val de închideri și modificări ale bisericilor se răspândește în întreaga Europă, ca un 

indiciu surprinzător al modificării dinamicii culturale, reflectând scăderea dominației 

creștinismului pe continent. Multe dintre aceste clădiri impresionante, care au servit cândva ca 



4 

 

importante lăcașuri de cult, sunt acum folosite ca diverse locuri de divertisment: săli de 

concerte, teatre, hoteluri, restaurante, cluburi, cafenele magazine etc.1
 

Teza de doctorat aduce în prim plan analiza fenomenului indiferentismului religios, care 

este nu numai provocator la adresa misiunii Bisericii, ci și unul care problematizează o realitate 

din ce în ce mai prezentă în morfologia religioasă a lumii: nones, cei care nu se identifică cu 

nicio o religie, care nu au o atitudine ostilă față de religie și care fac din ceea ce am putea numi 

nonreligie un mod de viață. Din perspectiva teologiei misionare, pe baza afirmației precedente, 

suntem obligați să relaționăm fenomenul nones cu secularizarea și derivațiile sale (secularitate, 

secularism). Ideea unei cercetări dedicate răspunsurilor la întrebarea ce definește 

indiferentismul religios, care sunt cauzele lui și care sunt perspectivele în viitor este destul de 

nouă în cercetarea acdemică. În timp ce considerațiile filozofice, teologice și istorice privind 

ateismul și subiectele conexe au o istorie îndelungată, doar încercarea de a concentra atenția 

cercetării asupra “culturilor de necredință” sau a unei “sociologii a ireligiei”, la sfârșitul 

secolului al XX-lea, a dus la considerarea serioasă sau sistematică a noțiunii de domeniu de 

studiu științific social.2
 La începutul anilor 1970, Colin Campbell și-a început contribuția 

inovatoare, Toward a Sociology of Irreligion, cu observația că “nu există încă o tradiție pentru 

studiul sociologic al ireligiei, iar această carte a fost scrisă în speranța că va ajuta la stimularea 

dezvoltării unei astfel de tradiții”.  Abia după mai bine de patruzeci de ani, acest lucru a început 

să se întâmple cu adevărat. După cum a sugerat și Campbell, este dificil să urmărești o astfel 

de “sferă de studiu importantă și viabilă” până când “subiectul investigației a fost conturat”, 

cel puțin într-un mod preliminar.3
 

Tipurile particulare de sisteme de semnificație care ne interesează în cercetarea noastră 

au fost numite în multe feluri: ateism și ateist(ic); nonteism și nonteist(ic); agnostic(ism); 

sceptic și scepticism; ireligie și ireligios; nonreligie și nonreligios; areligios; necredință; infidel 

și infidelitate; gândire liberă; naturalism filosofic; nonspiritual sau nonsupranaturalist; 

secularitate, secularist și secularism; umanism (secular) și umanist(ic). O mare parte sau 

majoritatea lucrărilor de specialitate, citate în prezenta teză de doctorat, s-au concentrat pe 

motivul pentru care credința, identitatea sau afilierea religioasă este “pierdută” sau slăbită în 

anumite circumstanțe. O mare parte din aceste lucrări au abordat problema persoanelor nones 

 
1 Vezi: AJ Paz, „European Churches Transformed Into Nightclubs and Hotels Amidst Plummeting Attendance 
Rates”, Christian Daily, June 28, 2023, https://www.christianitydaily.com (accesat 14.08.2024) 
2 R Caporale. and A. Grumelli, The Culture of Unbelief. Berkeley: University of California Press, 1971; N. J. 
Demerath, “Irreligion, A-religion, and the Rise of the Religion-less Church: Two Case Studies in Organizational 
Convergence.” Sociological Analysis 30, 1969, pp. 191–203. 
3 C. Campbell, Toward a Sociology of Irreligion. London: Macmillan, 1971, p. vii. 

https://www.christianitydaily.com/


5 

 

sau nereligioase “dintr-o perspectivă secundară” - ca un aspect rezidual sau subordonat al 

studiului religiozității - în loc să se concentreze în mod direct pe învățarea a ceea ce înseamnă 

persoanele, instituțiile și societățile nereligioase. Acest lucru a influențat tipurile de întrebări 

care au fost puse, termenii și conceptele utilizate pentru a le formula, metodele de cercetare 

utilizate pentru a le urmări și modul în care sunt interpretate rezultatele. Ca urmare, relevanța 

și validitatea unei mari părți a datelor existente variază foarte mult. Rezultatele cercetărilor 

anterioare trebuie să fie evaluate cu atenție pentru a afla ce ne spun și ce nu ne spun despre 

persoanele “cu adevărat” nereligioase.  Multe dintre aceste subiecte sunt, fără îndoială, 

pertinente pentru subiectul nostru. Dar întrebarea rămâne: care este subiectul? Cum îl numim 

și cum îl definim? Răspunzând la aceste întrebări, chiar dacă numai provizoriu, ar trebui să 

înțelegem mai bine ce este și ce nu este relevant. 

Am putea spune că suntem interesați de fenomenele nereligioase sau de sistemele de 

semnificație, dar aceasta ridică întrebarea: “Ce este religios?” Aceasta este o întrebare mai 

dificilă decât ar putea părea. Religia este un subiect sau un domeniu de studiu bine stabilit în 

multe discipline, de la antropologie la teologie. Acestea fiind spuse, nu există o definiție unanim 

acceptată - nici măcar în cadrul științelor sociale. De fapt, întrebarea dacă “religia” poate fi 

definită în mod clar și consecvent și dacă ar trebui să fie folosită a fost dezbătută mult timp. 

O parte a problemei constă în faptul că, deși fiecare are o idee destul de bună despre ce 

este religia, aceste idei - și definițiile noastre ale termenului - nu sunt toate la fel. Gama de 

fenomene acoperite de “religie” este incredibil de largă și diversă. O persoană poate avea în 

minte anumite exemple (cum ar fi creștinismul ortodox), în timp ce alta se poate gândi la ceva 

cu totul diferit (cum ar fi șamanismul tribal). În plus, conceptul de “religie” nu are aceeași 

semnificație sau relevanță de la un loc la altul sau chiar de-a lungul timpului. Se poate spune 

că este aplicat cu mai mult sens diverselor forme de creștinism decât budismului, hinduismului 

sau scientologiei, dar este folosit pentru a descrie toate acestea. 

O modalitate de abordare a multiplelor semnificații ale “religiei”, cel puțin în științele 

sociale, este de a distinge între trei abordări generale care au fost adoptate: “funcțională” sau 

“inclusivă”, “substanțială” sau “exclusivă” și “construcționistă” sau “relațională”. Arthur Greil 

și David Bromley rezumă în mod util primele două dintre acestea: „Dezbaterea academică 

privind definiția corectă a religiei a opus în mod tradițional exclusiviștii împotriva incluziștilor. 

Exclusiviștii doresc să limiteze subiectul studiului științific social al religiei la credințele, 

instituțiile și practicile considerate în mod tradițional ca fiind religioase. Exclusiviștii adoptă 

frecvent definiții substanțiale care consideră că caracteristica definitorie a religiei este 

raportarea sa la domeniul supranatural sau supraimperial. Inclusiviștii pledează pentru 



6 

 

extinderea definițiilor religiei pentru a cuprinde activități, ideologii și structuri care par să aibă 

caracteristici comune cu religia, deși nu sunt întotdeauna desemnate ca atare. Inclusiviștii 

pledează adesea pentru definiții funcționale ale religiei, care susțin că trăsătura esențială a 

religiei este, nu referința la supranatural, ci capacitatea acestuia de a oferi o structură globală 

de sens sau de bază pentru sine.4
 

Definițiile funcționale sau incluzive urmăresc ca “religia” să fie universal aplicabilă. Este 

un aspect al experienței umane care se concentrează asupra preocupărilor “ultime”, a 

“problemelor permanente” ale existenței sau a ceea ce este “cel mai valoros” printre ființele 

umane.5
 Din această perspectivă, “religia” este “intrinsec umană”. Ca atare, totuși, “dacă ne 

referim la religie în sensul său cel mai larg atunci, într-adevăr, fiecare ființă umană este 

religioasă”.  Acest lucru nu este în mod clar suficient pentru scopurile noastre, deoarece “trece 

cu vederea fenomenul ireligiei [sau nereligiozității sau secularității] în totalitate, fie pretinzând 

că nu există, fie definindu-l ca fiind inexistent”. 

Desigur, se pot face distincții semnificative între abordările religioase și cele 

nonreligioase în lupta cu preocupările sau valorile permanente sau ultime ale existenței umane. 

Definițiile substanțiale sau exclusive ale religiei permit acest lucru, sugerând că fenomenele 

religioase conțin elemente pe care cele nereligioase nu le conțin, cum ar fi idei, experiențe, 

entități și tărâmuri “supranaturale”, “transcendente”, “superempirice” sau “spirituale”. În timp 

ce acest lucru “face loc” sistemelor de semnificație care pot fi numite în mod rezonabil 

nereligioase, această abordare aduce cu sine o provocare de o natură diferită: este dificil să se 

definească în mod consecvent ce este (și ce nu este) “supranatural”. În multe culturi sau tradiții 

intelectuale, distincțiile dintre domeniile sau fenomenele “naturale” și “supranaturale” sunt 

neclare sau inexistente. Atunci, cine trebuie să fie arbitrul a ceea ce este natural sau 

supranatural, fizic sau metafizic, din această lume sau transcendent “din altă lume”? De obicei, 

în practică, arbitrul este perspectiva intelectuală sau tradiția (sau prejudecata) investigatorului. 

Cele mai multe cercetări în astfel de domenii au fost efectuate în cadrul tradiției intelectuale 

occidentale.  

A treia abordare generală a înțelegerii “religiei” încearcă să evite limitările abordărilor 

funcționale sau substanțiale. Aceasta face acest lucru prin faptul că nu definește deloc “religia” 

- cel puțin din perspectiva investigatorului. Definiția este lăsată în seama “actorilor sociali”. În 

 
4 Phil Zuckerman, Luke W. Galen, Frank L. Pasquale, The Nonreligious. Understanding Secular People and 
Societies, Oxford University Press, 2016, p. 19. 
5 M. E. Spiro, “Religion: Problems of Definition and Explanation”, în Anthropological Approaches to the Study 

of Religion, edited by Michael Banton, London: Tavistock, 1996, p. 96 



7 

 

abordările sociale constructiviste sau relaționale, observăm și raportăm pur și simplu modul în 

care oamenii din diverse contexte sociale, culturale sau instituționale utilizează sau construiesc 

termeni și concepte precum “religios” sau “nereligios”, “credincios” sau “necredincios”, 

“sacru” sau “secular”, “teist” sau “ateu” și așa mai departe. 

Un avantaj al abordării constructiviste este că nu este nevoie să predefinim termeni 

precum “religios” sau “nereligios”. Cu toate acestea, o problemă a acestei abordări este că 

marcajele sau etichetele pentru “religios” sau “nereligios” nu sunt mai universale decât 

distincțiile dintre natural și supranatural. De fapt, termenul sau conceptul de “religia” nu are 

echivalente precise în multe contexte culturale. 

L. Lee definește “nonreligia” ca fiind “orice lucru care este definit în primul rând printr-

o relație de diferență față de religie” sau “orice poziție, perspectivă sau practică care este 

definită în primul rând de religie sau în relație cu religia, dar care nu este totuși considerată a 

fi altceva decât religioasă”. Nonreligia “ia “religia” ca punct de referință”.6
 Ca atare, ea este 

definită “doar ca o formă generală de răspuns” sau ca un “set caracteristic de răspunsuri” la 

religie, așa cum a spus Colin Campbell despre “ireligie”. După cum a observat Paul Pruyser, 

“ireligia nu este doar absența a ceva, și cu siguranță nu este doar lipsa a ceva bun, de dorit sau 

plăcut. Este mult mai aproape de adoptarea unei poziții sau a unei atitudini active, implicând 

actul de excludere a unei alte poziții care, în ciuda popularității sau naturaleții sale, este 

considerată a fi nepotrivită.”7
  Nonreligia, cu toate acestea, tinde să transmită ostilitate sau 

neglijare a religiei. Lee caută un concept puțin mai larg și mai neutru, care implică o “noțiune 

mai puțin opusă a diferenței”, mai degrabă decât respingerea. Potrivit lui Lee, “ireligia este 

respingerea religiei și nonreligia este un concept conex, mai cuprinzător, care indică orice este 

identificat prin modul în care diferă de religie, indiferent dacă acest sentiment de diferență 

implică ostilitate, dispreț, curiozitate sau chiar venerație.”8
 

În termeni mai concreți, așa cum o definește Lee, non-religia cuprinde ateismul, 

agnosticismul, umanismul (secular), acțiunile antireligioase, experiențele ireligioase, anti-

supranaturalismul, anticlericalismul, blasfemia și “indiferența față de religie - o poziție care 

necesită cel puțin o anumită conștientizare a religiei și, prin urmare, luarea unei anumite 

 
6  L. Lee, “Research Note: Talking about a Revolution: Terminology for the New Field of Nonreligion Studies”, 
în Journal of Contemporary Religion 27, 2012, pp. 129–139. 
7  P. W. Pruyser, “Problems of Definition and Conception in the Psychological Study of Religious Unbelief”, în 
Changing Perspectives in the Scientific Study of Religion, edited by Allan W. Eister, New York: Wiley, 1974, p. 
195. 
8 L. Lee, “Secular or Nonreligious? Investigating and Interpreting Generic ‘Not Religious’ Categories and 
Populations”, în Religion, 44, 2014, p. 468. 



8 

 

poziții”. Cu toate acestea, nu include “raționalismul”, pe care Lee îl consideră “ontologic 

autonom față de religie” mai degrabă decât definit sau diferențiat în raport cu “religia”.9
 

De asemenea, Lee ia în considerare, dar respinge, variantele de “ateism” și “secular” ca 

posibile etichete pentru domeniul de studiu pe care îl are în vedere. În timp ce “ateismul” și, 

într-o mai mică măsură, “non-teismul” apar cu o anumită regularitate în cercetările în curs, Lee 

subliniază că - cel puțin din punct de vedere semantic, dacă nu întotdeauna așa cum sunt folosite 

- acestea se referă doar la absența sau respingerea credințelor în Dumnezeu sau în zei. Ca atare, 

aceasta reprezintă “doar un aspect al studiilor non-religioase”. Ea poziționează “nonreligia” 

între “ateism” și “secularitate” în ceea ce privește amploarea sensului lor sau gama de fenomene 

pe care le cuprind. Prima este prea îngustă, în timp ce a doua (împreună cu numeroasele sale 

cognate) este prea largă și ambiguă. 

Lee vede în “secular” (precum și în “secularitate”, “secularism” și “secularizare”) un 

sentiment de “alteritate” sau de separare, mai degrabă decât de diferențiere evidentă, de 

religiozitate. Pentru Lee, “secularul este ceva pentru care religia nu este principalul punct de 

referință”.10
  În lucrări ulterioare, Lee a susținut că “secularizarea implică marginalizarea 

religiei” și că “secularitatea este atunci când religia este relativ, deși nu neapărat absolut, 

marginală”. “Prin urmare”, explică ea, “marginalizarea și marginalitatea sunt cele mai bune și 

mai utile modalități de a înțelege secularizarea și secularitatea”.11
 

Astfel, nonreligia este definită ca fiind viziuni asupra lumii și stiluri de viață pe care 

actorii le percep sau le desemnează în mod deschis ca fiind diferite de religie. Irreligia este 

inclusă în nonreligie, dar denotă o critică activă (sau ostilă), respingerea religiei, în timp ce 

nonreligia este o denumire mai neutră. Secularitatea denotă condiții sau circumstanțe în care 

religia este marginalizată sau suplinită de surse de autoritate sau “puncte de referință” complet 

separate de religie sau alte decât religia. 

Domeniul de cercetare pe care îl avem în vedere este interesat atât de diferențierea de 

religie, cât și de marginalizarea acesteia. Este interesat de antipatia declarată față de religie, 

precum și de indiferența sau ignoranța totală față de aceasta. 

 

 

 
9 L. Lee, “Research Note: Talking about a Revolution: Terminology for the New Field of Nonreligion Studies”, p. 
131. 

10 Ibidem, p. 135. 
11  L. Lee, “Secular or Nonreligious? Investigating and Interpreting Generic ‘Not Religious’ Categories and 
Populations”, p. 468. 



9 

 

2. Relevanța și actualitatea temei cercetate 

 

Indiferentismul religios este o realitate contemporană care solicită răspunsuri misionare 

și pastorale urgente. Răspunsuri care nu pot fi elaborate individual, de biserici locale, ci de 

întreaga creștinătate în intenția ei ecumenică. Nones este o realitate globală, iar răspunsul 

trebuie gândit și formulat în consens ecumenic și unitar de întreaga creștinătate. Altfel, este 

inutil, căci impactul indiferenței religioase are în spate forța tendințelor seculariste la nivel 

global.  Datele statistice nu sunt îmbucurătoare, ci reflectă situații realmente îngrijorătoare.  

Următoarele date sunt furnizate de World Religion Database și preluate de pe ARDA – 

The Association of Religion Data Archives.12
 

 

 

AN creștini nonreligioși musulmani 
1900 98.128 1.397 0.001 

1950 92.424 6.634 0.273 

1970 86.362 11.615 0.774 

2000 76.241 18.954 2.928 

2020 70.505 21.746 5.534 

2050 59.75 27.102 10.546 

 

 

 
12 Todd M. Johnson and Brian J. Grim, eds. World Religion Database (Leiden/Boston: Brill, 2022), ARDA – The 
Association of Religion Data Archives, https://www.thearda.com/. 



10 

 

 

AN creștini nonreligioși evrei musulmani budiști 
1900 97,094 1,24 1,316 0,012 0,05 

1950 93,439 3,098 3,001 0,117 0,036 

1970 91,557 5,043 2,468 0,365 0,094 

2000 81,154 12,457 1,811 1,315 1,271 

2020 73,068 20,262 1,61 1,537 1,343 

2050 64,929 26,425 1,268 2,952 1,87 

 

 

AN creștini nonreligioși musulmani 
1900 98.735 0.377 0.048 

1950 94.899 4.562 0.204 

1970 88.689 9.485 1.215 

2000 72.347 20.459 5.865 

2020 65.813 25.545 7.314 

2050 55.427 30.892 11.937 

 



11 

 

 

AN creștini nonreligioși musulmani 

1900 96.786 0.253 2.753 

1950 93.853 3.189 2.895 

1970 87.375 9.414 3.144 

2000 82.776 10.094 6.616 

2020 80.602 11.353 7.477 

2050 72.07 15.78 11.042 

 

Practic, sunt două situații de analiză și relevanță a studiului indiferentismului religios, 

în SUA și în Europa. Pulsul situației apartenenței și asumării credinței creștine variază din ce 

în ce mai accelerat.  

Cercetarea operată de Statista Research Department – „Religion in Europe - Statistics 

and Facts”13
 oferă o perspectivă panoramică a situației în Europa. La un nivel rudimentar, 

Europa este împărțită de-a lungul a trei linii religioase: Protestantă în nord și vest, catolică în 

sud și ortodoxă în est. Fiecare dintre aceste biserici este în continuare subdivizată liturgic și 

național. Există biserici de stat în țări precum Anglia, Malta, Danemarca și Islanda. În alte țări, 

religia de stat a scăzut în importanță începând cu secolul al XIX-lea. De exemplu, deși Țările 

de Jos au fost oficial o țară protestantă până în 1848, catolicii formează în prezent cel mai mare 

grup de credincioși, 18 % dintre olandezi identificându-se ca fiind catolici în 2021. Diversele 

biserici protestante sunt frecventate de aproximativ 14% dintre olandezi. 

În Anglia și Țara Galilor, creștinismul avea aproximativ 27,52 milioane de adepți în 2021. 

Din cei 5,6 milioane de locuitori ai Finlandei, 3,74 milioane s-au identificat ca fiind creștini în 

2022. În ceea ce privește confesiunile creștinismului, în Suedia, aproape 7,6 milioane de 

persoane erau membre ale bisericii principale din Suedia, Biserica Nouă. În Țările de Jos, deși 

 
13 Statista Research Department, Religion in Europe - Statistics and Facts, Sep 2, 2024, https://www.statista.com. 



12 

 

în scădere, membrii Bisericii Catolice se ridicau la peste 3,66 milioane în 2021. Declinul 

catolicismului are loc și în Germania. În 1950, 46% dintre locuitorii acestei țări se identificau 

ca fiind catolici, în timp ce, în 2022, acest procent a scăzut la puțin sub 25%. 

Odată cu sosirea lucrătorilor migranți, a locuitorilor din fostele colonii și a refugiaților, 

numărul musulmanilor din Europa a crescut. În 2022, aproximativ 22 300 de musulmani 

locuiau în Finlanda. În Anglia și Țara Galilor, din 2011 până în 2021, populația musulmană a 

crescut cu peste un milion de locuitori. Cu toate acestea, în Țările de Jos, populația care 

profesează islamul a rămas la cinci procente din 2010. 

Proximitatea geografică dintre Vatican și capitala Italiei, Roma, contribuie la faptul că 

catolicismul este cea mai proeminentă credință în această națiune din sudul Europei. În 2022, 

doar 2,5 milioane din cele aproximativ 59 de milioane de italieni nu făceau parte din Biserica 

Romano-Catolică, majoritatea fiind protestanți. În Spania, aproape 33 de milioane de locuitori 

au declarat că sunt catolici, chiar dacă ponderea persoanelor care se identifică drept catolice a 

fost în scădere începând din 2013. În Portugalia, peste 80 % din populație s-a declarat catolică 

în 2021. Cu toate acestea, această proporție scade la 49% atunci când se iau în considerare doar 

persoanele cu vârste cuprinse între 18 și 34 de ani, începând cu 2023. 

Până în 2030, se preconizează că în Franța vor locui peste șase milioane de musulmani. 

În Italia, cetățenii străini care s-au identificat ca fiind musulmani erau aproximativ 1,6 milioane 

în 2020. Aproximativ 450.000 dintre aceștia erau de naționalitate marocană, iar alți 205.000 

proveneau din Albania. În 2022, Spania a înregistrat 2,3 milioane de credincioși ai islamului. 

În Portugalia, pe de altă parte, creștinii evanghelici au devenit cel mai mare grup religios 

minoritar din țară. 

Un număr tot mai mare de europeni nu practică nicio religie. În Țările de Jos, numărul 

persoanelor care nu se identifică cu nicio credință religioasă a crescut de la 45 la 57% între 

2010 și 2021, ceea ce face ca grupul non-religios să fie mai mare decât oricare dintre bisericile 

creștine. În Finlanda, numărul persoanelor care nu aparțin niciunei religii a crescut de la 

aproximativ 1,14 la 1,78 milioane în ultimii zece ani. Ponderea populației suedeze care era 

membră a bisericii a scăzut în aceeași perioadă de la 69 la 54%, în timp ce, în Franța, ponderea 

persoanelor care nu cred în Dumnezeu a crescut de la 44 la 56% în ultimii 19 ani. 

În SUA aceeași situație în schimbare, din care putem trasa unele concluzii despre 

religiozitatea americanilor. Majoritatea americanilor se identifică cu o religie. Conform unei 

medii a tuturor sondajelor Gallup din 202314, aproximativ 3 din 4 americani au declarat că se 

 
14 How Religious Are Americans?, March 29, 2024, https://www.gallup.com. 



13 

 

identifică cu o anumită credință religioasă. De departe cea mai mare proporție, 68%, se 

identifică cu o religie creștină, inclusiv 33% care sunt protestanți, 22% catolici și 13% care se 

identifică cu o altă religie creștină sau pur și simplu ca „creștin”. 7% se identifică cu o religie 

necreștină, inclusiv 2% care sunt evrei, 1% musulmani și 1% budiști, printre altele. 22% dintre 

americani au declarat că nu au preferințe religioase, iar 3% nu au răspuns la întrebare. 

 

Preferința religioasă a americanilor 

 

 

Sursa: https://news.gallup.com/ 

 

În urmă cu 50 de ani, în 1973, 87% dintre adulții americani se identificau cu o religie 

creștină, 6% erau necreștini sau de altă religie, iar 5% nu aveau o preferință religioasă. Prin 

urmare, o mare parte a schimbărilor din SUA a fost o trecere de la religiile creștine la nicio 

religie. 45% dintre americani spun că religia este „foarte importantă” în viața lor, alți 26% 

spun că este „destul de importantă” și 28% spun că nu este „foarte importantă”. 

Atunci când Gallup a pus pentru prima dată această întrebare în 1965, 70% dintre 

respondenți au declarat că religia este foarte importantă. Procentul a scăzut la 52% într-un 

sondaj din 1978, dar a crescut la aproape 60% între 1990 și 2005. În ultimii 20 de ani, un 

procent tot mai mic de americani au declarat că religia este importantă, scăzând sub 50% pentru 

prima dată în 2019. 

Prezența la biserică este în scădere. Chiar dacă majoritatea americanilor au o preferință 

religioasă și spun că religia este cel puțin destul de importantă pentru ei, proporții mult mai 

mici participă în mod regulat la serviciile religioase. Întrebați dacă au participat personal la 

biserică, sinagogă, moschee sau templu în ultimele șapte zile, o medie de 32% dintre adulții 



14 

 

americani din 2023 au raportat că au făcut acest lucru, fie în persoană, fie virtual. În 2000, 44% 

au mers la biserică în ultimele șapte zile, iar în 1958, 49%. 

Declinul pe termen lung al prezenței la biserică este legat de o scădere a identificării 

religioase în general - în special pentru religiile protestante - dar și de scăderea prezenței 

săptămânale în rândul catolicilor din SUA. Atunci când își descriu comportamentul mai 

general, 21% dintre americani declară că participă la slujbe religioase „în fiecare săptămână”, 

alți 9% spun că o fac „aproape în fiecare săptămână”, iar 11% spun că participă aproximativ o 

dată pe lună. Majoritatea declară că participă „rar” (26%) sau „niciodată” (31%) la serviciile 

religioase. 

Tendințele Gallup privind această măsură a prezenței la biserică datează doar din 1992, 

când 34% dintre adulții americani au declarat că merg la biserică în fiecare săptămână. În plus, 

mai puțin de jumătate dintre americani, 45%, aparțin unui lăcaș de cult oficial. În fiecare dintre 

ultimii patru ani, numărul de membri ai bisericii a fost sub nivelul majorității. În 1937, când 

Gallup a pus pentru prima dată această întrebare, 73% dintre respondenți erau membri ai unei 

biserici, iar în 1999, 70% erau. Scăderea numărului de membri formali ai bisericii a fost 

determinată în mare măsură de generațiile tinere de americani. Puțin mai mult de o treime dintre 

tinerii adulți din SUA nu au nicio afiliere religioasă. Mai mult, mulți tineri adulți care se 

identifică cu o religie nu aparțin unei biserici. Dar chiar și adulții mai în vârstă care au o 

preferință religioasă sunt mai puțin probabil să aparțină unei biserici în prezent decât în trecut. 

În aceeași linie de analiză, cercetările Gallup precizează că aproape jumătate dintre 

americani (47%) se descriu ca fiind religioși, alți 33% spun că sunt spirituali, dar nu religioși, 

iar 2% spun că sunt „ambele”.15
 Deși marea majoritate a adulților din SUA au una dintre aceste 

orientări față de lumea non-fizică, procentul de 18% care spun că nu sunt nici religioși, nici 

spirituali este de două ori mai mare decât procentul măsurat de Gallup atunci când a pus această 

întrebare pentru prima dată în 1999. În aceeași perioadă, procentul celor care se identifică ca 

fiind religioși a scăzut cu șapte puncte procentuale. 

 

 
15 Jeffrey M. Jones, „In U.S., 47% Identify as Religious, 33% as Spiritual”, September 22, 2023, 
https://news.gallup.com. 



15 

 

 

Sursa: https://news.gallup.com/ 

 

Aceste rezultate se bazează pe un sondaj Gallup din iulie 2023, care a actualizat o 

întrebare care fusese pusă anterior în 1999 și 2002. În total, 82% dintre americani au un anumit 

tip de sistem de credință spirituală. Această proporție este în scădere de la 90% în 1999 și 87% 

în 2002. 

Scăderea numărului de americani care se identifică ca fiind religioși este în concordanță 

cu tendințele altor măsuri Gallup privind religiozitatea și practica religioasă, în special în 

ultimele două decenii. Cu toate acestea, Gallup a documentat scăderi mai accentuate în ceea ce 

privește practica religioasă formală (participarea la biserică și apartenența la biserică) decât în 

ceea ce privește credința în Dumnezeu și rugăciunea. 

Această dublă realitate religioasă a două spații creștine istoric, în care intensificarea 

indiferentismului religios este o evidență, confirmă relevanța temei cercetate.   

 

3. Metodologia u�lizată  
 

Cercetarea este desfășurată pe o dublă direcție: sociologică și teologică. Dat fiind faptul 

că tema în discuție deschide multe paliere de analiză a datelor furnizate de instrumente de 

măsurare numerică (recensământ, proiecții demografice, statistici etc.), metodologia utilizată 

este de o asemenea factură: interpretarea datelor statistice furnizate de literatura de specialitate 

și diferite proiecte de cercetare. Această analiză este dublată de dezbaterea sistematică teologică 

a modului în care indeferentismul religios impactează misiunea Bisericii, și în fapt, cum 

răspunde misionar Biserica la această provocare foarte actuală. Nu în ultimul rând, am făcut 



16 

 

apel la metoda comparativă a datelor și istorică, ci referire la anumite evoluții istorice a 

fenomenului indeferentismului religios. 

Un angajament mai profund față clarificarea temei analizate ne împinge să clarificăm 

diferența și relația dintre două fețe distincte ale secularității: secularitatea ca un dezangajament 

relativ față de cultura și autoritatea religioasă și secularitatea ca o formă potențial puternică, 

dar disidentă de angajament față de religie. Aceste două forme sunt discutate concetrându-ne 

asupra terminologiei, prezentând o metodă de a face această distincție în limbajul pe care îl 

folosim. 

Această discuție se situează în raport cu provocările conceptuale mai ample cu care se 

confruntă orice cercetător sau student în domeniu și care se extind dincolo de această problemă 

unică, deși crucială, de a distinge formele substanțiale și nesubstanțiale de “secularitate”. 

Termenii utilizați în acest domeniu necesită frecvent o calificare: “și acum vorbesc despre 

secularitate în sensul lui x, mai degrabă decât în sensul lui y sau z”; într-adevăr, Taylor16
 se 

referă la secularitățile 1, 2 și 3”. Există, de asemenea, o disparitate strânsă între existența mai 

multor concepte referitoare la secularitate - ateism, non-teism, gândire liberă, umanism non-

religios, scepticism, religie, nereligie, ireligie17, non-religie și așa mai departe - și o lipsă de 

relatări susținute, fundamentate teoretic și empiric, ale acestor concepte. Este rezonabil să 

presupunem că aceste două situații sunt strâns legate una de cealaltă - că lipsa unei lucrări 

conceptuale sistematice și detaliate a facilitat generarea a tot mai mulți termeni noi ca o soluție 

rapidă pentru problemele și deficiențele pe care utilizatorii le întâlnesc în mod inevitabil. O 

astfel de abordare fragmentară poate rezolva dificultăți imediate, dar este, de asemenea, 

probabil să introducă noi suprapuneri și alunecări între termeni, înlocuind astfel problemele 

vechi cu altele noi. Într-adevăr, studiile privind secularitatea și/sau non-religia sunt pline de 

termeni care sunt fie impreciși, fie prea restrânși și care sunt confundați și combinați între ei 

fără coerență și adesea fără motiv. Unii cercetători18
 au mers atât de departe încât susțin că 

astfel de probleme terminologice sunt responsabile, cel puțin parțial, pentru inhibarea studiului 

secular de până acum.19
 

 
16 Charles Taylor. A Secular Age. Cambridge, MA: Belknap Press of Harvard University Press, 2007, p. 15. 
17 Menționăm de la bun început că acest concept nu este folosit în limba română, negăsindu-se în DEX. Dar, dat 
fiind faptul că nuanțează anumite dimensiuni ale comportamentului și atitudinii religioase, pentru a-l diferenția de 
alte concepte, îl vom folosi pe tot parcursul cercetării noastre. 
18 Colin Campbell, Toward a Sociology of Irreligion Alcuin Academics, 2013, p. 18; Frank L. Pasquale. Empirical 

Study and Neglect of Unbelief and Irreligion. In T. Flynn (ed.). The New Encyclopaedia of Unbelief. Amherst, NY: 
Prometheus Books, 2007, pp. 760-766. 
19 Lucy Lee. Religion: Losing Faith? In A. Park, E. Clery, J. Curtice, M. Phillips, and D. Utting (eds). British 

Social Attitudes 28. London: SAGE, 2012 pp. 173-184. 



17 

 

Bibliografie selective 

 

1. Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită sub îndrumarea și cu purtarea de grijă a PF 
Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfântului Sinod, 
Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodox Române, București, 
2013. 

2. Altemeyer, B. and Hunsberger, B., Amazing Conversions: Why Some Turn to Faith 

& Others Abandon Religion, Amherst, N.Y.: Prometheus Books, 1997. 

3. Amarasingam, Amarnath, ed, Religion and the New Atheism: A Critical Appraisal, 

Leiden and Boston, 2010. 
4. Bakke, Raymond, A Theology as Big as the City, Downers Grove: Inter-Varsity 

Academic, 1997. 

5. Bakunin, Mikhail, God and the State, trans. Benjamin Tucker, New York: Mother 
Earth Publishing Association, 1916. 

6. Barron, Robert, Renewing Our Hope: Essays for the New Evangelization, The 
Catholic University of America Press, 2020. 

7. Baxter, M., “‘Whose Theology? Which Sociology?’” in M. H. Barnes, ed, Theology 

and the Social Sciences, Wipf and Stock, 2018. 

8. Beckford, James A., Social Theory and Religion, Cambridge, 2003. 
9. Unbelief: Studies and Proceedings from the First International Symposium on Belief, 

held at Rome, March 22–27, 1969, Berkeley: University of California Press, 1999. 
10. Berger, P. L., Berger, B., and Kellner, H., The Homeless Mind: Modernization and 

Consciousness, Harmondsworth: Penguin Books, 1973. 
11. Berger, Peter L., “Secularization and De-secularization,” în Linda Woodhead, Paul 

Fletcher, Hiroko Kawanami, and David Smith, eds, Religions in the Modern World: 

Traditions and Transformations, London and New York: Routledge, 2002. 
12. Beyer, Peter, “Glocalization: Time-Space and Homogeneity-Heterogeneity,” în 

Mike Featherstone, Scott Lash, and Roland Robertson, eds, Global Modernities, 

London: Sage, 1995, pp. 25-44; Idem, “Europeanization as Glocalization,” in Roland 
Robertson, ed, European Glocalization in Global Context, Palgrave Macmillan, 
2014, pp. 6-34. 

13. Beyers, Jaco, “The Church and the Secular: The Effect of the Post-Secular on 
Christianity,” în HTS Theological Studies 70, No. 1, 2014. 

14. Bilgrami, Akeel, “Secularism: Its Content and Context,” in Alfred Stepan and 
Charles Taylor, eds, Boundaries of Toleration, New York: Columbia University 
Press, 2014. 

15. Casanova, J., “Rethinking Secularization: A Global Comparative Perspective,” The 

Hedgehog Review 8 (1-2), 2006, pp. 7-22. 

16. Casanova, J., “The Secular, Secularizations, Secularisms,” in Craig Calhoun, Mark 
Juergensmeyer, and Jonathan VanAntwerpen, eds, Rethinking Secularism, Oxford 
University Press, 2011. 

17. Casanova, Jose, Public Religions in the Modern World, Chicago and London: The 
University of Chicago Press, 1994. 

18. Casanova, José, Public Religions in the Modern World, Chicago: University of 
Chicago Press, 1994. 



18 

 

19. Collins, P. M. and Fahey, M. A., eds, Receiving ‘The Nature and Mission of the 

Church’: Ecclesial Reality and Ecumenical Horizons for the Twenty-first Century, 

London and New York: T&T Clark, 2008. 
20. Connolly, William E., “Some Thesis on Secularism,” Cultural Anthropology 26 (4), 

2011. 
21. Cornille, Catherine, “Multiple Religious Belonging,” în Understanding 

Interreligious Relations, edited by David Cheetham, Douglas Pratt, and David 
Thomas, Oxford: Oxford University Press, 2013. 

22. Cottee, S., The Apostates: When Muslims Leave Islam, London: Hurst and Company, 
2015. 

23. G. Davie, “Is Europe an Exceptional Case?” The Hedgehog Review 8 (1-2), 2006. 
24. Garrett, William R., “Thinking Religion in the Global Circumstance: A Critique of 

Roland Robertson’s Globalization Theory,” in Journal for the Scientific Study of 

Religion 31 (1992). 
25. Gavriluță, Nicu, Mişcări religioase orientale. O perspectivă socio-antropologică 

asupra globalizării practicilor yoga, Iaşi, Editura Fundaţiei Axis, 2006. 

26. Gavriluță, Nicu, Sociologia religiilor. Credințe, ritualuri, ideologii, Iaşi, Editura 
Polirom, 2013. 

27. Gavriluță, Nicu, Noile religii seculare. Corectitudinea politică, tehnologiile 
viitorului şi transumanismul, Polirom, Iași, 2018. 

28. Gauchet, M., Il disincanto del mondo: una storia politica della religione, Torino: 
Einaudi, 1992. 

29. Hollinger, David A., “After Cloven Tongues of Fire: Ecumenical Protestantism and 
the Modern America Encounter with Diversity,” The Journal of American History 

(2011): pp. 21–48. 
30. Hormel, Leontina M., “Atheism and Secularity in the Former Soviet Union,” in 

Atheism and Secularity: Global Expressions, ed. Phil Zuckerman, Santa Barbara, 
CA: Praeger, 2010. 

31. Hout, Michael and Fisher, Claude S., “More Americans Have No Religious 
Preference: Politics and Generations,” American Sociological Review 67, pp. 165–

190. 
32. Lee, L., “Research Note: Talking about a Revolution: Terminology for the New 

Field of Nonreligion Studies,” in Journal of Contemporary Religion 27, 2012, pp. 
129–139. 

33. Lee, L., “Secular or Nonreligious? Investigating and Interpreting Generic ‘Not 
Religious’ Categories and Populations,” in Religion 44, 2014. 

34. Lee, Lois, “Western Europe,” in The Oxford Handbook of Atheism, ed. Stephen 
Bullivant and Michael Ruse, Oxford: Oxford University Press, 2013, pp. 587–600. 

35. Lee, Lois, Recognizing the Non-religious: Reimagining the Secular, Oxford 
University Press, 2015. 

36. Lee, Lois, Recognizing the Non-Religious: Reimagining the Secular, Oxford: 
Oxford University Press, 2015. 

37. Lee, Lucy, “Religion: Losing Faith?” în A. Park, E. Clery, J. Curtice, M. Phillips, 
and D. Utting, eds, British Social Attitudes 28, London: SAGE, 2012, pp. 173–184. 



19 

 

38. Lemert, Charles, “Science, Religion and Secularization,” in The Sociological 

Quarterly, Vol. 20, No. 4 (1979), pp. 445-461.  

39. McLuhan, Marshall, Understanding Media: The Extensions of Man, Cambridge: 
The MIT Press, 1994, pp. 7-21. 

40. Mehta, Uday and Puniyani, Ram, eds, Secularism in India: Concept and Practice, 

Kalpaz Publications, 2017. 
41. Meulemann, Heiner, “Enforced Secularisation - Spontaneous Revival? Religious 

Belief, Unbelief, Uncertainty and Indifference in East and West European 
Countries 1991–1998,” European Sociological Review 20(1), 2004, pp.  47–61. 

42. Milbank, John, Theology and Social Theory: Beyond Secular Reason, Malden: 
Blackwell, first published 1990, 2006. 

43. Modood, Tariq, “Civic Religion and Respect for Religion in Britain’s Moderate 
Secularism,” in Yahya Birt, Dilwar Hussain, and Ataullah Siddiqui, eds, British 

Secularism and Religion: Islam, Society and the State, Markfield: Kube Publishing 
Ltd, 2011, pp. 55–76. 

44. Quack, J. and Schuh, C., eds, Religious Indifference: New Perspectives from 

Studies on Secularization and Nonreligion, Dordrecht: Springer, 2017. 
45. Quack, Johannes and Schuh, Cora, “Conceptualising Religious Indifferences in 

Relation to Religion and Nonreligion,” in Religious Indifference: New Perspectives 

from Studies on Secularization and Nonreligion, ed. Johannes Quack and Cora 
Schuh, Springer International Publishing, 2017. 

46. Quack, Johannes, “Outline of a Relational Approach to ‘Nonreligion,’” Method 

and Theory in the Study of Religion 26 (4-5), 2014, pp. 439-469. 
47. Quack, Johannes, “Was ist ‘Nichtreligion’? Feldtheoretische Argumente für ein 

relationales Verständnis eines eigenständigen Forschungsgebietes,” în Säkularität 

in religionswissenschaftlicher Perspektive, ed. Peter Antes and Steffen Führding, 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht UP, 2013, pp. 87–107. 

 


	Pages from Teza Valentin Tarca
	rezumat romana
	1. Argumentul și obiectivele cercetării
	2. Relevanța și actualitatea temei cercetate
	3. Metodologia utilizată


