
 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS" DIN CONSTANŢA  

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE  

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE 

 

 

 

 

SIMBOLUL ȘI TAINA ÎN TEOLOGIA POETICĂ A  

SFÂNTULUI EFREM SIRIANUL 

REZUMATUL TEZEI DE DOCTORAT 

 

 

 

 

 

Conducător de doctorat:  

Pr. prof. univ. Dr. Constantin Claudiu COTAN 

 

 

Student-doctorand:  

Pr. Tudor-Dragoș PARASCHIV 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSTANŢA 2024 



2 

Cuprinsul 
 

Mulțumiri                     4 

Cuprinsul                     6 

Indexul abrevierilor bibliografice:                10 

Introducere                   11 

Structura lucrării                 20 

Capitolul 1. Descoperirea Sfântului Efrem și a teologiei sale simbolico-poetice          28 

1.1. Cazul neobișnuit al Sfântului Efrem: două opere, două biografii, două profiluri spirituale   28 

1.1.1. De la profilul hagiografic la cel istoric                     29 

1.1.2. Elementele definitorii ale biografiei Sfântului Efrem                   32 

1.1.2.1. Nașterea, copilăria, educația              32 

1.1.2.2. Contextul politic și religios din regiune, anii de maturitate și activitate 

pastorală, asceza practicată și călătoriile fictive ale Sfântului Efrem                     35 

1.1.3. Două opere nesuperpozabile atribuite Sfântului Efrem           43 

1.1.4. Motivele pentru care opera efremiană a suferit prelucrarea și diluția severă          45 

1.2. Stadiul cercetărilor teologiei simbolico-mistagogice a Sfântului Efrem           47 

1.2.1. Dificultățile întâmpinate                       47 

1.2.2. Stadiul cercetărilor operei siriace efremiene în limba română                   49 

1.2.3. Stadiul cercetărilor teologiei simbolico-poetice și mistagogice efremiene pe plan 

internațional                          52 

1.2.3.1. Inițierea în universul de imagini și simboluri efremiene : teologia simbolică 

 între metodă și viziune                                    52 

1.2.3.2. Fundamentele teologiei simbolice siriace și arta interpretării tipologice la 

Sfântul Efrem                                    54 

1.2.3.3. Gândirea simbolică a Sfântului Efrem într-o abordare filosofico-teologică    57 

1.2.3.4. Arta gândirii simbolice la Sfântul Efrem: spre cheia de boltă a unei vaste 

arhitecturi teologice                 61 

1.2.3.5. Mistagogie și metodă formativă a credinței prin madrāšē la Sfântul 

Efrem                  63 

1.2.3.6. Viziunea sacramentală asupra lumii la Sfântul Efrem           65 



3 

1.3. De ce „simbolul și taina” și de ce „teologia poetică”             68 

1.3.1. „Simbolul și taina” – în accepțiunea Sfântului Efrem și în înțelegerea noastră      68 

1.3.2. Asimetria acceptării în perechile simbol-taină și simbol-icoană: simbolul ca  

 semn al kenozei divine cheamă smerenia și credința omului                               71 

1.3.3. Adevărul și realitatea  - caracterul tainic și/sau rațional al cunoașterii teologice și 

filosofic-științifice                                          72 

1.3.4. Gândirea simbolică și gândirea rațională în teologia Sfântului Efrem                 74 

1.3.5. Privirea analitic-scrutătoare și cea simbolic-contemplativă în concepția Sfântului 

Efrem – spre o conversie a privirii               75 

1.3.6. Contemplarea și hrănirea cu simboluri și taine (tipologie și mistagogie)             77 

1.3.7. Teopoetica efremiană                77 
 

Capitolul 2. Poetica: Veșmântul poetic și interpretativ al madrāšē-lor; terminologia 
conceptuală și analogică efremiană                                      79 

2.1. Madrāšē-le– sinteză între conținut și formă                 82 

2.1.1. Madrāšē ca gen poetic: formă, conținut și destinație                  82 

2.1.2. Elemente de prozodie, retorică și stil în madrāšē                  85 

2.2. Arhitectura retorico-simbolică a madrāšē-lor efremiene             91 

2.2.1. Logica simbolică și structuri prozodice în madrāšē                  91 

2.2.2. Polarități simbolice și structuri retorice                   93 

2.2.3. Arhitectura gândirii teologice în simetrii majestuoase                  94 

2.2.4. Structura de mărgăritar a Imnurilor Perlei                        96 

2.2.5. Tăceri grafice, acrostihuri și graiul literelor                      100 

2.3. Interpretarea poetico-liturgică a madrāšē - puterea transformatoare a unei antropologii 

iconico-simbolice                           104 

2.3.1. Relevanța epistemologică a senzorialității trupului în teo-antropologia efremiană    105 

2.3.2. Metaforele feminine și ascetice                 108 

2.3.3. Interpretarea și audiența madrāšē-lor                111 

2.3.4. Cadrul ritual și puterea transformatoare a interpretării madrāšē-lor        117 

2.4. Terminologia teologică între modelul analogic și cel conceptual              122 

2.4.1. Terminologia conceptuală             124 

2.4.2. Terminologia analogică                 131 



4 

 Capitolul 3. Theologica: „Veșmântul de cuvinte” al tainei – între limbajul Scripturii și cel al 
teologiei                 140 

3.1. „Taina cea din veci ascunsă, dar acum descoperită”- între apofatism și expresie teologic  140 

3.1.1. Poetizarea abisului ontologic, ascunzimea divină și „întunericul strălucitor”: Sfântul  

Efrem și Sfântul Grigorie de Nyssa despre taina nepătrunsă a lui Dumnezeu                  142 

3.1.2. „Marginea de tăcere a Cuvântului” și limitele cunoașterii: teologia tainei și 

complementaritatea metodelor la Sfântul Efrem și la Sfântul Vasile cel Mare       146 

3.2. Epistemologie și hristologie: Întruparea Cuvântului ca temei al teologiei (al cuvântării despre 

Dumnezeu); despre natura limbajului și rostul teologiei                     154 

3.2.1. Taina Întrupării în expresie simbolică efremiană          155 

3.2.2. Posibilitatea teologiei, a cunoașterii și a vorbirii despre Dumnezeu        161 

3.2.3. Teologie și Revelație: Scripturile, natura și Întruparea          164 

3.2.4. Condiția dublă a accesului la sensul tainic al Scripturilor: sinteza între atitudinea  

morală și aptitudinile intelectuale                        167 

3.2.5. Pretinsul anti-academism, anti-intelectualism și agnosticism al Sfântului Efrem 169 

3.3. Despre limbajul teologiei și alte limbaje             171 

3.3.1. Relația dintre diferitele limbaje: teologic, biblic, filosofic și profan        171 

3.3.2. Cuvântul și tăcerea ca forme ale limbajului uman; limbajul animalelor și al 

îngerilor                    173 

3.3.3. Cuvântul folositor și roditor : despre lucrarea teologului și metoda analogică     176 

3.3.4. Limbajele folosite de Sfântul Efrem            177 

3.4. Apofatism, simbolism și teologia numelor divine           179 

3.4.1. Elemente comune la Sfinții Efrem și Dionisie Areopagitul         180 

3.4.2. Complementaritate sau opoziție între apofatism și simbolism; despre așa-zisa 

depășire a celui dintâi prin cel de al doilea la Sfântul Efrem         183 

3.4.3. Teologia numelor -  legătura cu apofatismul și simbolismul         190 

3.4.4. Nume divine proprii și împrumutate            194 

3.4.5. Puterea revelată a numelui „Iisus” și simbolismul numeric al literelor       198 

3.4.6. Poezia și teologia ca arte sacre, ca suite de icoane și ca sacramente        202 

3.5. Întreita întrupare/revelare a lui Dumnezeu în Natură, Scriptură și în Hristos. Egalitatea și 

complementaritatea mărturiilor Naturii și Scripturii           205 



5 

3.5.1. Rolul „ochiului luminos” în lectura duhovnicească a lumii și a Scripturii, dar și în 

vederea lui Hristos, Dumnezeu-Omul                         208 

3.5.2. Rāzā și logos la Sfântul Maxim și Sfântul Efrem           211 

3.5.3. Calea anagogiei sau axa verticală: de la „pânza” creației la viziunea Artistului divin   217 

3.5.4. „Calea”: axa orizontală sau tipologică            219 

 

Capitolul 4. Symbolica : Veșmântul simbolic al Revelației și al teologiei poetice efremiene  223 

4.1. Categorii și configurări simbolice efremiene. Hermeneutică și viziune teologică       223 

4.1.1. Simbolurile (naturale, scripturale, liturgice), „veșmântul de nume” și configurațiile 

 tipologice                     224 

4.1.2. Un simbolism antropologic-hristologic           227 

4.1.3. Ortodoxie doctrinară și universalitate simbolică la Sfântul Efrem        232 

4.2. Preambul la simbolica efremiană : schema cruciformă hristocentrică, hermeneutica unui 

teolog și contemplația unui poet              237 

4.2.1. Dinamica unei viziuni teopoetice            237 

4.2.2. Hermeneutică și exegeză la un teolog poet?           239 

4.3. „Din sânul Tatălui în adâncul iadului” și „din Paradis în Paradis” - simbolism, mistagogie și 

teopoetică în madrāšē-le efremiene             242 

4.3.1.  Axa verticală: teopoetica și mistagogia efremiană prin simbolism anagogic       243 

4.3.1.1. Din sânul Tatălui în sânul șeolului și înapoi          243 

4.3.1.2. Simbolismul stihial și arhetipurile           251 

4.3.1.3. Macrosimbolurile sintetice efremiene          261 

4.3.2.  Axa orizontală a teopoeticii efremiene: „Din Paradis în Paradis”, tipologie biblică și 

mistagogie liturgică               275 

4.4.1.1. Tipologia și iconologia Paradisului           276 

4.4.1.2. Tipologie și creativitate teopoetică efremiană         283 

4.4.2.2. Mistagogia efremiană sau itinerariul tainei spre inima omului: tipologie 

sacramentală și teopoetică             288 

4.4.2.1. Taina Sfintei Ungeri baptismale           291 

4.4.2.2. Taina Sfântului Botez             300 

4.4.2.3. Taina Sfintei Euharistii            309 



6 

Concluzii                 318 

Bibliografie                      331 

Glosar de termeni siriaci               370 

Expresii teologice și teopoetice efremiene             378 

Anexe                  379 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cuvinte cheie:  
Simbol, taină / mister, teologie poetică / teopoetică, limbaj, nume, metaforă; contemplare, hrănire, 

mistagogie, tipologie, viziune sacramentală / liturgică; natura, Scriptura, Întruparea, oiconomia; 

nașterea, zămislirea, pântecul, îmbrăcarea, veșmântul; abisul (ontologic și epistemologic), 

Revelație, apofatism; homo symbolicus, simbolism (antropologic, cosmologic, hristologic, creștin 

și religios universal); trupul și corporalitatea umană; polaritate, antiteză, paradox, paralelism, 

chiasm; complementaritate, structuri, configurații și corespondențe (simbolice și retorice); gândire 

logică / analogică; privirea scrutătoare, iscoditoare, analitică / simbolic-contemplativă; cateheză, 

inițiere, interpretare, audiență, receptivitate / sensibilitate / senzorialitate, vedere / simțire, 

feminitate, purificare ascetică, rezonanță interioară, transmitere / comunicare, putere 

transformatoare / transfiguratoare (a tainelor). 



7 

Structura lucrării 
 

Teza noastră este organizată în patru capitole.  

Capitolul 1: „Descoperirea Sfântului Efrem și a teologiei sale simbolico-poetice” pornește 

de la semnalarea cazul neobișnuit al autorului, pentru care există două opere literare, două biografii 

și două profiluri spirituale distincte. Această realitate generatoare de confuzie necesită o 

poziționare mai tranșantă în sensul unei „separări a apelor”. Procedeul cumulativ, însușit de 

majoritatea comentatorilor ortodocși până în prezent, este contraproductiv pentru că nu reușește să 

scoată la lumină grandioasa operă poetică și teologică autentică. Compararea titlurilor și a 

conținutului celor două opere atribuite Sfântului Efrem, cea siriacă și cea bizantină, vădesc cu 

prisosință incompatibilitatea lor.  

Opera poetică cu original siriac, de care ne ocupăm în această teză, include un limbaj și o 

terminologie pentru care este nevoie de inițiere. Pentru orientarea în subiect rezum cele mai 

importante abordări ale teologiei simbolice efremiene realizate de cercetători siriaciști precum 

Sebastian Brock, Robert Murray, Tanios Bou Mansour și Kees den Biesen, la care adaug lucrările 

lui Kim Jung și Mathai Kadavil, privitoare la mistagogia și viziunea sacramentală efremiană asupra 

creației. Se conturează astfel o serie de teme majore: imaginile și conceptele fundamentale, metoda 

simbolică, activitatea teologică (munca de cercetare, atitudinea și orientarea teologului); 

terminologia conceptuală și analogică; caracteristicile gândirii simbolice (polaritatea și polisemia, 

categoriile și configurațiile simbolice, complexitatea și logica lor asociativă); simbolismul 

tipologic și mistagogia efremiană; timpul și spațiul sacru, viziunea sacramentală asupra lumii; 

Natura și Scriptura ca martori ai lui Dumnezeu în lume; structurile polare și mijloacele retorice; 

semnificația interpretării dramatice și muzicale a poemelor. 

Explicarea alegerii temei despre simbol și taină în teologia Sfântului Efrem pornește de la 

observarea unei asimetrii a acceptării în tradiția ortodoxă: termenul „taină” este unul privilegiat, 

în vreme ce simbolul apare ca marginalizat sau exclus. În utilizarea Sfântului Efrem cei doi termeni 

devin capetele unui dinamism revelat, în care simbolul reprezintă partea vizibilă, iar taina, pe cea 

invizibilă. Pentru el, adevărurile dumnezeiești nevăzute și tainice se revelează în văluri sau 

veșminte vizibile.  

Termenul siriac rāzā utilizat de Sfântul Efrem include ambii termeni ai polarității fundamentale 

simbol-taină. În cazul lui se observă o deplasare de sens de la cel de taină ascunsă din Scripturile 



8 

siriace la cel de simbol vizibil. Schimbarea se datorează efectului exercitat de Întrupare asupra 

distanței ontologice și temporale dintre simbol/prefigurare și  adevăr/împlinire. Mai întâi în Hristos 

și apoi în Sfintele Taine ale Bisericii, simbolul și taina se unesc fără confuzie, precum umanitatea 

și dumnezeirea, vizibilul și ascunsul, revelatul și tainicul în Întrupare. 

În opera Sfântului Efrem gândirea simbolică și cea logic-rațională sunt într-o relație de distincție 

și complementaritate, determinată de contextul întrebuințării. Opoziția autorului față de abordarea 

analitică vizează raționalismul, aplicarea necuvenită și excesivă a iscodirii logice în spațiul 

privilegiat al tainelor. Condiția indispensabilă în abordarea misterului divin este smerenia 

epistemologică, atitudinea plină de credință și uimire ce însoțesc  privirea simbolic-contemplativă. 

În acest sens rațiunile naturale și cele evidențiate de știința modernă nu constituie o piedică, ci 

prilejul de a face mistagogia unei raționalități tot mai ample și mai complexe. Articularea lor într-

o viziune integrală, în care rațiunea naturală și semnificația spiritual-simbolică a lucrurilor să 

coexiste, face cu putință tranziția între ele. Sfântul Efrem se dovedește un maestru incontestabil și 

atemporal în călăuzirea spre realizarea unui astfel de deziderat, ce pare atât de îndepărtat de 

căutările lumii contemporane, deși premisele sale sunt la îndemâna noastră mai mult decât oricând.  

Omul este o „ființă înfometată” (de taine și de înțelesuri adânci). Universul reunit al tainelor 

din natură, din Scriptură și din Liturghie, pe care ni-l deschide credința creștină, alcătuiește o 

Euharistie de proporții cosmice pe care nu o putem ignora decât cu riscul de a pierde ceva esențial. 

Sfântul Efrem ne învață că tainele alcătuiesc hrana noastră esențială în călătoria spre Împărăția lui 

Dumnezeu. În acest sens el este un mistagog. Dar este și un poet de o factură aparte, un teopoet, 

pentru care forma artistică și literară devine „veșmântul” în care își îmbracă gândirea teologică. 

Ca mistagog și teopoet el transpune în opera sa căile urmate de Dumnezeu în Revelație. Astfel, 

veșmântul vizibil și temporar al tainei este simbolul1.  

Teologia poetică a Sfântului Efrem este o formă doxologică și poetică de celebrare a Revelației, 

care capătă aspectul unei metafore majore pe care am numit-o o „teologie a veșmântului”. 

Caracteristică în cel mai înalt grad pentru teopoetica Sfântului Efrem, ne-o însușim ca metodă de 

abordare a operei sale. Întâlnim mai întâi două categorii majore de „veșminte”: unele, în care 

Dumnezeu își îmbracă tainele pentru a le revela către om, altele, în care Sfântul Efrem își îmbracă 

                                                            
1 Sau, altfel spus, dacă „simbolul este carnea limbajului biblic” atunci taina ascunsă în el este duhul acestuia (Cf. 
Maurice COCAGNAC, Simbolurile biblice. Lexic teologic, trad. din franceză de Michaela Slăvescu, Humanitas, 
Bucureşti, 1997). 



9 

gândirea teologică. 

Iar „veșmintele” Revelației sunt în număr de trei: cel simbolic al naturii, cel lingvistic al 

Scripturii și trupul uman al Domnului. Toate ne călăuzesc spre Taina lui Hristos, Dumnezeu-Omul. 

În mod asemănător, în creația lui poetică și teologică, Sfântul Efrem se slujește de trei „veșminte” 

și de trei limbaje (al simbolurilor naturii, al cuvintelor Scripturii și al umanității receptiv-expresive 

a membrilor grupurilor ascetice) pentru a transmite eficient și convingător tainele mântuirii către 

membrii comunității de credință.  

Avem aici elementele esențiale ale unei ars poetica, theologica et symbolica prin care consider 

că se poate caracteriza deplin moștenirea spirituală a Sfântului Efrem. Ea devine și schema tezei 

noastre. Poetica investighează veșmântul poetic-interpretativ, dimensiunea artistică și mistagogică 

a expresivității umane din madrāšē-le efremiene. Theologica analizează „veșmântul de cuvinte” 

adică limbajul teologic, chestiunea limitelor și a puterilor sale de a articula un răspuns adecvat 

descoperirii lui Dumnezeu. Iar Symbolica dezvoltă corespondența dintre simbolismul efremian și 

„veșmântul de simboluri” în care Dumnezeu își îmbracă tainele în Revelație. Le vom lua pe rând.  

Capitolul 2 Poetica: „Veșmântul poetic și interpretativ al madrāšē-lor; terminologia 

conceptuală și analogică efremiană” este dedicat „veșmântului” poetic, retoric și expresiv în care 

Sfântul Efrem își „îmbracă” tainele pentru a le transmite publicului vizat. Realizez mai întâi o 

prezentare a genului poetic al madrāšē-lor sub aspectul formei literare, al elementelor de prozodie, 

retorică și stil, dar și al relației dintre conținut și formă. Analizele pertinente ale unei pleiade de 

cercetători precum Sebastian Brock, Andrew Palmer, Philip Botha, Kees den Biesen, Alfonso 

Rodrigues Pereira, Paul Stevenson, Jeffrey Wickes sau Andrew Hayes, realizate pe poeme întregi 

sau grupuri de poeme efremiene, evidențiază complexitatea și sofisticarea acestor alcătuiri. Sfântul 

Efrem se dovedește un rafinat bijutier și un arhitect al cuvintelor, meșteșugul lui putând fi urmărit 

la nivel de vers, de strofă, de grup de strofe, de poem, de grup de poeme sau chiar de colecție. 

Autorii citați iau în discuție aspecte diferite ale madrāšē-lor: complexitatea și rigoarea structurilor 

prozodice, utilizarea consecventă a polarităților, antitezelor și paradoxurilor, progresul 

argumentației circulare, simetriile majestuoase ale poemelor, „logica” simbolurilor, semnificația 

tăcerilor grafice, a omisiunilor intenționate din seriile acrostihurilor și a altor dispozitive semiotice. 

Textele poemelor împreună cu schemele acestor analize sunt redate în anexele de la sfârșitul tezei.  

A doua dimensiune majoră a poemelor efremiene este destinația lor. Madrāšē-le nu au fost 

concepute atât pentru o lectură solitară, pe care n-o exclud, cât interpretării publice și muzicale 



10 

înaintea sinaxei liturgice sau a cercurilor teologice din Nisibe și Edessa. Cei care realizau aceste 

reprezentări poetico-liturgice și mistagogice erau, deloc întâmplător, membrii corurilor ascetice 

din Biserica siriacă. Această realitate interpretativă conferă o nouă și originală dimensiune lucrării 

catehetice și mistagogice a Sfântului Efrem.  

Imitând lucrarea Creatorului, el își „îmbracă” tainele în imagini, simboluri și cuvinte, a căror 

putere de evocare este sporită de stilistica contrastelor. „Cutia de rezonanță” a tuturor acestor 

elemente reunite este „instrumentul” receptiv, rezonant și expresiv al simțirii curate a asceților. 

Purificat prin rugăciune și asceză, trupul uman devine cel mai fin organ al Duhului, conform 

experienței personale a Sfântului Efrem. Acestuia îi corespunde metafora harfei  - sau, mai corect, 

a lirei – o imagine foarte relevantă pentru viziunea efremiană asupra Revelației. O întâlnim mai 

întâi sub forma celor trei lire - a Naturii, a Scripturii Vechiului și a Noului Testament -, pe care 

Dumnezeu cântă melodia armonioasă a Adevărului. Dar Sfântul Efrem o aplică și cu privire la el 

însuși:  
„Cântă Tu, Doamne, pe lira mea pentru toți.  

Cuvinte puternice, pentru cei desăvârșiți,  

Cuvinte curate, pentru cei feciorelnici, 

Cuvinte simple, pentru cei simpli”2. 

Umanitatea reînnoită sacramental, purificată ascetic și transfigurată haric a Sfântul Efrem, se 

auto-percepe ca „organ muzical” de expresie a tainelor, ce cântă la atingerea divină. Cântul produs 

de lira Naturii și de cea a Scripturii, instrumentele și mediile de transmitere a Revelației, 

reverberează și se amplifică în lira umanității harice a teologului poet. Alături de metafora 

veșmântului, cea a lirei ne permite întrevederea unei a doua scheme, de data aceasta mistagogice. 

Și pe aceasta ne-am însușit-o și am aplicat-o în cadrul lucrării de față, urmărind periplul tainelor 

sădite de Dumnezeu în făpturi (sub forma rațiunilor și a potențialului lor simbolic), transmise în 

Scripturi (în cuvintele profetice și prefigurările Vechiului Testament), și împlinite în umanitatea 

îndumnezeită a lui Hristos la Întrupare. Cele trei secțiuni majore ale lucrării amintite anterior - 

Poetica, Theologica și Symbolica - se referă exact la domeniile celor trei „harfe”: Natura, Scriptura 

și umanitatea harică.    

Sub cele trei aspecte, al sensibilității receptive, al rezonanței interioare și al expresivității 

simbolico-poetice, metafora lirei corespunde parcursului tainei la nivel antropologic. Iar cadrul 

                                                            
2 ST. EPHREM THE SYRIAN, The Hymns on Faith, translated by Jeffrey T. Wickes, Saint Louis University, The Fathers 
of the Church, A New Translation, The Catholic University of America Press, Washington, D.C., 2015, p. 157.  



11 

ritual și artistic al interpretării madrāšē-lor dobândește o semnificație aparte și puteri 

transformatoare. Catharsis-ului poetic și iluminarea simbolic-mistagogică au drept scop 

transmiterea tainelor mântuirii și însuflețirea membrilor comunității în lucrarea Evangheliei. 

Memoria baptismală și euharistică înmagazinată în textul madrāšē-lor îi însoțește în viața de zi cu 

zi, îndemnându-i la împlinirea făgăduințelor conținute în inițierea lor.  

Ultima parte conține o prezentare a terminologiei analogice și conceptuale efremiene. Este 

necesară o inițiere în limbajul „tehnic” al autorului, în afara căreia multe înțelesuri ar putea să ne 

scape. Sfântul Efrem a ales calea limbajului analogic pentru a-și exprima gândirea teologică. Dar 

folosește și un limbaj conceptual de origine siriacă, apropiat semantic de cel al Sinodului I 

Ecumenic de la Niceea. Terminologia este circumscrisă problematicii teologice a timpului, 

privitoare la dumnezeirea lui Hristos, la egalitatea Lui cu Tatăl, la realitatea numelor divine și la 

semnificația lor. 

Concepția dinamică despre Revelație constituie premisa unui specific efremian în terminologia 

teologică. Ea se vădește în întrebuințarea frecventă a perechilor polare, de tipul:  Creator-creatură, 

văzut-nevăzut, revelat-ascuns, cuvânt-tăcere. Dispuse și utilizate în acest mod, ele devin capabile 

să exprime simultan atât distanța ontologică dintre creat și necreat, cât și intersectarea lor în actul 

Revelației.  

Capitolul 3 Theologica „«Veșmântul de cuvinte» al tainei – între limbajul Scripturii și cel al 

teologiei” este dedicat concepției Sfântului Efrem despre cuvântul teologic ca răspuns uman la 

Revelație. Dezvolt în acest scop profilul lui de teolog urmărind principalele teme efremiene pe 

subiect și corespondențele lui cu Părinții capadocieni, cu Sfinții Dionisie Areopagitul și Maxim 

Mărturisitorul.  

Preocuparea pentru ortodoxie a acestor Părinți o înțelegem în termenii unei corecte receptări 

și transmiteri a adevărului creștin, care este de natură revelată și tainică. Pentru aceasta trebuie 

îndeplinite concomitent mai multe condiții: deschierea prin credință, o atitudine intelectuală 

smerită și angajarea într-o viață curată, trăită după principiile Evangheliei. Trufia intelectuală și 

iscodirea obraznică a celor mai presus de înțelegere trebuie condamnate de la început. Sfântul 

Efrem și la contemporanii săi capadocieni întâlnim un „proto-apofatism”, care solicită imperios 

cinstirea prin tăcere a tainelor dumnezeiești celor rămase ascunse. Dar și tainele revelate trebuie 

abordate cu evlavie și recunoștință, cu discernământ și recurgând la un limbaj potrivit. Premisa 

fundamentală a teologului responsabil este conștiința vie a abisului ontologic care-l separă de 



12 

Creator, potrivit Sfântului Efrem. 

„Întunericul supra-luminos” al Sfântului Grigorie de Nyssa corespunde prăpastiei ontologice 

efremiene. În ciuda contrastului aparent, cele două imagini sunt expresia distanța insurmontabile 

dintre om și Dumnezeu. Abisul ontologic modelează și atitudinea în cunoaștere: nu putem ști 

despre Dumnezeu decât ceea ce El Însuși ne-a revelat despre Sine și numai în măsura în care ne 

dispunem smerit într-o relație de receptivitate și adecvare la misterul dumnezeiesc. 

În al doilea rând, în privința metodei utilizate în teologie, Sfântul Efrem diferă considerabil 

de Părinții capadocieni. Dincolo de diferențele metodice și formale indiscutabile, descoperim 

fondul comun al învățăturii lor despre păstrarea caracterului tainic al Revelației în însuși actul 

descoperirii. Metoda conceptual-dogmatică a Sfântului Vasile, respectiv cea simbolic-poetică a 

Sfântului Efrem, sunt într-o relație de complementaritate, care ne determină să reconsiderăm 

importanța metodei simbolice în teologie. Dacă dorim să îl apreciem pe Sfântul Efrem pe măsura 

a ceea ce este el cu adevărat, adică reprezentantul exponențial al unei tradiții teologice de factură 

simbolică, atunci trebuie să ne aplecăm cu toată seriozitatea și deschiderea spre modul lui inedit 

poetic și simbolic de a face teologie. Este exact ceea ce ne propunem în teza de față care tratează 

pe rând poetica, simbolismul și teologia efremiană.  

Proto-apofatismul Sfinților Vasile și Efrem se vădește în raportarea lor la o altă polaritate 

fundamentală prezentă în Revelație dar și în teologie, cea dintre cuvânt și tăcere. Enigmatica 

sintagmă vasiliană „dogmele se tac” ne descoperă o importantă conotație a termenului: dogma nu 

înseamnă proclamarea emfatică a unei definiții obligatorii, ci se referă la taina vie și ascunsă situată 

dincolo de „veșmântul cuvintelor”. Ea înseamnă, desigur, delimitarea adevărului Bisericii de 

învățăturile eretice, ca prim și urgent scop. Dar formularea adesea paradoxală și apofatică a dogmei 

reprezintă prin ea însăși un indiciu al adevăratei sale meniri, aceea de ne atrage spre taină. În acest 

sens putem vorbi de o funcție simbolică a dogmei și de o relație de tip simbol-taină între formularea 

în cuvinte și adevărul transcendent spre care aceasta arată. 

Corespondențele Sfântului Efrem cu Sfântul Grigorie Teologul, asemănările și deosebirile 

dintre ei sunt nenumărate și deschise cercetării pentru multă vreme de aici înainte. O primă 

comparație sistematică a celor doi, pe tema contracarării metodei ariene în teologie, a fost realizată 

de Paul Russel. Apar în prim plan teme de maximă importanță și deosebit de actuale, precum cea 

privitoare la natura limbajului teologic, la atitudinea teologului înaintea misterului divin și la 



13 

valoarea muncii de cercetare teologică3.  

După cum am văzut, limbajul Scripturii este pentru Sfântul Efrem „veșmântul de cuvinte” în 

care se „îmbracă” Dumnezeu în Revelație. De aceea el nu admite cu ușurință în teologie termeni 

proveniți din limbajul profan sau alte limbaje, precum cel filosofic. Spre deosebire de el, Sfântul 

Grigorie apreciază limbajul filosofic, superior celui profan, chiar dacă nu este luminat de har. 

Pentru amândoi, limbajul teologic trebuie să se bazeze pe cel al Scripturii, iar înțelegerea locurilor 

dificile trebuie să se realizeze prin raportarea la corpul ei ca întreg. 

De mare însemnătate în contextul mai larg al argumentației noastre este caracterul simbolic al 

limbajului Scripturii. Cei doi condamnă literalismul și arată că textul Scripturii are adâncimi de 

înțeles, imposibil de epuizat de către un singur interpret. Între sensul concret și cel figurat sau 

spiritual există o relație asemănătoare cu cea dintre umanitatea și divinitatea lui Hristos: acestea 

nu trebuie separate, dar trebuie deosebite. Cheia de interpretare a Scripturii este hristologică și 

presupune adesea aplicarea metodei dublei atribuiri.  

Puterea și limitele limbajului uman, respectiv pluralitatea limbajelor și a regnurilor reprezintă 

o altă temă teologică interesantă. Pentru Sfântul Efrem fiecare regn pământean sau ceresc are un 

limbaj propriu, care conferă semnificație lucrurilor în interiorul propriei lumi. De aceea, limbajele 

altor regnuri trebuie tratate cu toată atenția: fie le cinstim prin tăcere, pentru că se referă la 

realitățile din alte lumi, pentru care nu avem nici o reprezentare, fie le exprimăm în limbaj uman 

dar într-o formă simbolic-analogică. În acest caz devine evident faptul că realitățile Împărăției lui 

Dumnezeu și ale lumilor angelice nu pot fi exprimate decât în mod analogic și simbolic.  

În continuare ne rețin atenția aprecierile celor doi Părinți cu privire la posibilitatea și rostul 

activității teologice. Omul a fost înzestrat de Dumnezeu cu „darul cuvântului”, încă din creație, i 

s-a dat privilegiul de a stăpâni peste toate viețuitoarele și de a le numi. Însă distanța ontologică față 

de Creator, pe de o parte, căderea și confuzia instalată în ființa și în cunoașterea umană, pe de alta,  

invită la prudență și teamă sacră în raport cu grăirea despre tainele dumnezeiești. Abia Întruparea 

Cuvântului și grăirea lui ca Om despre tainele Împărăției lui Dumnezeu întemeiază, dincolo de 

limitele și posibilitățile inerente ale limbajului uman, posibilitatea ca acesta să devină purtător de 

taine dumnezeiești. În contextul discuției noastre despre capacitatea limbajului omenesc și despre 

posibilitatea teologiei, aceasta este una dintre cele mai importante consecințe ale Întrupării. 

                                                            
3 De mare utilitate în acest scop se dovedesc analizele lui Thomas Koonammakkall, Tanios Bou Mansour și Kees den 
Biesen, la care mă raportez în această secțiune. 



14 

Întrupându-Se, Hristos a îndumnezeit întreaga existență omenească, atât trupul, cât și gândirea, 

simțirea și capacitatea umană de exprimare. Posibilitatea cuvântului teologic derivă din această 

realitate transferată de Hristos Bisericii ca harismă a grăirii despre Dumnezeu.  

Partea a doua a capitolului 3 Theologica tratează corespondențele Sfântului Efrem cu Sfinții 

Dionisie Areopagitul și Maxim Mărturisitorul. În legătură cu tema noastră despre simbol și taină, 

cel mai interesant aspect al apropierii de autorul areopagitic este complementaritatea dintre 

apofatism, simbolism și teologia numelor divine4. Sfântul Efrem distinge între numele divine 

proprii și cele împrumutate din condiția umană. Cele dintâi sunt „hotare” ale Revelației peste care 

nu se poate trece, în vreme ce numele împrumutate au un caracter analogic și figurat. Deși nu se 

confundă cu realitatea desemnată, numele sunt necesare în cunoașterea lui Dumnezeu, potrivit 

Sfântului Efrem: nu se poate renunța la ele nici pe treptele cele mai înalte ale apofatismului, așa 

cum sugerează Sfântul Dionisie în Teologia Mistică. Limbajul uman păstrează o funcție iconică, 

picturală  în descrierea Divinului și trebuie să se mulțumească cu aceasta. Valențele mistice ale 

cuvintelor, numelor și literelor, specifice unei culturi semitice și aramaice, îl fac pe Sfântul Efrem 

să ne vorbească despre puterea Numelui Domnului care îi face simțită prezența în modul cel mai  

real. Teologia efremiană și cea dionisiană trebuie privite în final ca arte sacre, ca suite de icoane și 

ca sacramente.  

Tema corespondențele teologice dintre Sfântului Efrem și Sfântul Maxim Mărturisitorul, pe 

care am tratat-o într-un studiu anterior, o rezum și o aprofundez aici. Cele mai importante aspecte 

ale paralelei dintre cei doi sunt: întreita întrupare/revelare a lui Dumnezeu, egalitatea în demnitate 

a revelației naturale cu cea scripturală; viziunea asemănătoare asupra etapelor istoriei mântuirii și 

corespondența dintre logoi maximieni și rāzē efremiene. În final dezvolt schema viziunii teologice 

efremiene5. Calea verticală (a anagogiei) privește spre „pânza” creației pentru a distinge dincolo 

de textura ei chipul Artistului divin. Calea orizontală (a tipologiei) vede în desfășurarea temporală 

a realităților istoriei sacre descoperirea progresivă a planului divin de mântuire a lumii, revelat 

deplin în Iisus Hristos.  

Capitolul 4 Symbolica cu titlul „Veșmântul simbolic al Revelației și al teologiei poetice 

efremiene” este dedicat în întregime simbolismului efremian propriu-zis.  

                                                            
4 În compararea cu autorul areopagitic ne raportăm la cercetările erudite ale Părintelui Alexander Golitzin cu privire 
la teologia numelor divine și la perechea ascuns-revelat. 
5 Viziunea teologică efremiană la care mă refer aici se raportează în interpretările lui R. Murray și a lui Th. 
Koonammakkal 



15 

Pentru a-l înțelege pe Sfântul Efrem trebuie să gândim simbolic. Gândirea simbolică reprezintă 

o dimensiune „consubstanțială a minții umane”, care „precedă limbajul și gândirea discursivă”6. 

Ea este înrădăcinată în experiențele umane primare, arhetipale, anterioare ivirii conștiinței de sine 

și limbajului articulat. În  primă instanță are de-a face cu percepția inconștientă, colorată afectiv și 

expusă experienței directe a realității. Este caracterizată de tendința spontană spre asociere, 

semnificare și ordonare a experiențelor senzorial-afective și cognitive. Gândirea simbolică joacă 

un rol determinant nu doar în toate religiile lumii, ci și în începuturile și structurarea oricărei culturi 

și civilizații umane. Oriunde există omul, gândirea simbolică îl însoțește și alcătuiește în sine un 

limbaj, distinct de cel verbal, deși adesea asociat lui. Dimensiunea simbolică reprezintă o parte 

însemnată în configurarea funcției noastre cognitive. De aceea, filosofii și psihologii moderni  

vorbesc despre homo symbolicus ca despre cea mai bună definiție a omului. 

În termenii Sfântului Efrem, Dumnezeu utilizează limbajul simbolic ca pe un alt „veșmânt” al 

tainelor sale, tocmai pentru că este perfect adaptat puterilor omenești de înțelegere. Lira naturii 

este una tăcută, dar ea vorbește spiritului uman orienta prin credință asupra lumii înconjurătoare 

prin limbajul simbolurilor. 

În prima parte a capitolului identific categoriile de simboluri folosite cu precădere Sfântul 

Efrem și în ce măsură acest lucru este relevant pentru gândirea lui teologică. În acest scop mă 

raportez la diversele clasificări realizate de savanții siriaciști. Împărțindu-le după criteriul 

provenienței, Edmund Beck distinge între simbolurile efremiene biblice, naturale și sacramentale7. 

În mod semnificativ, Robert Murray adaugă la clasificarea lui Beck „veșmântul de nume”, care 

reprezintă o altă dimensiune a simbolismului efremian. Sebastian Brock alege modelul scării lui 

Iacob: dinspre Dumnezeu ea apare ca iubire pogorâtoare ce întâmpină omul pe toate treptele 

creației, iar dinspre om, ca răspuns al credinței ce accede prin simboluri la înțelesurile mai înalte 

ale tainelor. Tabloul titlurilor simbolice ale lui Hristos realizat de R. Murray devine semnificativ 

în contextul evidențierii rolului pe care „veșmântul de nume” îl deține în teologia siriacă și în cea 

a Sfântului Efrem în special8. În același timp, o arie largă de simboluri efremiene include o 

                                                            

6 Mircea ELIADE, Imagini și simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios, traducere de Alexandra Beldescu, 
Editura Humanitas, București, 1994, p. 15. 
7 Utilă sub raportul simplității, clasificarea prezintă dezavantajul imposibilității distingerii între simbolismul biblic și 
cel natural. Simbolismul biblic este constituit, într-o bună măsură, din elemente ale lumii naturale. În acest caz  cel 
„natural” s-ar putea referi la un simbolism extra-biblic, ceea ce are sens, dar necesită precizări suplimentare. Am tratat 
parțial acest subiect în studiul meu T. D. PARASCHIV, „«Mărgăritarul de mare preț¬ ...”, pp. 131-133. 
8 În analiza configurațiilor tipologice mă bazez în bună măsură pe cercetările lui Robert MURRAY din Symbols of 
Church and Kingdom. A Study in Early Christian Tradition, published by T&T Clark, London, 2006. 



16 

dimensiune antropologic-hristologică9. Nevoile umane fundamentale de adăpost, îmbrăcăminte și 

hrană sunt văzute atât sub aspectul lor concret, cât și sub cel simbolic și spiritual. În Întruparea 

Domnului, ele sunt sanctificate și întoarse dinspre silnicia și abuzurile firii umane corupte de păcat 

spre statutul lor demn și nobil, devenind mijloacele comuniunii cu Dumnezeu și cu semenii aflați 

în nevoie.  

Metafora „schimbului de veșminte” între Dumnezeu și om, prin care Sfântul Efrem descrie 

descoperirea de Sine a lui Dumnezeu și asumarea de către El a condiției umane în toate 

dimensiunile ei, ne ajută decisiv și în acest caz: Dumnezeu „împrumută” din condiția umană un 

simbolism antropologic-cosmologic, iar omul primește de la Dumnezeu unul mesianic-

eshatologic. În Persoana divino-umană a lui Hristos toate aceste dimensiuni se reunesc în chip 

desăvârșit. De o vastitate impresionantă, simbolismul efremian include practic toate categoriile de 

simbolism religios. Dacă este vorba de un specific al tratării sale, cel mai important aspect este 

orientarea hristologică. Autor original și prolific, Sfântul Efrem este greu de încadrat școala 

hermeneutică, solicitându-ne să vedem în el reprezentantul unui mediu cultural siro-aramaic.  

Pentru  orientarea în mijlocul noianului de imagini și simboluri efremiene, de cel mai mare 

folos ne este schema lui R. Murray, pe care o folosim drept sistem de coordonate și busolă. 

Simbolismul, mistagogia și teopoetica constituie obiectul de studiu cel mai important din acest 

ultim capitol. Pentru aceasta ne raportăm la două imagini efremiene reprezentative, prin care el 

descrie drama mântuirii noastre în Hristos, proiectată în plan vertical și orizontal: „Din sânul 

Tatălui în adâncul iadului” și „din Paradis în Paradis”. Cele două axe se întâlnesc în Hristos, 

centrul de referință și scopul suprem al acestor desfășurări simbolice.  

În viziunea Sfântului Efrem cele două axe sunt parcurse mai întâi de Hristos: pe verticală – 

prin Fiul ce se pogoară din sânul Tatălui în cel al Fecioarei, apoi al Iordanului și al șeolului pentru 

a Se întoarce înapoi la Tatăl; iar pe orizontală, descoperindu-Se drept Cuvânt originar al lui 

Dumnezeu, ce însoțește și călăuzește umanitatea din Paradisul cel dintâi în cel eshatologic, 

asumând condiția de semen al nostru, dar și pe cea de Cale, Adevăr și Viață.  

Multiplele analize și clasificări ne permit apropierea de ideea unei caracterizări a 

simbolismului efremian. Întâlnim un simbolism cosmologic, stihial și arhetipal și o serie de 

simboluri sintetic-cosmologice și hristologice (precum perla, măslinul și untdelemnul). În pofida 

                                                            
9 Cf. Costion NICOLESCU, Hristos, Adăpostul, Veșmântul, Hrana, Doctorul și Leacul omului și al omenirii pe calea 
mântuirii (teza de doctorat susținută în 2006 la Institutul Saint Serge din Paris), Ed. Renașterea, Cluj-Napoca, 2011. 



17 

a ceea ce susțin unii teologi ortodocși și occidentali contemporani marcanți, despre irelevanța 

simbolismului natural în creștinism, Sfântul Efrem valorifică la maximum potențialul de 

semnificație al proprietăților naturale și al utilizărilor umane al acestor simboluri. Chiar și atunci 

când acestea au dobândit puternice conotații păgâne, el le preia și le trece prin baia botezului, le 

curăță de zgura idolatră și le repune în locul lor bine-meritat de simboluri ale transcendenței și ale 

lucrării divine în lume. Atitudinea lui pozitivă în valorificarea potențialului simbolic natural ne 

deschide perspectiva unei relații noi între simbolismul creștin și cel religios universal ( sau pre-

creștin). Sacramentalitatea naturală a lumii și potențialul ei simbolic sunt în  legătură directă cu 

vocația primordială a omului de sacerdot și hermeneut al întregii creații. Acest potențial simbolic 

natural devine argumentul pentru care Dumnezeu însuși alege să ne vorbească prin intermediul lor.  

Simbolurile sintetic-cosmologice efremiene devin pe rând imagini ale creației și revelației, dar 

și ale lui Hristos, Dumnezeu-Omul. Universul creat are o structură simbolică desfășurată pe scara 

ontologică. Simbolism tipologic și sacramental este de asemenea puternic reprezentat în poemele 

Sfântului Efrem; combinat cu cel natural, el conferă o frumusețe și un farmec aparte scrierilor sale. 

Tipologia investește persoanele și evenimentele cu semnificația împlinirii viitoare, le transformă 

în simboluri temporale purtătoare de taine. Astfel de simboluri „orizontale” sunt nenumărate în 

scrierile Sfântul Efrem, iar comentatorii moderni le definesc în raport cu înțelegerea efremiană a 

timpului și istoriei, modelată, așa cum am precizat anterior, de consecințele Întrupării.  

Paradisul este „patria tuturor simbolurilor”, o temă intens exploatată de Sfântul Efrem. El apare 

ca un munte întreit etajat și corespunde alcătuirii Arcei potopului, „ierarhiei” din Sinai (dispunerii 

în Munte a lui Moise, preoților și poporului), structurii Templului, împărțirii  Bisericii și alcătuirii 

ființei umane. Structurile ternare deschid șirul corespondențelor tipologice și mistagogice între 

diferitele prototipuri temporare ale mântuirii și conduc din etapă în etapă, din Paradisul originar 

spre cel final.  

În același timp, tipologia și simbolismul sacramental efremian iau forma unei mistagogii și a 

unei teopoetici a Sfintelor Taine fără egal în literatura patristică. În reflecțiile lui asupra tripticului 

inițierii creștine din Biserica siriacă, simbolul și taina se regăsesc și se îngemănează lucrând 

sinergic la purificarea, luminarea și sfințirea omului. Mistagogia devine tâlcuirea periplului Tainei: 

din natură și Scriptură, prin Hristos în Sfintele Taine din Biserică; de aici mai departe, în sufletele 

creștinilor care trăiesc anticipat în ele Taina Împărăției viitoare. Așa cum tipologia este o proiecție 

a oiconomiei mântuirii pe axa timpului, mistagogia este o reflexie a aceleiași în materialitatea 



18 

înduhovnicită a simbolismul liturgic-sacramental. Acesta adună în reprezentările lui simbolurile 

arhetipale ale Paradisului originar, prefigurările vechi-testamentare și împlinirea acestora în 

Hristos. Iar harul Bisericii preface simbolurile materiale în taine lucrătoare în ființa fiecărui 

credincios și a comunității Trupului mistic al lui Hristos.  

Sfântul Efrem a contemplat și tâlcuit tainele mântuirii în simbolurile Naturii, ale Scripturii și 

ale Bisericii, iar apoi le-a împărtășit credincioșilor în minunatele sale poeme. Noi înșine ne 

împărtășim astăzi de ele și, întremați cu hrana tare a cuvinte sale, ne așezăm cu smerenie în același 

jug binecuvântat al slujirii lui Hristos în Biserica zilelor noastre.  



19 

Bibliografie selectivă 

 

Opera efremiană de origine siriacă:  
DES HEILIGEN EPHRAEM DES SYRERS, Hymnen de Ecclesia, Uebersetzt von Edmund Beck, 

Secretáriat du CSCO 198/199;  Syr. 84/85, Louvain, 1960.  

DES HEILIGEN EPHRAEM DES SYRERS, Sermones de Fide, Uebersetzt von Edmund Beck, Secretáriat 

du CSCO 212/213 ; Syr. 88/89, Louvain, 1961. 

DES HEILIGEN EPHRAEM DES SYRERS, Carmina Nisibena I, Uebersetzt von Edmund Beck, 

Secretáriat du CSCO 218/219;  Syr. 92/93, Louvain, 1961. 

DES HEILIGEN EPHRAEM DES SYRERS, Carmina Nisibena II, Uebersetzt von Edmund Beck, 

Secretáriat du CSCO 240/241; Syr. 102/103, Louvain, 1963. 

ST. EPHREM THE SYRIAN, The Hymns on Faith, translated by Jeffrey T. Wickes, Saint Louis 

University, The Fathers of the Church, A New Translation, The Catholic University of 

America Press, Washington, D.C., 2015. 

EPHREM THE SYRIAN, Hymns: Hymns on the Nativity, Hymns against Julian, The Hymns on 

Virginity and on the Symbols of the Lord, translated and introduced by Kathleen E. McVey, 

Preface by John Meyendorf, published in Paulist Press, New York, 1989. 

SAINT EPHREM THE SYRIAN, Prose Refutations of Mani, Marcion and Bardaisan. translated by 

C.W. Mitchell, Vol I: „The Discourse addressed to Hypatius”, London, 1912. 

ST. EPHREM THE SYRIAN, Selected Prose Works: Commentary on Genesis, Commentary on 

Exodus, Homily on our Lord, Letter to Publius, translated by Edward G. Mathews jr. and 

Joseph P. Amar, Edited by Kathleen McVey, The Catholic University of America Press, 

Washington, D.C., 1994. 

EPHREM DE NISIBE, Commentaire de l'Evangile concordant ou Diatessaron, traduit du Syriaque et 

de l’arménien par Louis Leloir, Les Edition du Cerf, 29, Paris, 1966. 

SFÂNTUL EFREM SIRIANUL, Imnele Raiului, studiu introductiv si traducere de diac. Ioan I. Ică jr, 

Editura Deisis, Sibiu, 2010. 

SFÂNTUL EFREM SIRIANUL, Imnele Nașterii și Arătării Domnului, prezentare și traducere de diac. 

Ioan I. Ică jr, Editura Deisis, Sibiu, 22010. 

SFÂNTUL EFREM SIRIANUL, Imnele Păresimilor, Azimelor, Răstignirii și Învierii, studiu introductiv 

si traducere de diac. Ioan I. Ică jr, Editura Deisis, Sibiu, 22010. 



20 

Consemnările istorice și hagiografice despre Sfântul Efrem:  
BARHADBESHABBA, „The Cause of the Foundation of the Schools” in Sources for the History of 

the School of Nisibis, translated with an introduction and notes by Adam H. Becker, 

Translated Texts for Historians, vol. 50, Liverpool University Press, 2008. 

JACOB OF SARUG, A Metrical Homily on Holy Mar Ephrem, Critical edition of the Syriac text, 

translation and introduction by J.P. Amar (ed), Patrologia Orientalis, t. 47, fasc. 1, No. 209, 

Brepols, Turnhout, Belgique, 1995. 
PALADIE, Istoria lausiacă (Lavsaicon), traducere, introducere și note de Pr. prof. dr. Dumitru 

Stăniloae, București, Ed. I.B.M.B.O.R., 2007. 

SOZOMEN, Istoria Bisericească, III, 16, tradusă în românește de I.P.S. Iosif Gheorghian, Mitropolit 

Primat al României, București, Tipo-Litografia „Cărților bisericești”, 1897.  

TEODORET, EPISCOPUL CYRULUI, „Istoria bisericească” IV. 29, în: Scrieri. Partea a doua, traducere 

de Preot prof. Vasile Sibiescu, PSB 44, București, Ed. I.B.M.B.O.R., 1995. 

FERICITUL TEODORET, EPISCOPUL CIRULUI, Viețile sfinților pustnici din Siria, traducere din limba 

greacă și note de Dr. Adrian Vlas-Tănăsescu, Ed. I.B.M.B.O.R., București, 2001. 

Studii despre opera Sfântului Efrem:  
AMAR, Joseph, „An unpublished Karšûnî Life of Ephrem the Syrian”, Le Museon, Revue d’Études 

Orientale, tome 106, fasc. 1-2, Louvain-la-Neuve, 1993, pp. 119-144. 

ANNUS, Amar, „The Survivals of the Ancient Syrian and Mesopotamian Intellectual Traditions in 

the Writings of Ephrem Syrus”, Ugarit Forschungen 38 (2006), pp. 1-25. 

ASHBROOK HARVEY, Susan, „Embodiment in Time and Eternity: A Syriac Perspective”, St 

Vladimir's Theological Quarterly 43, No. 2 (1999), pp. 105-130. 

ASHBROOK HARVEY, Susan, „On Mary’s voice: Gendered words in Syriac Marian tradition”, in 

D.B. Martin & P. Cox Miller (eds.), The Cultural Turn in Late Ancient Studies: Gender, 

Asceticism, and Historiography, Durham NC & London, 2005, pp. 63-86. 

ASHBROOK HARVEY, Susan, „Performance as Exegesis: Women’s Liturgical Choirs in Syriac 

Tradition” in Inquiries into Eastern Christian Worship, Edited by Bert Groen, Steven 

Hawkes-Teeples and Stefanos Alexopoulos, Eastern Christian Studies 12, Peeters Leuven – 

Paris – Walpole, MA, 2012, pp. 47-64. 

BECK, Edmond, art. „Éphrem le Syrien (saint), † 373: 1. Vie et personnalité. 2. Œuvres. 3. Doctrine 

spirituelle” în : Dictionnaire de Spiritualité Ascétique et Mystique, Tome 4, Coll. 788-807. 



21 

BECK, Edmund, „Die Eucharistie bei Ephrãm”, Oriens Christianus 38 (1954), pp. 41-67. 

BECK, Edmund, „Die Mariologie der echten Schriften Ephrãms'', Oriens Christianus 40 (1956), 

pp. 22-39. 

BECK, Edmund, „Symbolum-Mysterium bei Aphraat und Ephräm'', Oriens Christianus 42 (1958), 

pp. 19-40. 

BECK, Edmund, „Le Bapteme chez Saint Ephrem”, L'Orient Syrien, 1(1956), pp. 111- 136. 

BEGGIANI, Seely Joseph, „The Typological Approach of Syriac Sacramental Theology”, 

Theological Studies 64 (2003), pp. 543-557. 

DEN BIESEN, Kees, Simple and Bold, Ephrem’s Art of Symbolic Thought, Gorgias Dissertations 26, 

Early Christian Studies, Vol. 6, Gorgias Press, 2006. 

DEN BIESEN, Kees, „Ephrem the Theologian: Perceptions and Perspectives”, published in Saint 

Éphrem, poète pour notre temps (Patrimoine Syriaque : Actes du colloque XI, Alep 2006), 

Antélias, Lebanon (2007), pp.155-173. 

BOTHA, Philippus J., „Polarity: The theology of anti-Judaism in Ephrem the Syrian’s hymns on 

Easter”, HTS 46/1&2 (1990), pp. 36-46. 

BOTHA, Philippus J., „Antithesis and argument in the hymns of Ephrem the Syrian”, HTS 44/ 3 

(1988), pp. 581-595. 

BOTHA, Philippus J., „The Poet as Preacher: St. Ephrem The Syrian’s Hymn De Virginitate XXXI 

as a coherent, aesthetic, and persuasive poetic discourse”, Acta Patristica et Byzantina 19 

(2008), pp. 44-72. 

BOTHA, Philippus J., „The paradox between appearance and truth in Ephrem the Syrian’s Hymn 

De Crucifixione IV”, Acta Patristica et Byzantina 13 (2002), pp. 34-49. 

BROCK, Sebastian, „The Poetic Artistry of Saint Ephrem: An Analysis of H. Azim. III”, Pd l’Or, 

6-7 (1975-1976), pp. 21-28. 

BROCK, S.P., „Mary and the Eucharist: an oriental perspective”, in Sobornost/Eastern Churches 

Review 1:2, 1979, pp.  50-59. 

BROCK, Sebastian, „World and sacrament in the writings of the Syrian Fathers", Sobornost 6:10 

(1974), pp. 685-696; retipărit în: Studies in Syriac Spirituality (Syrian Churches Series 13), 

[Kottayam], 1988, pp. 1-12. 

BROCK, Sebastian, „The robe of glory, A biblical image in the Syriac tradition”, The Way 39:3 

(1999), pp. 247-259. 



22 

BUTTS, Aaron Michael, „Manuscript Transmission as Reception History: The Case of Ephrem the 

Syrian (d. 373)”, JEChS, Vol. 25, No. 2, (2017): 281-306. 

CARAZA, Ion, „Imnele Sf. Efrem Sirul despre Maica Domnului”, ST 7-8 (1967), pp. 456-466, 

CHIALA, Sabino, „St Ephrem the Syrian as a Reader of Holy Scripture, A Witness of Plurality in 

Biblical Hermeneutics”, in Syriac Orthodox Patriarchal Journal 55 (2017), pp. 39-49. 

FIEY, Jean M., „Les évëques de Nisibe au temps de Saint Ephrem”, Pd l’Or, vol. 4, n° 1-2 (1973), 

pp. 134-135. 

GRAFFIN, François, „L'eucharistie chez Saint Ephrem”, Pd l’Or vol. 4, n° 1-2 (1973), pp. 93-121. 

GRIBOMONT, Jean, „Le triomphe de Pâques d’après S. Ephrem”, Pd l’Or 4, n° 1-2 (1973), pp. 147-189. 

GRIFFITH, Sidney, „«Faith Adoring the Mystery»: Reading the Bible with St. Ephraem the Syrian”, 

Marquette University Press Milwaukee, 1997, pp. 303-373. 

GRIFFITH, S.H., „Ephraem the Syrian’s Hymns «Against Julian¬. Meditations on history and 

imperial power”, in Vigiliae Christianae. A Review of Early Christian Life and Language 

41, 1987, pp. 238-266. 

GRIFFITH, S.H. „Ephraem the Exegete (306-373). Biblical commentary in the works of Ephraem 

the Syrian. A special contribution’, in C. KANNENGIESSER, Handbook of Patristic Exegesis. 

The Bible in Ancient Christianity. With Special Contributions by Various Scholars (The 

Bible in Ancient Christianity 1), Leiden-Boston, 2004, pp. 1395-1428. 

HARTUNG, Blake, „The Authorship and Dating of the Syriac Corpus attributed to Ephrem of 

Nisibis: A Reassessment”, in Zeitschrift für Antikes Christentum (ZAC )/ Journal of Ancient 

Christianity; 2018; 22(2), pp. 296–321. 

HAUSHERR, Irenee S.I., „La philosophie du nom chez saint Ephrem", în: Noms du Christ et voies 

d 'oraison, Orientalia Christiana Analecta (OCA) 157, Pont. Istitutum Orientalium 

Studiorum, Roma, 1960, p. 64-72. 

HEMMERDINGER-ILIADOU, Demokratia, „Éphrem (les versions)” în Marcel VILLER (ed.), 

Dictionnaire de Spiritualité Ascétique et Mystique. Doctrine et histoire, 1959, Tome 4, coll. 

800-819. 

ICĂ jr, Diac. Ioan I., „Sfântul Efrem, creștinismul siriac și cealaltă teologie”, studiu introductiv la 

Sfântul Efrem Sirianul, Imnele Raiului, Editura Deisis, Sibiu, 2010, pp. 5-21. 

ICĂ jr, Diac. Ioan I., „O teologie poetică a misterului pascal”, studiu introductiv la Sfântul Efrem 

Sirianul,  Imnele Păresimilor­, Editura Deisis, Sibiu, 2010, pp. 5-29. 



23 

KADAVIL, Mathai, The World as Sacrament, Sacramentality of Creation from the Perspective of 

Leonardo Boff, Alexander Schmemann and Saint Ephrem, Uitgeverij Peeters, 

Bondgenotenlaan 153, Leuven, 2005. 

KIM, Jung, Catechesis and Mystagogy in St. Ephrem the Syrian: The Liturgy of Baptism and the 

Madrashe, Boston University, Submitted in partial fulfillment of the requirements for the 

degree of Doctor of Theology, 2013. 

KOONAMMAKKAL, Thomas, The Theology of Divine Names in the Genuine Works of Ephrem, 

Moran Etho 40, SEERI, Baker Hill, Kottayam, Kerala, India, 2015. 

KOONAMMAKKAL, T. K., „Ephrem's Ideas on Singleness”, HJSS, Vol. 2.1, Beth Mardutho: The 

Syriac Institute and Gorgias Press, 1999 [2010], pp. 57-66. 

LELOIR, Louis, „L'actualité du message d'Ephrem”, Pd l’Or 4, n° 1-2 (1973), pp. 55-72. 

MANSOUR, Tanios Bou, La pensée symbolique de Saint Ephrem le Syrien, Bibliothèque de 

L’Université Saint Esprit, Kaslik, Liban, 1991. 

MCVEY, Kathleen, „Ephrem The Syrian’s Use of Female Metaphors to Describe the Deity” 

Zeitschrift für Antikes Christentum (ZAC) / Journal of Ancient Christianity 5:2 (2001), pp. 

261-288. 

MELKY, Joseph, „Saint Ephrem le syrien, Un bilan de l’edition critique”, Pd l’Or (1983), pp. 3-

88. 

MURRAY, Robert, Symbols of Church and Kingdom. A Study in Early Christian Tradition, 

published by T&T Clark, London, 2006. 

MURRAY, Robert, „The Theory of Symbolism in St. Ephrem Theology (1)”, Pd l’Or, Vol. 6–7 

(1975-1976), pp. 1–20. 

MURRAY, Robert, „The Exhortation to Candidates for Ascetical Vows at Baptism in the Ancient 

Syriac Church”, New Testament Studies, vol. 21, October 1974, pp. 59-80. 

MUTŌ, Sinichi, „Early Syriac Hermeneutic”’, The Harp, nr. 1-12, 1998-1999, pp. 43-65. 

NARINSKAYA, Elena, The Poetic Hymns of Saint Ephrem the Syrian, A Study in the Religious Use 

of Poetry in Fourth-Century Christianity, The Edwin Mellen Press, Wales United Kingdom 

SA48 8LT, Printed in the United States of America, 2013. 

OUTTIER, Bernard, „Saint Ephrem d'aprês ses biographies et ses œuvres”, Pd l’Or vol. 4, n‡ 1-2 

(1973), pp. 11-45. 

PALMER, Andrew, „The Merchant of Nisibis: St Ephrem & his faithful quest for union in numbers' 



24 

Early Christian poetry”: 167-233. Ed. J. den Boeft & A. Hilhorst. Leiden: Brill. 1993. 

PALMER, Andrew „Words, silences and the silent word: Acrostics and empty columns in Saint 

Ephrem’s Hymns on Faith”, Pd l’Or 20 (1995), pp. 129-200.  

PARASCHIV, T. D., „«Marginea de tăcere a Cuvântului¬. Sfântul Efrem Sirul și Sfântul Vasile cel 

Mare despre taina teologiei”, Glasul Bisericii, LXXX (2021), 4-6, pp. 143-189. 

PARASCHIV, T.D., „«Mărgăritarul de mare preț¬, Euharistia cosmologică a poetului sau botezul 

unui simbolism uitat în Imnele Sfântului Efrem Sirul”, în Glasul Bisericii, anul LXXXI, nr. 

1-3, ianuarie – martie, 2022, pp. 63-143. 

PARASCHIV, T.D., „Teopoetica untdelemnului și tipologia ungerii baptismale în madrāšê-le 

Sfântului Efrem Sirul”, în Teologie și educație la Dunărea de Jos - XX, Analele Universității 

„Dunărea de Jos”, Fascicula XVI, pp. 277-339. 

POSSEKEL, Ute, Evidence of Greek philosophical Concepts in the Writings of Ephrem the Syrian, 

CSCO, vol. 580, subsidia, tomus 102, Lovain, 1999. 

RODRIGUES PEREIRA, A.S., Studies in Aramaic Poetry (c. 100 B.C.E. - c. 600 C.E.). Selected 

Jewish, Christian and Samaritan Poems, (Studia Semitica Neerlandica 34), Assen, 1997. 

RUSSEL, Paul, St. Ephraem the Syrian and St. Gregory the Theologian Confront the Arians, SEERI, 

Printed at St. Joseph’s Press, Mannamam, Baker Hill, Kottayam, Kerala, India, 1994. 

RUSSELL, Paul S., „Nisibis as the Background to the Life of Ephrem the Syrian”, HJSS, Vol. 8, 

179-235, by Beth Mardutho: The Syriac Institute and Gorgias Press (2009),  pp. 179-235. 
SABER, Georges, „La typologie sacramentaire et baptismale de Saint Ephrem”, Pd l’Or vol. 4, n° 

1-2 (1973), pp. 73-91. 

SEPPÄLÄ, Serafim, „Baptismal Mystery in St. Ephrem the Syrian and Hymnen de Epiphania”, 

Ablution, Initiation, and Baptism in Late Antiquity. Texts and Rites in Judaism, Graeco-

Roman Religion, and Early Christianity, Walter de Gruyter & Co, 2011, p. 1135-1173. 

STEVENSON, Paul, Stanzaic Syntax in the Madrashe of Saint Ephrem the Syrian, Monographs of 

the Peshitta Institute Amsterdam, vol 22, Brill, Leiden/Boston, s.a. 

TEIXIDOR, J., „Muerte, Cielo y Seol en S. Efren”, Orientalia Christiana Periodica (OCA) XXVII  

(1961), pp. 82-114. 

TEIXIDOR, J., „Le theme de la descente aux enfers chez s. Ephrem", L'Orient Syrien 6 :1 (1961), 

pp. 25-40. 

WICKES, Jeffrey, Bible and Poetry in Late Antique Mesopotamia Ephrem's Hymns on Faith, 



25 

University of California Press, 2019, [Online], ebook 

 (https://ro.everand.com/book/423765787/Bible-and-Poetry-in-Late-Antique-Mesopotamia-

Ephrem-s-Hymns-on-Faith, 23.03. 2024). 

YOUSIF, Pierre, „Exégêse et typologie bibliques chez S. Ephrem de Nisibe et chez S. Thomas 

d'Aquin”, Pd l’Or 13 (1986), pp. 31-50. 

YOUSIF, Pierre, „Symbolisme christologique dans la Bible et dans la nature chez S. Ephrem de 

Nisibe”, Pd l’Or 8 (1977-1978), pp. 5-66. 

Lucrări de teologie  
BERGER, Calinic, Teognosia, - sinteza dogmatică și duhovnicească a părintelui Dumitru Stăniloae, 

traducere de Ieromonah Nectarie (Dărăban), Editura Deisis,  Sibiu, 2014.  

BORNERT, Rene, Les Commentaires byzantins de la divine liturgie du VIie au XVe siecle, Archives 

de l'Orient chretien, 9, Paris, Institut francais d'etudes byzantines, 1966. 

DANIELOU, Jean, Sacramentum Futuri, Etudes sur les Origines de la Typologie biblique, 

Beauchesne et ses Fills, Paris, cu traducerea engleză a lui Dom Wulstan Hibberd: From 

Shadows to Reality, Studies in the Biblical Typology of the Fathers, London Burns @ Oates 

Limited, London, S.W. 1, 1960. 

DANIELOU, Jean, Bible et Liturgie, La theologie biblique des Sacrements el des fêtes d'après les 

Pères de l'Église, Les Editions du Cerf, Paris, 1951, cu traducerea în engleză : The Bible and 

the Liturgy, University of Notre Dame Press, Notre Dame, 1956. 

GOLITZIN, Ieromonah Alexander, Et introibo ad Altare Dei, The Mystagogy of Dionysius 

Areopagita, with Special Reeference to its Predecessors in the Eastern Christian Tradition, 

Πατπιαπφιον Ιδπυμα Πατεπικων Μελετων, Τεσσαλονικη, 1994. 

ICĂ jr., arhidiac. Ioan I., De la Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului, - integrala 

comentariilor liturgice bizantine, studii și texte, Editura Deisis, 2011.  

ICĂ JR., Diac. Ioan I., „Teologia ca «deslușire a Tainei¬”, prefață la Andrew LOUTH, Deslușirea 

Tainei. Despre natura teologiei, traducere și postfață de Mihai Neamțu, Ed. Deisis, Sibiu, 

1999, pp. 5-23. 

LOUTH, Pr. Andrew, Deslușirea Tainei, Despre natura Teologiei, traducere și postfaţă de Mihail 

Neamţu, perf. de diac. Ioan. I. Ică jr, Editura Deisis, Sibiu, 1999. 

MUSURILLO, Herbert, Symbolism and the Christian Imagination, Helicon Press, Inc. Dublin, 1962. 

PAPADOPOULOS, Stylianos G., Patrologie, Secolul IV (Răsărit și Apus), vol. II/2, traducere de Prof. 

https://ro.everand.com/book/423765787/Bible-and-Poetry-in-Late-Antique-Mesopotamia-Ephrem-s-Hymns-on-Faith
https://ro.everand.com/book/423765787/Bible-and-Poetry-in-Late-Antique-Mesopotamia-Ephrem-s-Hymns-on-Faith


26 

dr. Adrian Marinescu, Editura Bizantină, București, s.a. 

SCHMEMANN, Alexander, Pentru viața lumii, Sacramentele și Ortodoxia, traducere de Pr. Prof. 

Aurel Jivi, Ed. I.B.M.B.O.R., București, 2001. 

STĂNILOAE, Pr. Dumitru, „Simbolul ca anticipare și temei al posibilității icoanei”, în revista Studii 

Teologice (ST), nr. 7-8 ,1957, pp. 427-452. 

STĂNILOAE, Pr. Dumitru, Teologia dogmatică ortodoxă, vol. I, II si III, Editura I.B.M.B.O.R., 

București, 21997. 

STĂNILOAE, Pr. Dumitru, Asceză și Mistică creștină sau Teologia Vieții Spirituale, în Casa Cărții 

de Știinţă, Cluj Napoca, 1993. 

THUNBERG, Lars, Omul și cosmosul în viziunea Sfântului Maxim Mărturisitorul, traducere de Prof. 

dr. Remus Rus, Ed. I.B.M.B.O.R., București, 1999. 

VELIMIROVICI, Sfântul Nicolae, Simboluri și semne, traducere din limba sârbă Adrian Tănăsescu-

Vlas Ionuţ și Sladjana Gurgu, Editura Predania, București, 2009. 

ZIZIOULAS, John D., The Eucharistic Communion and the World, T&T Clark International, New 

York, 2011. 

Lucrări de filosofie, istoria religiilor și psihologie:  
ARISTOTEL, Poetica, Studiu introductiv, traducere și comentarii de D.M. Pippidi, Ediția a III-a, 

Editura IRI, București, 1998. 

BOIA, Lucian, Pentru o istorie a imaginarului, traducere de Mariana Mochi, Editura Humanitas, 

2000. 

BORELLA, Jean, Criza simbolismului religios, traducere de Diana Murărașu, Editura Institutul 

European, Col. Sinteze, Iași, 1995. 

CASSIRER, Ernst, Eseu despre om, O introducere în filozofia culturii umane, traducere de 

Constantin Cosman, Humanitas, București, 1994. 

DURAND, Gilbert, Aventurile imaginii. Imaginația simbolică. Imaginarul, traducere din limba 

franceză de Muguraș Constantinescu și Anișoara Bobocea, Editura Nemira, București, 1999. 

ELIADE, Mircea, Imagini și simboluri. Eseu despre simbolismul magico-religios, traducere de 

Alexandra Beldescu, Editura Humanitas, București, 1994 

ELIADE, Mircea, Tratat de istorie a religiilor, cu o prefaţă de George Dumezil, traducere de 

Mariana Noica, Editura Humanitas, București, 1992. 

HENRY, Michel, Întrupare. O filosofie a trupului, traducere de diac. Ioan I. Ică jr, Sibiu, Editura 



27 

Deisis, 2003. 

JASPERS, Karl, Truth and Symbol, translated with an Introduction by Jean T. Wilde, Twayne 

Publishers New York, 1959. 

MARION, Jean Luc, Crucea vizibilului, Tablou, televiziune, icoană-o privire fenomenologică, 

traducere și postfață de Mihail Neamțu, Cuvânt înainte de diac. Ioan I. Ică jr., Deisis, Sibiu, 

2000. 

RICOEUR, Paul, Conflictul interpretărilor, Eseuri de hermeneutică, traducere și postfaţă de Horia 

Lazăr, Editura Echinocțiu, Cluj, 1999. 

Dicționare și enciclopedii:  
ASHBROOK HARVEY, Susan, (Editor), The Oxford Handbook of Early Christian Studies, Oxford 

University Press, 2008. 

BRIA, pr. prof. dr. Ion, Dicționar de Teologie Ortodoxă A-Z, Ed. I.B.M.B.O.R., București, 1994. 

CHEVALIER, Jean, Alain GHEERBRANT, Dicționar  de simboluri. Mituri, vise, obiceiuri, gesturi, 

forme, figuri, culori, numere, Editura Artemis, București, 1994. 

COCAGNAC, Maurice, Simbolurile biblice. Lexic teologic, trad. din franceză de Michaela Slăvescu, 

Humanitas, București, 1997. 

KANNENGIESER, Charles, Handbook of Patristic Exegesis, Koninklijke Brill NV, Leiden, The 

Netherlands, 2006. 

LÉON-DUFOUR, Xavier, (Coord.), Vocabular de Teologie Biblică, Editura Arhiepiscopiei romano-

catolice de București, Buburești, 2001 

LAMPE, G.W.H. (edited by), A Patristic Greek Lexicon, London: Oxford University Press, 1961. 

LIDDELL H.G. and SCOTT R., A Greek-English Lexicon, Revised throughout, American Book 

Company, New York, Chicago, Cincinnati, 81901. 

MCGUCKIN, pr. John Anthony, Dicţionar de teologie patristică, traducere din limba engleză de 

Dragoș Dâscă și Alin-Bogdan Mihăilescu; ediție îngrijită de Dragoș Mîrșanu, Doxologia, 

Iași, 2014. 


	Cuprinsul
	Cuvinte cheie:
	Structura lucrării
	Bibliografie selectivă
	Opera efremiană de origine siriacă:
	Consemnările istorice și hagiografice despre Sfântul Efrem:
	Studii despre opera Sfântului Efrem:
	Lucrări de teologie
	Lucrări de filosofie, istoria religiilor și psihologie:
	Dicționare și enciclopedii:


