UNIVERSITATEA “OVIDIUS” CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE
DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

MISIUNEA FILANTROPICA MONAHALA IN CONTEMPORANEITATE

REZUMATUL LUCRARII

Conducator de doctorat
Arhid. Prof.univ.dr. Gelu Calina
Student-doctorand

Protos. Antim (Adrian) Nae

CONSTANTA
2024



Cuvinte cheie: filantropie, monahism, misiune, comuniune, trdire, transfigurare

Introducere

Filantropia crestind este consideratd o parte esentiala a lucrarii misionare a Bisericii
Ortodoxe. In acest context, lucrarea se concentreaza pe modul in care filantropia se integreaza in
viata monahald a Bisericii Ortodoxe rasaritene, avand ca scop elucidarea influentei si rolului
acesteia in cadrul misiunii bisericesti si in practicile monahale. Monahismul este prezentat ca un
ideal de desavarsire spirituala, un model de viata crestind care reflectd chemarea lui Dumnezeu si
valorile Bisericii. Viata monahald, prin ascultare si smerenie, este consideratd esentiald pentru
trairea autenticd a credintei. In cadrul acestei vieti, filantropia se manifesti ca o expresie a iubirii
si a implinirii idealurilor evanghelice.

In traditia ortodoxa, termenul ,,filantropie” se referd la dragostea fatd de om si implica acte
de bunitate si ajutorare a celor in nevoie. In context monahal, aceasta este vizuti ca o extensie a
tubirii divine, reflectand grija lut Dumnezeu fatd de omenire.

Filantropia este prezentata ca un aspect integrat in viata monahald, care se desfasoard in
cadrul comunitatii monahale si 1n afara ei, In raport cu cei nevoiasi. Monabhii, prin dedicarea lor
completa lui Dumnezeu si prin viata de ascetism, contribuie la binele comunitatii prin acte de
caritate si iubire neconditionati. Intregul ideal monahal este fundamentat pe exemplul lui Hristos,
care prin smerenie si jertfa a ardtat calea catre desavarsire. Viata si invataturile lui Hristos, precum
si exemplul Sfintilor Apostoli si al altor sfinti, sunt prezentate ca modele supreme pentru viata
monahald si pentru practica filantropica.

Monahismul nu este doar o traditie izolatd, ci face parte integranta din viata Bisericii
Ortodoxe, avand radacini adanci in istoria si teologia crestinismului. Etimologia termenului si
dezvoltarea acestuia sunt explorate, subliniind importanta sa in contextul spiritual si misionar al
Bisericii. Smerenia si ascultarea sunt prezentate ca fundamentale pentru viata monahala si pentru
exercitarea filantropiei. Prin aceste virtuti, monahii ajung sa trdiascd Intr-o comuniune profunda
cu Dumnezeu si cu semenii lor, contribuind astfel la misiunea bisericeasca. Viata monahala este
adesea prezentatd ca un ideal al daruirii totale. Monahii isi dedicad viata rugdciunii si ajutorarii
celorlalti, adesea intr-un cadru de saracie si abnegatie, demonstrand practicarea filantropiei intr-

un mod profund si autentic.



Lucrarea subliniaza ca viata monahala, prin angajamentul sau fata de ascultare, smerenie
si filantropie, reflecta idealurile evanghelice si constituie un model de traire autentica a credintei.
Monabhii, prin exemplul lor, contribuie la Tmplinirea misiunii Bisericii Ortodoxe, demonstrand ca

filantropia nu este doar o practica izolata, ci o expresie integranta a vietii crestine.

Capitolul 1 - Istoria monahismului

Vocatia monahala si istoricul sau constituie un aspect esential al traditiei crestine, avand
radacini adanci in Scriptura si dezvoltandu-se constant prin secole. Istoria monahismului ne arata
ca aceasta nu este doar o forma de viata religioasa, ci o cale profunda de implinire spirituala, bazata
pe angajamentul fatd de Dumnezeu si ascultarea de vointa divina. Monahismul crestin, desi a fost
formalizat In primele secole ale erei noastre, 1si gaseste radacinile 1n practica religioasad a Vechiului
Testament. In Leviticul, de exemplu, gisim indicii privind curitia necesara preotilor si poporului
ales, care este un fundament al cerintelor monahale ulterioare. Practicile de abstinentd si puritate
se regasesc astfel in strdvechile traditii iudaice, care influenteaza direct dezvoltarea monahismului
crestin. Sfantul Apostol Pavel a jucat un rol crucial in definirea idealurilor monahale, promovand
idealul fecioriei si dedicarea totald lui Hristos, accentuand cd necdsatorirea permite o concentrare
mai profunda asupra lucrurilor divine (I Corinteni 7, 32-33). Pavel a prezentat aceasta alegere ca
fiind o manifestare a iubirii si angajamentului fatd de Dumnezeu, punand in contrast viata de
casatorie cu dedicarea completd a calugarului.

In secolul al IV-lea, monahismul a cunoscut o expansiune semnificativa, influentati de
figure fundamentale precum Sfantul Antonie cel Mare si Sfantul Pahomie cel Mare. Aceste
personalitati au fost cruciale in organizarea si stabilirea regulilor vietii monahale. Sfantul Antonie,
considerat parintele monahismului, a trdit in pustie si a promovat o viatd de asceza si rugaciune.
Stantul Pahomie a contribuit la dezvoltarea vietii de chinovie, adica a comunitatii monahale, care
combina trairea in comuniune cu rugaciunea si muncd manuala.

In aceasta perioads, viata monahala a fost reglementata si stabilitd de diverse sinode si
consilii bisericesti, cum ar fi Sinodul IV Ecumenic (451), care a stabilit norme pentru

comportamentul calugdrilor si a clarificat standardele pentru viata monahald. Aceste reglementari



au fost menite sd asigure ordinea si integritatea comunitdtilor monahale, prevenind abaterile si
tulburarile.

Vocatia monahala este o chemare speciald la o viatd dedicata exclusiv lui Dumnezeu, in
care calugarul isi asuma angajamentele fundamentale ale fecioriei, ascultarii si sdraciei. Aceasta
chemare nu este intdmplatoare, ci o raspuns profund la chemarea divind, asa cum descria Parintele
Teofil Pardian si Mitropolitul Antonie de Suroj. Monahul simte o atractie si 0 indemnare interioara
de a trai o viatd de consacrare totald lui Dumnezeu.

Monahismul are, de asemenea, un caracter misionar esential. Calugarii nu doar ca traiesc
o viatad de renuntare si asceza, ci contribuie activ la misiunea Bisericii prin rugaciune, exemplu
personal si, Tn multe cazuri, prin invatatura si activitatea pastorald. Viata monahala este vazuta ca
o formd de mucenicie spirituald, in care cdlugarul se dedica in intregime slujirii lui Dumnezeu si
propasirii imparatiei Sale pe pamant.

Istoria monahismului, de la originile sale biblice pand la dezvoltarea sa complexa in
perioada patristicd si medievala, ne ofera o imagine profundd a angajamentului fata de Dumnezeu
si a dedicarii totale. Calugdrii, prin viata lor, nu doar ca se conformeaza idealurilor spirituale, dar
devin modele de traire crestind, aducand lumina si invataturile Bisericii in lume. Aceastd traditie
continud sa influenteze viata Bisericii si a credinciosilor pand in prezent, evidentiind importanta

rugdciunii, a smereniei si a ascultdrii In caldtoria spirituala a fiecdrui crestin

Monahismul roménesc: o privire generala

Istoria monahismului roménesc este profund legata de dezvoltarea spirituala si culturala a
poporului roman. De la inceputurile sale, monahismul a avut un impact semnificativ asupra
identitatii nationale si a vietii religioase a tarii. Monahismul 1n spatiul roménesc se contureaza inca
din secolul al IV-lea, cu referinte arheologice si hagiografice care atesta prezenta monahilor in
Dobrogea. Desi termenul ,,monah” apare in documente timpurii, formarea organizata a vietii
monahale a evoluat treptat, influentata de traditiile monahale din alte parti ale lumii crestine, cum
ar fi Sfantul Munte Athos. Manastirile au jucat un rol crucial in dezvoltarea spirituala si culturala
a poporului roman. Ele au fost nu doar centre de rugdciune, ci si veritabile oaze de culturd si

educatie, contribuind la conservarea si dezvoltarea identitatii nationale. Manastirile au fost



fundamente pentru dezvoltarea limbajului si literaturii religioase si au influentat profund viata
culturala si politica a tarii.

Manastirea Tismana, consideratd cea mai veche asezare monahala din Romania, reprezinta
un exemplu important al inceputurilor monahismului in tard. Construitd pe varful unei stanci,
Tismana a fost un loc de reculegere si spiritualitate profunda, iar ctitorii sdi, cum ar fi Radu Voda
si Dan I, au contribuit semnificativ la consolidarea Bisericii Ortodoxe Romane. Domnitorii romani
au avut un rol esential in sprijinirea si ctitorirea manastirilor. Acestia au contribuit nu doar prin
donatii, ci si prin implicarea directd in constructia si consolidarea manastirilor. Exemplele includ
ctitorirea manastirilor de catre Bogdan I 1n Moldova si de cétre Brancoveni in Tara Romaneasca.
Manastirile nu doar cd au servit ca centre spirituale, dar au fost si fortarete de aparare si refugiu in
vremuri de crizd. Sfantul Nicodim de la Tismana a avut un rol important Tn organizarea
monahismului romanesc pe baza randuielii athonite. Manastirea Cutlumus a fost un centru
educational pentru monahii romani, demonstrand influenta profunda a traditiilor monahale din
Stantul Munte Athos asupra vietii monahale din Romania. Cercetarile istorice si arheologice, cum
ar fi cele realizate de loan Ramureanu, ofera dovezi suplimentare privind prezenta si dezvoltarea
vietii monahale in Dobrogea si in alte regiuni ale tarii. Aceste studii ajutd la intelegerea evolutiel
monahismului si la confirmarea rolului sdu esential in contextul istoric si cultural al Romaniei.

Viata monahald in Roméania a avut o evolutie complexa si influentd, de la primele forme
de monahism din Dobrogea pand la dezvoltarea ulterioara sub influenta traditiilor athonite.
Manastirile romanesti au fost si raman piloni fundamentali ai spiritualitatii si culturii nationale, iar
contributiile lor sunt evidente in istoria religioasa si culturala a tarii.

Istoria monahismului crestin din aceste teritorii este profund influentata de contextul istoric
si politic specific fiecdrei perioade. De exemplu, in veacul al XI-lea, Transilvania a fost sub
stapanirea regatului catolic maghiar, ceea ce a dus la inlocuirea unor manastiri ortodoxe cu
manastiri catolice. Asadar, perioada respectiva a fost una de presiune asupra credintei ortodoxe si
a vietii monahale. In secolul al XIII-lea, regatul maghiar a planificat o cruciada pentru ocuparea si
catolicizarea Tarii Romanesti st Moldovei, dar invazia tatara din 1240 a oprit acest proiect. Aceasta
a permis dezvoltarea principatelor roméine autonome, care au contribuit la revitalizarea si
consolidarea vietii spirituale ortodoxe.

In aceasta perioada, Biserica Ortodoxa a beneficiat de o dezvoltare considerabild, inclusiv

in ceea ce priveste viata monahala. Parintele loanichie Balan a identificat si sistematizat o masa



importantd de date despre traditia isihastd romaneascd, demonstrand numarul si rdspandirea
centrelor monahale din diferite regiuni ale tarii. Aceasta subliniazd atasamentul profund al
poporului roméan fatd de valorile monahale si importanta manastirilor In conservarea si
transmiterea spiritualitatii si culturii.

Nicolae Cartojan a subliniat rolul important al asezdmintelor monahale in raspandirea
educatiei si pastrarea identitatii nationale. El a subliniat ca Biserica a fost un focal de cultura,
contribuind la dezvoltarea educationala si artisticd a poporului roman. Aceastd viziune este
sustinuta si de afirmatiile Parintelui Paisie Olaru, care a accentuat importanta mentinerii unei vieti
monahale de calitate pentru asigurarea continuitatii spirituale a manastirilor.

Arhitectura manastirilor reflecta evolutia stilisticd si culturala a diferitelor perioade
istorice. De exemplu, biserica Manastirii Baia de Arama, construita la trecerea dintre secolele XVII
si XVIII, exemplifica influentele stilului brancovenesc si continuitatea arhitecturald din perioada
Matei Basarab. Aceasta este o dovada a adaptarii si integrarii stilurilor arhitecturale si artistice in
contextul evolutiv al Bisericii Ortodoxe.

In Transilvania, chiar daci nu au existat manastiri mari din cauza lipsei resurselor
materiale, au fost ridicate schituri si méanastiri ortodoxe importante care au contribuit la viata
spirituala si culturald a regiunii. Mdnastirea Ramet, de exemplu, este un exemplu semnificativ de
continuitate monahalad si influenta atonita in Transilvania. Descoperirile recente, precum inscriptia
slavona din 1377, confirma existenta unei traditii monahale bine stabilite si sprijinul acordat de
voievozi precum Mihai Viteazul.

In concluzie, manastirile romanesti au avut un rol central in formarea si dezvoltarea
spirituald, culturald si educationald a poporului roméan. Ele au reprezentat si continud sa reprezinte
esenta ortodoxiei romanesti, fiind veritabile vetre ale spiritualitdtii si culturii. Excluderea Bisericii
din istoria si dezvoltarea nationala ar fi o eroare grava, deoarece Biserica Ortodoxa Romana a fost

si ramane pilonul principal al identitatii nationale si spirituale a Romaniei.



Capitolul 2 - O istorie a filantropiei crestine ca izvor al lucrarii misionare din spatiul

crestin rasaritean.

Hristos a venit pe pamant pentru a aduce Vestea cea Buni si pentru a revela Imparatia
Cerurilor. A Invatat ca iubirea de Dumnezeu si iubirea de aproapele sunt esentiale pentru viata
crestind. Mesajul sau a fost unul de iubire si milostenie, avand in vedere ca toatd Legea si Profetii
se rezuma la aceste porunci. Crestinismul este prezentat ca o religie bazata pe revelatia divina, care
oferd o viziune despre viata umana si divina. Hristos, prin lucrarea Sa, ofera umanitatii un model
de iubire si milostenie si indruma oamenii sa 1si traiasca viata in conformitate cu aceste principii.

Monahismul a aparut in veacul al I1I-lea si a devenit o institutie esentiala pentru Biserica
si societate. Manastirile, ca spatii monahale, au functionat nu doar ca centre de rugaciune, dar si
ca ateliere de munca si ajutor pentru saraci. Scopul principal al muncii monahale era de a sprijini
comunitatile sarace, reflectind astfel o dimensiune filantropica profunda. Monahismul imbina trei
dimensiuni esentiale: spirituald (rugdciune), filantropica (ajutorarea sdracilor) si educationald
(invatatura si cultura). Aceste dimensiuni sunt interconectate si sustinute de prioritati spirituale si
de invatatura divina.

Iubirea si filantropia sunt fundamentale pentru viata crestina. Hristos a demonstrat prin
faptele Sale, precum hranirea celor flaimanzi si vindecarea bolnavilor, ca iubirea adevarata implica
actiuni concrete. Crestinii sunt chemati sa traiascd aceasta iubire Tn mod activ, ajutand pe cei in
nevoie fard a cduta recunoastere publicd. Crestinil sunt invatati sd isi trdiasca credinta prin
implicare activa in sprijinul celor nevoiasi si in Tmbunatdtirea vietilor celor din jurul lor. Iubirea
fatd de semenii lor trebuie sa fie o manifestare a iubirii divine si nu doar un concept ideologic.

Capitolul abordeazd in mod profund si detaliat importanta milosteniei si a iubirii de
aproapele in invataturile lui Hristos, subliniind rolul esential al acestor virtuti in viata crestina. latd
o sinteza si o reflectie asupra temelor discutate:

1. Milostenia si natura umana: Milostenia, ca parte integranta a naturii umane,
este prezentatd ca o manifestare naturala a bundvointei si iubirii. Hristos invata cd chiar si
cele mai mici acte de bunatate, cum ar fi oferirea unui pahar de apa, sunt valoroase si vor
fi rasplatite (Marcu 9, 41).

2. Exemplul lui Hristos: Hristos este descris ca exemplul suprem de iubire si

milostenie, vindecand si ajutandu-i pe cei aflati in suferintd. In invataturile Sale, El



indeamna la actiuni concrete de ajutorare a celor in nevoie si la respectarea demnitatii
fiecarei persoane (Matei 7, 12; 9, 35).

3. Responsabilitatea crestinilor: Ucenicii si apostolii sunt chemati sa continue
lucrarea lui Hristos, raspandind iubirea si milostenia Sa. Indemnul ,Mergi si fa si tu
asemenea” subliniazd importanta de a ajuta, ierta si nu judeca (Luca 12, 21; Matei 6, 19-
21).

4. Judecata finala si Imparatia lui Dumnezeu: Hristos vorbeste despre judecata
finala, unde cei care au ficut fapte bune vor fi rasplatiti. Imparatia lui Dumnezeu este
pregatitd pentru cei care au implinit vointa divina prin faptele lor de iubire si milostenie
(Matei 25, 34-40).

5. Porunca iubirii: Inaltarea lui Hristos la cer este insotitd de porunca suprema
de a iubi unii pe altii asa cum El ne-a iubit. Aceasta este cheia vietuirii crestine si motivatia
pentru activitatea apostolica (Ioan 15, 12-17).

6. Impactul evanghelic in societate: In timp ce textele evanghelice nu sunt
lucrari de specialitate in domenii economice, sociale sau politice, principiile lor rdman
fundamentale pentru abordarea problemelor sociale, avand un caracter moral profund care
influenteaza si dimensiunea religioasa a vietii umane.

Aceste reflectii evidentiaza cd, in ciuda schimbarilor si complexitatilor sociale moderne,

valorile evanghelice ale iubirii si milosteniei continud sd ofere un ghid esential pentru

comportamentul moral si etic in societate. Hristos raméane exemplul suprem si modelul pentru

trairea unei vieti dedicate iubirii si ajutorarii aproapelui.

Intelegerea slujirii ca fundament misionar al relatiei dintre Dumnezeu si om, precum si

intre oameni, se bazeaza pe invataturile si reglementarile din Vechiul si Noul Testament. Vom

explora in detaliu cum aceste concepte sunt exprimate si dezvoltate in fiecare dintre cele doua

testamente si cum influenteaza practica diaconald si misionara.

1. Slujirea in Vechiul Testament
1.1. Fundamentele diaconiei Vechiului Testament

Slujirea, in sensul de ajutorare a celor aflati in nevoie si de promovare a dreptatii sociale,

este o tema centralda in Vechiul Testament. Diaconia Vechiului Testament se bazeaza pe doua

concepte fundamentale: Tsedaka si Chesed.



. Tsedaka (7p7%) inseamna dreptate sau dreptate sociala. Se refera la obligatia
morala si legala de a face dreptate, inclusiv sprijinul pentru cei saraci si nevoiasi. Este
strans legata de ideea de caritate si de implinirea dreptatii sociale.

. Chesed (7017) se traduce adesea prin ,,mila” sau ,,indurare”. In context biblic,
Chesed reflecta o formd de iubire activa, de ingrijire si de compasiune fata de ceilalti,
bazata pe fidelitatea fatd de Dumnezeu si fata de aproapele.

1.2. Exemple biblice si reglementari

. Iov este un exemplu de dreptate sociald in Vechiul Testament. El este
descris ca fiind un model de ajutorare a celor saraci si nevoiasi (lov 29:12-16).
Comportamentul sau se bazeaza pe principiile Tsedaka si Chesed.

. Legea Sabatului si Anul Sabatic sunt reglementari importante care reflecta
preocuparea pentru dreptate sociald si sprijin pentru cei saraci. De exemplu, Legea
Sabatului (Exod 23:12) impune odihna nu doar pentru oameni, ci $i pentru animale si
straini. Anul Sabatic (Lev 25:1-7) oferd o pauza pentru pamant si o oportunitate de a
redistribui resursele celor saraci si strdinilor.

. Orasele de azil (Numeri 35:6) sunt institutii care ofera protectie celor care
nu au comis crime intentionate, demonstrand preocuparea pentru justitia sociala si protectia
celor vulnerabili.

In Vechiul Testament, ajutorul acordat siracilor si strdinilor este justificat teologic
prin legatura cu dreptatea si mila lui Dumnezeu. Dumnezeu este vazut ca fiind un protector
al saracilor si strainilor (Deuteronom 10:18). Aceasta este o expresie a fidelitdtii divine fata

de legea dreptatii si a indurarii.

In Noul Testament, conceptul de slujire este extins si aprofundat, reflectand invataturile lui
lisus Hristos si ale apostolilor. Diaconia devine un aspect esential al credintei crestine, centrata pe
iubirea si caritatea universala.

Agape (Gyémn) este termenul grec pentru iubirea neconditionat si sacrificiald. In Noul
Testament, aceasta iubire este exemplificatd prin viata si sacrificiul lui lisus Hristos si este
chemata sa fie modelul pentru comportamentul crestin. lisus predica despre iubirea fatd de
aproapele si oferirea de ajutor celor aflati in nevoie. in Predica de pe Munte (Matei 5-7), El

subliniaza importanta milostivirii si dreptatii, afirmand ca cei care sunt milostivi vor fi miluiti



(Matei 5:7). In Parabola Samariteanului Milostiv (Luca 10:25-37), lisus exemplifica iubirea
activa si ajutorul fatd de strdini si cei In nevoie, punand accent pe actiune si compasiune.

Stantul Pavel subliniaza importanta milostivirii si a ajutordrii celor in nevoie in
epistolele sale. El iIndeamna credinciosii sd 1si arate milostivirea si bunatatea fatd de altii
(Coloseni 3:12; Filipeni 2:1-4).

Pavel vorbeste despre Dumnezeu ca fiind bogat in milostenie (Efeseni 2:4) si
incurajeazd comunitdtile crestine sd urmeze exemplul lui Dumnezeu si al lui Hristos in
ingrijirea celor defavorizati. Sabatul si Anul Sabatic sunt reinterpretate in contextul crestin
ca simboluri ale odihnei si restaurarii aduse de Hristos (Matei 11:28). Hristos este vazut ca
fiind Tmplinirea legii si ca aducator al unei noi realitati spirituale.

Zeciuiala si distributia resurselor sunt reinterpretate in Noul Testament prin
conceptul de comuniune si sprijin reciproc in comunititile crestine. In Biserica primari,
credinciosii 1si Tmpartaseau bunurile si se sprijineau reciproc (Faptele Apostolilor 2:44-45;
4:32-35).

Slujirea in Vechiul Testament si Noul Testament reflectd o continuitate in preocuparea
pentru dreptate si mil. In Vechiul Testament, slujirea este reglementata prin lege si practici sociale
care reflectd caracterul just si milostiv al lui Dumnezeu. In Noul Testament, acest concept se
extinde prin exemplul lui lisus si invataturile apostolilor, subliniind iubirea activa si sacrificiala ca
fundament al relatiei cu Dumnezeu si cu semenii.

Aceastd intelegere holistica a slujirii ca fundament misionar oferd o baza solidd pentru
practica diaconala, demonstrand cum iubirea divind se manifesta in actiuni concrete de sprijin si
justitie sociala.

Lucrarea de asistenta sociala a Bisericii crestine a fost prezenta inca din primele zile ale
crestinismului, avand ca scop principal recunoasterea si valorizarea fiecarei persoane in numele
lui Dumnezeu. Aceastd misiune a fost profund implicata 1n activitatile Bisericii din primul veac si
continud sa fie un aspect central al misiunii ei In toate veacurile ulterioare. Sf. Apostoli indemnau
necontenit credinciosii sd practice milostenia, oferindu-se lor insisi ca model. Biserica face o
distinctie clara intre persoanele capabile de munca si cele care nu sunt, oferindu-le celor dintai
munca cinstitd si retribuitd, iar celor din urma milostenie.

In contextul misiunii sale, Biserica nu doar ca isi indeplineste rolul de a aduce mesajul

divin 1n lume, dar si ajutd oamenii sa se ridice spiritual, implinind astfel scopul credintei de a uni

10



omul cu Dumnezeu. Toate aspectele acestei lucrari divine sunt fundamentate pe adevarul biblic,
care aratd cd lucrdrile divine trebuie sa se realizeze in dimensiuni infinite. Biserica a dezvoltat
mesajul lui Hristos pentru a fi accesibil fiecarei persoane si fiecarei culturi, vorbind personal
fiecarei categorii umane: copiilor, tinerilor, cercetatorilor, muncitorilor, artistilor, filozofilor si
politicienilor.

Pentru cei neajutorati si saraci, glasul lui Hristos n Biserica asteapta sa se facad auzit din
inimile si gura tuturor oamenilor, indiferent de rangul social sau preocupadrile lor. Astfel, Biserica
vorbeste pentru toti, prin intermediul tuturor. Aceasta ramane aldturi de oameni in suferintele si
durerile lor, bucurindu-se de fiecare vindecare, si constituie atat fermentul lumii, cat si inima
societdtii umane, stiind cd menirea lumii este sa se Tnnoiasca in Hristos si sd devind una cu EL

Prin implinirea acestei lucrari, Biserica isi realizeaza rolul sau de salvator al lumii, nu doar
prin daruirea harului Duhului Sfant, ci si prin raspandirea nvataturii blande a lui Hristos si prin
slujirea liturgica, care Insandtoseste si innobileazd demnitatea omului, oferind noi si profunde
sensuri spirituale umanitatii. Misiunea universald a Bisericii implicd o abordare justd, generand
lumini si energii care constituie si consolideazd comunitati de credinciosi care traiesc conform
invataturilor ei.

Invititura Bisericii afirma si apard drepturile oamenilor, promovandu-le in spiritul
poruncilor lui Hristos, si trebuie feritd de orice fel de falsd autonomie. Prin lucrarea sa misionara,
Biserica aduna dimensiunile risipite ale lumii si le organizeaza conform proniei divine, realizand
0 unitate armonioasa divind si umana superioard tuturor realitatilor pamantesti. Dumnezeu este
centrul istoriei umane si axul civilizatiei si culturii universale, deoarece El a biruit moartea si va
judeca intreaga faptura umeneasca.

In acest context, intreaga doctrina sociald a Bisericii se subordoneaza planului divin de
instaurare a Imparitiei lui Hristos. Activititile umane, periclitate de mandrie si dezordine morala,
trebuie indreptate prin participarea la suferinta lui Hristos. Sf. Apostoli, invatand iubirea de
aproapele, au propovaduit ca dragostea este virtutea suprema, mai presus decat alte virtuti crestine.
Sf. Pavel, in imnul 1ubirii din 1 Corinteni 13, subliniazd cd dragostea cuprinde multe datorii,
precum mentinerea pacii, sprijinirea aproapelui si bunatatea fata de cei mici.

Biserica, prin misiunea sa filantropica, transforma viata lumii intr-o miscare de tipul
diaconicatului, in care slujirea aproapelui se adauga spatiului liturgic. Invatitura Bisericii despre

grija fatd de om este parte integrantd a lucrarii sale liturgice, care vizeaza transformarea umanitatii

11



inspre sfintenie si curatie desdvarsitd. Aceasta implicd o abordare care combind dimensiunile
spirituale si rationale ale existentei umane, ambele izvordnd din acelasi act creator al lui

Dumnezeu.

Capitolul 3 - Filantropia duhovniceasca si caracterul ei misionar.

,Filantropia duhovniceasca” este un concept care combina aspectele filantropiei cu cele
ale spiritualitatii. Acesta se refera la actul de a oferi ajutor si sprijin nu doar dintr-o perspectiva
materiald, ci si dintr-o dimensiune spirituala si emotionala. In loc sa se concentreze exclusiv
pe resursele materiale, filantropia duhovniceascd include oferirea de sprijin emotional si
spiritual. Acest lucru poate Tnsemna consiliere, rugaciune, meditatie comuna sau alte practici
care ajutd la imbunatatirea bundstarii interioare a persoanelor aflate in nevoie. Aceasta forma
de filantropie promoveaza o abordare bazata pe intelegerea profunda a suferintei si a nevoilor
spirituale ale celorlalti. Implica empatie si dorinta de a ajuta nu doar la nivel material, dar si la
nivelul sufletului.

Filantropia duhovniceasca poate include si crearea de comunitati care oferd sprijin
reciproc si Incurajare spirituald. Aceste comunitati pot oferi un sentiment de apartenenta si
sprijin iIn momente dificile. Aceasta poate include activitati care ajutd oamenii sa isi dezvolte
si sa is1 imbogateasca viata spirituala, cum ar fi participarea la retrageri spirituale, studiu
religios sau practici de auto-reflectie. Filantropia duhovniceasca adesea reflectd valorile si
credintele spirituale ale celor care o practica, promovand actiuni care sunt aliniate cu aceste
valori, cum ar fi dragostea, iertarea si bunatatea.

In esents, filantropia duhovniceasca cauti si ofere o formi de ajutor care este profunda

si integrata, recunoscand importanta atat a nevoilor materiale, cét si a celor spirituale.

Filantropia duhovniceasca se refera la aspectele practice si spirituale ale ajutorarii umane

din perspectiva ortodoxa, fiind parte integrantd a misiunii Bisericii. Aceasta include:
Ajutorul Spiritual si Moral: Biserica nu ofera doar asistenta fizica, ci si indrumare
spirituald. Aceasta inseamna ca filantropia pastorald are o dimensiune profunda, implicand
indrumarea sufleteascad a celor in nevoie, ajutdndu-i sa 1si gaseasca sensul si scopul in viatd

prin comuniunea cu Dumnezeu.

12



Comuniunea cu Dumnezeu si Aproapele: Filantropia este vdzuta ca un mijloc de
intarire a relatiei cu Dumnezeu si cu semenii. Actele de milostenie si Ingrijire sunt expresii ale
iubirii divine care se manifesta in mod concret prin acte de ajutorare a celor defavorizati, avand
scopul de a dezvolta comuniunea si solidaritatea intre oameni.

Trairea Crestina: Procesul de trdire ortodoxda implicd o transformare interioara
continud, prin care credinciosul este chemat sa devina mai asemanator cu Hristos. Filantropia
pastorald faciliteazad aceastd transformare, ajutdnd credinciosul sd trdiascd conform
invataturilor lui Hristos si s isi imbunatateasca relatiile cu ceilalti.

Hrana in teologia ortodoxa este un concept care transcende simpla necesitate fizica,
implicand si aspecte spirituale profunde:

Hrana Fizici: Lumea creati de Dumnezeu oferd hrana necesara trupului uman. in
traditia ortodoxa, mancarea este vazuta nu doar ca o necesitate fizica, ci si ca un dar divin care
contribuie la bunastarea fizica si spirituala a omului.

Hrana Spirituala: Conform invataturii ortodoxe, omul nu se hraneste doar cu hrana
materiald, ci are nevoie de hrand spirituala pentru a trai in comuniune cu Dumnezeu. Aceasta
include invataturile Bisericii, sacramentele si rugaciunea, toate acestea fiind esentiale pentru
imbogdtirea vietii spirituale.

Euharistia ca Hrana Vietii: Sfanta Impartasanie este vazuta ca hrana esentiala pentru
viata vesnica. In cadrul acestui sacrament, Trupul si Sangele lui Hristos devin hrana spirituala
prin care credinciosii intrd intr-o comuniune profundd cu Dumnezeu. Aceasta este perceputa
ca implinirea si aprofundarea comuniunii divine si umane.

* v

Tubirea Divina si Transfigurarea Omului
Iubirea divina in traditia ortodoxd nu este doar un concept abstract, ci se manifestd in
moduri foarte concrete:

Virtutile Spirituald: Iubirea lui Dumnezeu dezvoltd in om virtuti care 1i permit sd
traiascd conform vointei divine. Aceste virtuti includ compasiunea, rabdarea, smerenia si
dragostea fatd de aproapele. Virtutile sunt rezultatul actiunii divine in viata umana si sunt
esentiale pentru cresterea spirituala.

Transfigurarea Personali: Prin iubirea divind, omul este chemat sa se transforme

spiritual si moral. Aceasta implicd o schimbare profunda a caracterului si a comportamentului,

astfel Incat individul sa traiasca intr-o armonie mai mare cu Dumnezeu si cu ceilalti.

13



Transformarea Lumii: Transfigurarea personald are si un impact asupra lumii. Prin
trairea virtutilor si practicarea iubirii divine, omul contribuie la transformarea si imbunatatirea
lumii in care traieste, facand-o un loc mai bun si mai drept.

Euharistia: Manifestarea Iubirii Divine

Euharistia este centrul vietii liturgice ortodoxe si reprezinta cea mai profunda manifestare
a iubirii divine: In cadrul Euharistiei, painea si vinul sunt transformate in Trupul si Sangele lui
Hristos. Aceasta transformare simbolizeaza unirea profunda intre Dumnezeu si oameni, oferind o
hrana spirituala esentiald pentru mantuirea si comuniunea vesnica.

Comuniunea Euharistica: Participarea la Euharistie este vazutd ca o forma de
comuniune directd cu Dumnezeu. Este un act de adorare si recunostinta, care intareste legatura
spirituald intre credinciosi si Hristos.

Pronia Dumnezeiascii: Manifestarea ingrijirii Divine

Pronia divina se referd la modul in care Dumnezeu isi manifesta planul si grija pentru
lume:

Revelarea Iubirii Divine: Dumnezeu, prin Pronia Sa, isi aratd iubirea si ingrijirea
pentru creatie. Aceasta include atat aspecte fizice (cum ar fi asigurarea resurselor necesare
vietii), cat si aspecte spirituale (cum ar fi Indrumarea si protectia divind).

Déaruirea de Sine: Dumnezeu isi ddruieste pe Sine umanitatii prin creatie si prin
sacramente. Acest act de daruire este fundamental pentru intelegerea relatiei dintre Dumnezeu si
oameni, subliniind faptul ca Dumnezeu este activ si implicat in viata fiecarei persoane.

Filantropia ca Model de Transfigurare

Filantropia ortodoxa este consideratd un model de transfigurare a lumii si de dezvoltare
spirituala:

Dimensiuni Spirituale si Morale: Prin acte de filantropie, individul si comunitatea
contribuie la dezvoltarea unor dimensiuni spirituale si morale. Aceste acte nu sunt doar
ajutoare temporare, ci contribuie la transformarea profunda a societatii si a individului.

Pedagogie si Duhovnicie: Filantropia are un aspect educational si spiritual,
contribuind la formarea caracterului si la aprofundarea credintei. Este un mod de a trai credinta

in practica si de a influenta pozitiv comunitatea.

14



Cooperare si Conlucrare: Practicarea filantropiei ajuta la dezvoltarea cooperdrii intre
oameni, contribuind la rezolvarea conflictelor si la reducerea suferintei. Aceasta reflectd
idealurile ortodoxe de comuniune si solidaritate.

Relatia dintre Dumnezeu si Creatie
In traditia ortodoxa, relatia dintre Dumnezeu si creatie este complexa si profunda:

Distinctia dintre Divinitate si Creatie: Dumnezeu este necreat si transcendent, in
timp ce creatia este creatd si temporard. Aceste doua realitdti sunt distincte, dar Dumnezeu este
implicat activ In lume prin intermediul energiilor divine.

Implicarea Divina: Dumnezeu este prezent in lume prin energiile necreate, care
imbogatesc si transforma realitatea umana si cosmicd. Aceasta implicd o relatie continud si
activa intre Creator si creatie.

Coborirea si Iniiltarea: Dumnezeu se coboari in lume prin Fiul si Duhul Sfant pentru
a aduce mantuire si transformare. Aceastd coborire este urmatd de indltarea omului catre
Dumnezeu, realizind comuniunea eterni. In concluzie, textul subliniazi ci filantropia
ortodoxa este strans legata de 1ubirea divina si de mantuire, avand un impact profund asupra
individului si a comunitatii. Filantropia nu este doar un act de ajutorare, ci o manifestare a
iubirii si grijii divine care transformd lumea si oamenii, Tmbogatindu-le viata spirituald si
morala.

Daruirea personald totald pentru méntuirea semenilor este consideratd esenta vietii
crestine, intrucat reflectd imitatio Christi, adicad imitatia lui Hristos. Hristos, in calitatea Sa de
Dumnezeu intrupat, a demonstrat daruirea totald prin jertfa Sa pe cruce. Aceasta este
modalitatea suprema prin care Dumnezeu isi manifesta iubirea fatd de umanitate. Déruirea
totala a lui Hristos este un model pentru fiecare crestin. Traind in Hristos, prin lucrarea Duhului
Sfant, credinciosul este chemat sa imite sacrificiul divin, adica sa se dedice complet pentru
binele altora. Aceasta dedicare nu este doar un act de generozitate, ci o manifestare a unei
relatii autentice cu Hristos, care transformd si sfinteste viata omului. Dumnezeu este
transcendent, adica existd dincolo de limitele naturale ale universului si ale perceptiel umane.
Aceastd transcendenta face ca Dumnezeu sd fie inaccesibil in totalitate pentru intelegerea
umana. Prezenta divind este simultan ubicud (patrunde tot) si inaccesibild in mod direct pentru

mintea umana.

15



Pentru a depisi aceste limite, Dumnezeu S-a revelat in Hristos. Intilnirea cu Hristos
reprezintd o apropiere directd de divinitate, ficAnd-o accesibild intr-un mod tangibil. Prin Hristos,
care este ,,Dumnezeu in trup”, omul poate percepe si experimenta iubirea si mantuirea divina, chiar
dacd natura divind riméne dincolo de intreaga cunoastere umana. In traditia crestina rasariteana,
bogatia materiala este vazuta ca un dar divin destinat intregii comunitati. Crestinii sunt invatati sa
foloseasca resursele materiale nu doar pentru binele personal, ci si pentru sprijinirea si ajutorarea
celor aflati in nevoie. Acest principiu reflectd idealul iubirii filantropice si solidarititii umane.
Actele de milostenie nu sunt doar fapte de generozitate, ci modalitati prin care crestinii contribuie
la instaurarea Tmparatiei lui Dumnezeu pe pamant. Prin ajutorul oferit semenilor, credinciosii
participad activ la transformarea comunitatii si la imbunatatirea conditiilor de trai ale celor din jur,
consolidand astfel legatura dintre iubirea divina si actiunile umane.

In concluzie, filantropia crestind, asa cum a fost dezvoltata de Parintii Bisericii, reprezinta
o practica profunda si complexa, care combinad iubirea divind cu angajamentul activ de a raspunde
nevoilor umanitatii. Aceastd traditie continud sa fie relevanta si inspiratoare n contextul

contemporan, oferind un cadru pentru aplicarea valorilor crestine in viata de zi cu zi.

Capitolul 4. Filantropia misionard ca expresie vie a activitatii monahale in

Biserica Ortodoxa.

Biserica Ortodoxa este considerata una, in conformitate cu unitatea Sfintei Treimi si cu
marturisirea unei singure credinte si botez. Aceastd unitate este manifestatd prin Euharistie,
care simbolizeaza si actualizeazd comuniunea dintre membrii Bisericii. Sfintenia Bisericii
provine din Hristos, care este izvorul sfinteniei. Pacatele credinciosilor nu afecteaza sfintenia
Bisericii, deoarece aceasta este sustinutd prin tainele sale si prin trdirea In virtute si iubire.
Biserica Ortodoxd ramane sfanta si purificatoare, datoritd comuniunii cu Hristos si a lucrarii
Duhului Sfant.

Biserica Ortodoxa este universald si apostolica. Universalitatea se reflecta in prezenta
lui Hristos in toate Bisericile locale, iar apostolicitatea se manifesta prin fidelitatea fata de
traditia apostolica si continuarea misiunii apostolilor. Derivat din grecescul ,,orthodoxos”, care
inseamna ,,drept-credincios” sau ,,laudator de Dumnezeu in mod drept”, termenul se refera la

credinta corecta si la adorarea lui Dumnezeu intr-un mod care respecta traditia bisericeasca. In

16



contextul Bisericii Ortodoxe, ,,ortodoxie” se referd la pastrarea adevarului credintei asa cum a
fost transmisa de apostoli. Biserica Ortodoxa continud sa se angajeze 1n activitati filantropice
si misionare, bazandu-se pe traditia apostolica si pe exemplul lui Hristos. Aceste activitati sunt
esentiale pentru exprimarea si realizarea credintei ortodoxe in lume.

Filantropia, ca aspect al iubirii divine, este centrald in viata Bisericii. Aceasta nu este
doar o activitate sociald, ci o extensie a vietii trdite in conformitate cu modelul Sfintei Treimi.
Iubirea fata de semenii nostri este vazuta ca o reflectare a iubirii lui Dumnezeu si trebuie sa fie
prezentd in toate aspectele vietii bisericesti. Filantropia nu trebuie sa fie limitata de criterii
religioase. Biserica Ortodoxa se implica in activitati caritabile fard a discrimina si recunoaste
valoarea filantropiei umanitatii. Activitatea caritativd este apreciatd In masura In care
contribuie la implinirea vietii oamenilor. Biserica Ortodoxda vede dimensiunea sociald ca
esentiala, dar nu trebuie sa devina principald in detrimentul dimensiunii sacramentale. Rolul
Bisericii este sa Tmbine aceste doud dimensiuni, fara a le separa dihotomic. Statul, pe de alta
parte, are un rol limitat i temporar in comparatie cu natura permanentd a Bisericii si a lui
Dumnezeu.

in contextul monahismului, filantropia este vizuti ca o manifestare a devotiunii fata de
oameni, nu ca o fugd de lume. Monahii contribuie la viata comunitatii prin rugdciune si ajutor
practic, integrand astfel trairea spirituala in contextul social. In viziunea Ortodoxa, statul are
un rol relativ si provizoriu in comparatie cu Biserica, care este vazuta ca fiind de natura eterna
st divina. Biserica isi indeplineste misiunea in lume fara a se limita de structurile temporale ale
statului, care sunt considerate trecatoare.

Lucrarea misionara a Bisericii Ortodoxe si valorile filantropice care decurg din aceasta sunt

strans legate de teologia sociald si de misiunea de a aduce mesajul Evangheliei in societatea

contemporana. In cadrul teologiei sociale, lucrarea misionara isi gaseste expresia intr-o doctrinad

care nu doar proclamd invataturile lui Hristos, ci si rdspunde nevoilor lumii actuale printr-o

implicare activa si filantropica. latd cateva aspecte cheie ale valorilor filantropice ale lucrarii

misionare in contextul teologiei sociale:

1. Imparitia lui Dumnezeu si Biserica ca Trup al lui Hristos

Biserica Ortodoxa se percepe ca ,,Trupul lui Hristos”, un organism spiritual care este parte

integrantd a Impdratiei lui Dumnezeu, dar care nu se identificd complet cu realitatea lumeasca. In

acest sens, misiunea Bisericii este de a aduce natiunile la Dumnezeu si de a transforma cultura si

17



congtiinta nationald prin valorile Evangheliei. Crestinul este chemat sa participe activ in
dezvoltarea societatii, imbogatind cultura nationala cu principiile divine ale dreptatii, adevarului,
bucuriei si pacii.

2. Re-crestinizarea valorilor sociale

Teologia sociald ortodoxa Incearca sa restaureze valorile sociale printr-o reintoarcere la
invataturile crestine. Se pune accent pe integritatea spirituald a individului si a comunitatii si pe
reconcilierile dintre dimensiunea religioasa si cea sociald. Biserica nu trebuie sa fie perceputa ca
un organism separat de societate, ci ca o forta care transforma si imbogateste viata sociald prin
principii crestine fundamentale.

3. Necesitatea unei doctrine sociale bine fundamentate

Chiar daca Biserica Ortodoxa nu a elaborat inca o doctrina sociald oficiala acceptata de
sinoduri ecumenice, aceasta dispune de o experientd vastd in domeniul filantropic. Misiunea
Bisericii include nu doar proclamatia Evangheliei, ci si implementarea acesteia in practica prin
servicii filantropice, care sunt expresia iubirii divine si a grijii pentru aproapele.

4. Echilibrarea dimensiunii liturgice si filantropice

Ortodoxia pune accent pe dimensiunea liturgicda, dar este esential ca aceasta sa fie
completata de o activitate filantropica activd. De asemenea, trebuie recunoscutd importanta
ambelor dimensiuni, iar slujirea filantropica sd fie integratd in viata liturgicd a Bisericii,
demonstrand unitatea Intre cult si actiune sociala.

5. Teologia sociala ca reactie la secularism

Teologia sociald ortodoxa se pozitioneazd ca o reactie la secularism si la tendintele de
desintegrare a valorilor crestine in societate. Prin implicarea activa in problemele sociale, Biserica
Ortodoxa isi afirma relevanta si contribuie la restaurarea valorilor divine in viata cotidiana.

6. Unirea traditiei cu contextul contemporan

Pentru a fi relevantd in lumea moderna, Biserica trebuie sa imbine traditia sa cu necesitatile
actuale. Traditia filantropicd ortodoxa trebuie reinterpretatd si aplicatd in contextul provocdrilor
contemporane, pentru a oferi solutii eficiente si practice la problemele actuale ale societatii.

7. Implicarea in dialogul ecumenic si social

Ortodoxia participa activ la dialogul ecumenic si social, promovand reconcilierea si
colaborarea intre diferite traditii crestine si organizatii. Aceasta ajuta la crearea unui cadru 1n care

valorile crestine pot fi aplicate pentru binele comun, sprijinind o societate mai justd si mai umana.

18



In concluzie, valorile filantropice ale lucrarii misionare in cadrul teologiei sociale ortodoxe
sunt fundamentale pentru intelegerea si aplicarea Tnvataturilor lui Hristos n contextul actual. Prin
combinarea aspectelor liturgice cu implicarea sociala si filantropica, Biserica Ortodoxa raspunde

nevoilor contemporane, mentinand in acelasi timp legatura cu traditia sa sacra.

Concluzii

Expresia lucrarii misionare in cadrul Bisericii, in contextul realizarii unitatii si
universalizarii manifestarilor umane, este redimensionatd in raport cu notiunile de izolare si
separare in contextul lucrérilor filantropice implinite in spatiul vietii monahale. In crestinismul
rasaritean contemporan, abordarea monahala, caracterizata printr-o viata de retragere si rugaciune,
este adesea consideratd o optiune preferatd in raport cu gandirea seculard care pune accent pe
implicarea directa in societate si filantropie.

Totusi, viata monahald reprezinta un mod profund si cuprinzator de a trai modelul apostolic
si evanghelic, reflectaind comuniunea desavarsita dintre Persoanele Sfintei Treimi. Monabhii, prin
slujire, rugdciune si ascultare, continud sa manifeste iubirea fatd de aproapele si sa trdiascd in
conformitate cu idealurile crestine de filantropie, in ciuda retragerii lor aparent din lume. Ei ofera
un model de viati care arati cum sa traiesti pentru a te regasi in Imparatia lui Dumnezeu alituri de
Hristos, printr-o existenta de comuniune si jertfa.

Viata monahala se fundamenteaza pe morala Sfintelor Evanghelii si pe modelul lui Hristos,
care este exemplu de ascultare si jertfd suprema. Monabhii 1si trdiesc viata urmand exemplul iubirii
dintre Persoanele Sfintei Treimi, cautand sa indeplineasca ascultarea si slujirea fatd de semenii lor.
Aceasta se reflecta in idealul monahului de a deveni o imagine a dragostei desavarsite si a ascultarii
divine, asa cum a fost exemplificat de Hristos in sacrificiul Sau pe cruce.

Indumnezeirea omului, propovaduita de Hristos, se realizeaza prin comuniunea euharistica
si prin participarea la viata divind, In cadrul liturgic al Bisericii. Viata monahala este, astfel, o
continuare a vietii Bisericii primare si un model de triire morali si spirituala. Intre parasirea lumii
si asumarea suferintei intregii lumi prin slujirea semenilor, monahii respecta reguli strict stabilite
care reflectd angajamentul lor fata de idealurile crestine.

In Sfanta Scripturd, viata Mantuitorului este prezentati ca fiind triita intr-o comunitate,

unde bunurile erau comune. Sfintii Apostoli si succesorii lor au continuat acest model,

19



considerandu-1 calauzitor in viata crestind. Miscarea monahala, prin angajamentul fatd de valorile
divine si prin refuzul compromisurilor lumesti, se pozitioneaza radical impotriva raului si a
conformismului.

Viata monahala, desi poate parea introvertita si retrasa, este, de fapt, profund legatd de
universaliatea invataturii lui Hristos. Monahii traiesc o viatd de reculegere si rugaciune, dar aceasta
viata reflectd universalitatea si iubirea dumnezeiascd. Aceasta este o trdire care depaseste limitarile
temporale si spatiale, cautand sa implineasca imperativul evanghelic al iubirii aproapelui.

Desi viata monahala este adesea interpretata ca o retragere de la lume, ea este in realitate o
modalitate de a trdi intr-o relatie profundd cu Dumnezeu, fiind un model de traire crestinad
autentica. Aceasta reflectd un angajament fata de Hristos si fatd de idealurile Sale, fiind un dar al
Duhului Sfant si un model de viatd pentru toti credinciosii. Viata monahala este astfel un exemplu
de cum iubirea divind poate transforma si transfigura viata umana, aducand-o mai aproape de

Imparatia lui Dumnezeu.

20



