UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL TEOLOGIE

REZUMAT

TEZA DE DOCTORAT

SINCRETISMUL RELIGIOS - EXPRESIE A
FENOMENULUI NEORELIGIOS.
EVALUARE MISIONARA

COORDONATOR:
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR

DOCTORAND:

Pr. Ciobotaru Irinel

Constanta 2024



CUPRINS
INTRODUCERE
1. Argumentul si obiectivele cercetarii
2. Relevanta cercetarii din punct de vedere misionar
3. Metodologia si stadiul actual al cercetarii in spatiul roménesc si international
4. Structura lucrarii
CAPITOLUL I - DIVERSITATEA RELIGIOASA — CATALIZATORUL
SINCRETISMULUI RELIGIOS
1.1. Globalizare si interactiune religioasa
1.2. Pluralizarea religioasd contemporana
1.3. Granitele religioase si delimitari identitare
1.3.1. Granitele religioase ca limite si ca oportunitati de relationare reciproca.
Consideratii istorice
1.3.2. Permeabilitatea granitelor
1.3.3. Acolo unde exista granite, interactiunile devin intalniri
1.3.4. Provocari actuale si viitoare ale fluidizarii granitelor religioase Concluzii

CAPITOLUL II — SINCRETISMUL RELIGIOS — PREFATAREA UNEI CONFUZII
IDENTITARE

2.1. Sincretismul in cadrele delimitdrii conceptuale

2.1.1. Teoretizarea sincretismului religios

2.1.2. Sincretismul in perspectiva analizelor teologice

2.1.3. Sincretismul ca amestec neprincipial

2.1.4. Pozitii contemporane

2.1.5. Sincretismul ca dialog metaxic

2.2. Sapte modele diferite de abordare a sincretismului 1n teologie

2.3. Motivatii psihologice ale bricolajului religios

2.4. Apartenenta religioasd multipla sau identitatea religioasa hibridd — derivat al

sincretismului religios

2.4.1. Tipuri de apartenenta religioasd multipla

2.3.1.1. Apartenenta culturala

2.3.1.2. Apartenenta la familie

2.3.1.3. Apartenenta ocazionala

2.3.1.4. A crede fara a apartine

2.3.1.5. Apartenenta asimetrica

2.4.2. Gradele de apartenenta religioasd multipla

2.4.3. Apartenenta religioasd multipla si pluralismul religios

2.4.4. Apartenenta religioasa multipld ca obstacol pentru dialogul interreligios

2.4.5. Apartenenta religioasa multipld sau identitatea religioasa hibrida

2.4.6. Dinamica apartenentei religioase multiple

2.4.7. Modele de apartenenta religioasd multipla

Concluzii
CAPITOLUL III - SINCRETISMUL RELIGIOS — ABORDARI TEOLOGICE SI
FILOSOFICE

3.1. Raspunsuri filosofice la sincretism



3.1.1. Incompatibilitatea
3.1.2. Sincretismul condamnat de perspectivele teologice crestine si Consiliul
Mondial al Bisericilor
3.1.3. Respingerea sincretismului nu se bazeaza pe logica
3.1.4. Implicatia emotionala si criteriul adevarului
3.1.5. Diferente intre traditii si in interiorul acestora
3.2. Abordarea sincretismului in teologia crestina
3.2.1. Adolf von Harnack despre sincretism
3.2.2. Valentele sincretismului la Adolf von Harnack
3.2.3. Hendrik Kraemer despre sincretism
3.2.4. ,,Problema complicatd” a revelatiei si a adevarului pentru tendintele sincretiste
3.2.5. Factorul revelatiei ca criteriu al adevarului
3.2.6. Inculturatie, indigenizare si contextualizare — paradigme misionare aplicabile
societatii pluraliste contemporane?
Concluzii
CAPITOLUL IV — POZITII CRITICE FATA DE SINCRETISMUL RELIGIOS DIN
PUNCT DE VEDERE MISIONAR
4.1. Misiunea Bisericii in contextul derapajelor sincretiste
4.1.1. Misiunea Bisericii in orizontul noilor paradigme si provocari contemporane
4.1.2. Abordari ale misiunii fatd de alte religii si culturi: dislocare si acomodare
4.2. Reactii misionare si urgente pastorale fatd de sincretism si noua religiozitate
4.2.1. Sincretismul ca vehicul al fenomenului neoreligios
4.2.2. Neglijarea noilor religii
4.2.3. Abordarea apologetica
4.2.3.1. Apologetica pozitiva
4.2.3.2. Apologetica negativa
4.2.4. Deficientele abordarii apologetice
4.2.5. Abordarea prin dialog
4.3. Raspunsuri biblico-misiologice la provocarea sincretismului
4.3.1. Parenting spiritual: un model biblic de discipolat in sfera adevarului hristic
4.3.2. Conditia spirituald a celor care adera la noile religii
4.3.3. Masuri preventive Impotriva implicarii intr-o noua religie
4.3.4. Recuperarea membrilor unei religii sincretiste
4.4. O perspectiva biblica si misiologica asupra rolului culturii in propovaduirea
Evangheliei
4.5. Contextualizare ca vector misionar in propovaduirea Evangheliei
4.5.1.Natura si necesitatea contextualizarii
4.5.2. Modele de contextualizare
4.5.3. Contextul si Scriptura
4.5.4. Modele biblice si istorice de contextualizare
4.5.5. Diferentierea dintre contextualizare si sincretism
4.5.6. Contextul ne ajutd sa comunicdm eficient mesajul biblic
Concluzii
CONCLUZII
BIBLIOGRAFIE



Argumentul si obiectivele cercetarii

Complexitatea lumii in care trdim astdzi denotd complexitatea provocarilor la care
Biserica lui Hristos este chemata sa raspunda teologic, misionar si pastoral. Exercitiul misionar
este parte constitutiva a fiintei si vocatiei Bisericii de a fi in lume ca pastritoare si
propovaduitoare a Adevarului revelat, a Evangheliei. Data fiind realitatea anului 2024, in care
diversitatea religioasd se situeaza in tandem cu secularizarea si indiferentismul religios,
misiunea Bisericii crestine trebuie sa-si pastreze fidelitatea paradigmatica fatd de traditia
identitatii, dar, In acelasi timp, trebuie sa se orienteze pe noi strategii de articulare a marturiei
despre Hristos, Fiul lui Dumnezeu inviat.

Un punct pe agenda studiilor misionare contemporane este intelegerea modului in care
aratd o intalnire misionara cu alte religii ale lumii si ce poate rezulta din aceasta fara a cadea in
compromisul sincretismului religios. In trecut, Biserica era izolata de diferitele religii ale lumii,
dar astizi, fiecare Biserici se confruntd cu faptul pluralismului. In mijlocul interactiunii
constante cu adeptii altor credinte, tendintele non-sincretiste sunt din ce in ce mai greu de
mentinut. In plus, in conditiile in care Occidentul isi pierde prestigiul si puterea in comunitatea
globala, atitudinea condescendenta bazatd pe superioritatea culturala este ceva de domeniul
trecutului. Mai mult, notiunea noastra de religie ca departament privat al vietii este contestata
de viziunile globale asupra lumii ale principalelor religii mondiale. Toate acestea ridica
probleme complexe. Cum sunt Hristos si Evanghelia unice in mijlocul altor angajamente
religioase? Cum trebuie sd intelegem religiile din punctul de vedere al Evangheliei? Care este
misiunea noastra fatd de membrii acestor comunitati religioase?

Raspunsurile la aceste intrebari nu pot evita problematica sensibild a sincretismului.
Sincretismul religios este frecvent mentionat in Sfanta Scriptura. In multe privinte, Cele Zece
Porunci sunt instructiunile lui Dumnezeu Tmpotriva sincretismului religios, deoarece primele
trei porunci (Iesire 20:1-7) 1i insarcineaza pe israeliti ,,s8 stea in mod distinct inaintea lui
Dumnezeu, firi a se baza pe alti dumnezei”!. La fel cum israelitii au fost avertizati impotriva
respingerii lui Yahweh si a slujirii altor dumnezei (Deut 11:16; 4 Regi 10:23), la fel si crestinii
Noului Testament au fost avertizati impotriva dublei loialitéti si a sincretismului (Mat 6:24; 1

Cor 10:14; Apoc 22:15).

! Gailyn Van Rheenen, ,,Modern and Postmodern Syncretism in Theology and Mission”, in The Holy Spirit and
Mission Dynamics, edited by C. Douglas McConnell, Pasadena, CA: William Carey, 1997, p. 173.

3



Sincretismul este o provocare religioasa la nivel mondial. Potrivit lui Michael Pocock,

»2. Din picate, atunci cand se discutd despre

,toate popoarele si religiile manifestd sincretism
influenta sincretismului asupra bisericii, multi tind sd vada ca se intampld in afara
crestinismului occidental, ca si cum forma occidentala a crestinismului ar fi imuna la
sincretism. Dar Andrew Walls si Scott Moreau sustin ca sincretismul este un pericol mai mare
pentru crestinii occidentali decat pentru cei africani sau indieni”® si ci ,,sincretismul, intr-o

»4 Cu alte cuvinte, sincretismul este

forma sau alta, a fost vazut peste tot unde a existat Biserica
o amenintare intdlnita n randul crestinilor din intreaga lume, in timp ce acestia isi exprima
credinta fie in cadrul propriei culturi, fie la nivel transcultural. S-ar putea discuta daca
crestinismul occidental este sau nu in mod inerent mai expus riscului de sincretism. Cu toate
acestea, timp de secole, rolul istoric al crestinismului occidental ca formd dominantd de
crestinism i-a conferit un statut de ortodoxie care este prea adesea necontestat.

Scrutarea literaturii despre religie si misiuni dezvdluie definitii ale sincretismului cu
diferente subtile. Sintetizarea unora dintre aceste definitii ale sincretismului este punctul central
al acestei sectiuni. Sincretismul a fost folosit pentru prima datd de Plutarh pentru a descrie
reunirea temporard a locuitorilor certareti din Creta in fata unui inamic comun. Cuvantul
grecesc din care provine ,,sincretism” se referd la oameni care se unesc, in acest caz in lupta.
Ulterior, Erasmus 1-a folosit metaforic pentru a se referi la un acord Intre oameni cu opinii
aparent disparate. Noua referinta era centrata pe idei si credinte. Teologii secolului al XVII-lea
i-au dat apoi o conotatie negativa, folosindu-I pentru ceea ce pentru ei era reconcilierea nedorita
a diferentelor teologice crestine. Sincretismul a devenit pentru ei o amenintare la adresa religiei
,adevarate”. Acestei judecdti negative i1 s-a addugat un punct de vedere mai neutru in a doua
jumatate a secolului al IX-lea, cand cercetatorii si teologii au Inceput sd foloseascd cuvantul
pentru a recunoaste amestecul de elemente religioase din diverse surse, inclusiv crestinismul,
care a avut loc si continud sa aiba loc.

Sincretismul religios este definit astazi, In general, ca fiind amestecul de forme diferite
(uneori contradictorii) de credinte si practici religioase. Gailyn Van Rheenen defineste
sincretismul ca fiind ,,remodelarea credintelor si practicilor crestine prin acomodare culturald,

astfel incat acestea sa se imbine in mod constient sau inconstient cu cele ale culturii dominante.

2 Michael Pocock, ,,Introduction: An Appeal for Balance”, in Missiology and the Social Sciences: Contributions,
Cautions and Conclusions, E. Rommen and G. Corwin (ed.), Pasadena, CA: William Carey, p. 10.

3 Andrew F. Walls, The Cross-Cultural Process in Christian History, Maryknoll: Orbis Books, 2002, p. 69.

4 A. Scott. Moreau, ,,Syncretism”, in Evangelical Dictionary of World Mission, edited by A. Scott Moreau. Grand
Rapids, MI: Baker Books, 2000, p. 924.



Sincretismul este imbinarea credintelor si practicilor crestine cu cele ale culturii dominante,
astfel incat crestinismul isi pierde natura distincta si vorbeste cu o voce care reflectd cultura
sa”’. Pentru Lynn D. Shmidt, ,,0 persoani care se inspird din doud sau mai multe sisteme de
credinte in acelasi timp este vinovata de sincretism. El sau ea incearcd sa obtind ce este mai
bun din doua lumi religioase”.® In timp ce in definitia lui Van Rheenen este posibil ca o Biserica
ca intreg sd cedeze sincretismului prin acomodare culturalad in efortul sau de a fi relevanta
pentru cultura in care depune marturie, in definitia lui Shmidt credinciosii individuali sunt cei
care trebuie invinuiti pentru cd se inspird din sisteme de credintd necrestine. Mark Mullins
abordeaza diferenta dintre utilizarile standard ale ,,sincretismului” in stiintele sociale si in
misiologie. El subliniaza ca sincretismul este de obicei inteles ca o combinatie de elemente din
doua sau mai multe traditii religioase, ideologii sau sisteme de valori. In stiintele sociale, acesta
este un termen neutru si obiectiv care este utilizat pentru a descrie amestecul de religii ca
urmare a contactului cultural. Cu toate acestea, in cercurile teologice si misiologice, este folosit
in general ca un termen peiorativ pentru a desemna miscarile considerate eretice sau
subcrestine.’

In definitia sa a sincretismului, Mullins subliniaza ci nu oricine vede sincretismul ca pe
un fenomen negativ si, in acord cu Van Rheenen, vede contactul cu o noua cultura ca pe unul
dintre factorii care pot contribui la sincretismul religios. Scott Moreau prezinta o definitie mai
nuantatd a sincretismului. El defineste sincretismul ca fiind imbinarea unei idei, practici sau
atitudini cu alta. In mod traditional, printre crestini a fost folosit pentru inlocuirea sau diluarea
adevarurilor esentiale ale Evangheliei prin Incorporarea de elemente necrestine. Sincretismul
intr-o anumita forma a existat peste tot in Bisericd.® Sincretismul religios se referi la imbinarea
diverselor credinte si practici religioase intr-un nou sistem de credinte sau la incorporarea Intr-
o traditie religioasa a unor credinte si practici din traditii fara legatura intre ele.

Cercetarea sincretismului pe care o propunem in prezenta tezd de doctorat nu se doreste
o simpld expunere teoreticd a sincretismului, ci evaluarea acestui mozaic de identitati si
doctrine religioase din perspectiva misiunii Bisericii. Pur si simplu, sincretismul este
intotdeauna prezent, fie virtual, fie concret, la Intalnirea crestinismului cu celelalte religii. Din

acest rationament, misiunea Bisericii trebuie sd fie un vector ca act de demonstratie in

5> Gailyn Van Rheenen, Modern and Postmodern Syncretism in Theology and Mission, p. 173.

¢ Lynn D. Shmidt, ,,How Much Syncretism Is Allowed?”, in Evangelical Mission Quarterly (January), 2013, p,
27.

7 Mark R Mullins, ,,Syncretistic Movements”, in Dictionary of Asian Christianity, ed. Scoot W. Sunquist, Grand
Rapids: William B. Eerdmans, 2001, p. 810.

8 A. Scott. Moreau, ,,Syncretism”, p. 925.



statornicia Adevarului crestin, un factor de fundament pe care sd se construiasca procesul
dialogic cu celdlalt. Doar astfel se pastreaza fidelitatea de invatatura autentica crestina fard a o
compromite cu elemente de sinteza in scopul pretinsei adaptari a crestinismului la logica si
realitatea omului contemporan. Cu atat mai mult e necesara o asemenea abordare critica a
sincretismului religios, dat fiind faptul ca fenomenul neoreligios, noile miscari religioase, noile
spiritualitati au devenit vehicul al sincretismului.

Suntem acum intr-o bund pozitie sd precizdm obiectivele cercetdrii: a) definirea
sincretismului religios si evaluarea lui din perspectiva misiunii Bisericii; b) analizarea
conceptului de apartenenta religioasda multipla si consecintele acestei sinteze pentru pastoratia
Bisericii; c¢) determinarea factorilor care favorizeaza sincretismul religios, d) precizarea
masurilor de combatere a sincretismului din punct de vedere misionar; e) incadrarea

sincretismului religios in relatie cu procesul de contextualizare a Evangheliei.

Relevanta cercetarii din punct de vedere misionar

Faptul ca lumea a devenit un spatiu pluralist religios este un fapt care nu poate fi negat.
Oameni cu origini etnice diverse si cu multe angajamente religioase diferite traiesc si
impartasesc viata publicd Impreuna. Aceastd globalizare a pus religiile majore ale lumii la
indemana aproape tuturor. Modelele de migratie la nivel mondial, calatoriile si comertul
international, progresul in tehnologia comunicatiilor si activitatile media internationale au
introdus oamenii in aproape toate traditiile religioase. Misiunea nu mai vine doar din Occident;
Islamul si religiile orientale sunt, de asemenea, angajate dinamic in activitatea misionara. Acest
lucru a dus la posibilitatea de a face alegeri de tip cafenea in domeniul religiei, multi oameni
alegand intre diverse traditii si practici religioase pentru satisfacerea nevoilor lor personale’.
Daci toate religiile sunt cii la fel de valide citre mantuire, asa cum sustin unii'®, atunci un
cocktail de credinte si practici religioase este chiar mai bun. Ca urmare a acestei globalizari
religioase, traditiile religioase altele decat crestinismul si iudaismul nu mai sunt tratate ca

,opera diavolului”. Cercetdrile moderne nu numai cd promoveaza multe trasaturi pozitive ale

® Amy Frykholm, ,,One Person, Two Faiths: Double Belonging”, in Christian Century (January 25), 2011, pp.
20-23.

10 Vezi P. B. Thomas, ,,Any Other Name? A Response to Dialogical Theology”, in Many Other Ways? Questions
of Religious Pluralism, edited by M. Bage, R. Hedlund, P. B. Thomas, Martin Alphonse, and George David,
Madras, India: McGavran Institute, 1992.



altor religii, dar afirma si ca ,toate religiile, inclusiv crestinismul, sunt relative si ca fiecare
religie este considerati la fel de valabila”!!.

La baza acestei presupuneri sta credinta ca diferitele traditii religioase sunt mai degraba
complementare decat contradictorii. Ca rezultat direct al acestui apel la cooperare intre
diferitele culturi religioase, exista o atitudine publicd pozitiva in crestere fata de alte religii.
Pluralismul religios, in special in Occident, pare sa fi devenit o aventura spirituald, in masura
in care Claude Geffré afirma chiar ca ,religiozitatea occidentalului din zilele noastre este
spontan sincretistd”!2, Presiunea pentru sincretism vine din doud directii: din partea religiilor
necrestine si din interiorul crestinismului insusi. Atunci cand ganditorii crestini sustin, de
asemenea, o teologie pluralistd a religiilor, afirmand astfel subiectivitatea declaratiilor de
credintd crestine, Biserica nu poate sd nu fie amenintata de sincretismul religios. Din cele
mentionate anterior, abordarea sincretismului din punct de vedere misionar este necesard in
contextul pluralismului religios actual.

Relevanta cercetarii, care graviteaza in jurul sincretismului religios, rezultd si din faptul
ca in spectrul misiologiei intalnirea Evangheliei, a crestinismului cu alte culturi religioase a
generat variate perspective de abordare. Astfel, intre contextualizare si sincretism este dificil
de stabilit nigsa de demarcatie, si consideram ca lucrurile trebuie bine punctate.

Dupa cum subliniaza Dean Flemming, deoarece termenul este folosit de ganditori dintr-
o gama larga de perspective filosofice si teologice, contextualizarea este un termen “alunecos”,
care este folosit de persoane diferite pentru a semnifica o serie de lucruri diferite.!* Misiologii
occidentali considera contextualizarea ca fiind procesul de raportare a mesajului Scripturii la
culturile si contextele locale. Flemming desemneaza contextualizarea drept “procesul dinamic
si cuprinzitor prin care Evanghelia este intrupatd intr-o situatie concretd sau istorica”.'* De
asemenea, Hesselgrave si Rommen o descriu dupa cum urmeaza: ,,incercarea de a comunica
mesajul, persoana, faptele, Cuvantul si vointa lui Dumnezeu intr-un mod care este fidel
revelatiei lui Dumnezeu si care este semnificativ pentru respondenti in contextele lor culturale

si existentiale respective.”!?

W Ibidem, p. 28.

12 Claude Geffté, ,,Double Belonging and the Originality of Christianity as a Religion”, in Many Mansions?
Multiple Religious Belonging and Christian Identity, edited by Catherine Cornille, Maryknoll, NY: Orbis Books,
2002, pp. 93-105.

13 Dean Flemming, Contextualization in the New Testament: Patterns for Theology and Mission, Leicester:
Apollos, 2005, p. 19.

4 Ibidem.

15 David J. Hesselgrave and Edward Rommen, Contextualization: Meanings, Methods and Models, Grand
Rapids: Baker, 1989, p. 200.



O gama largd de aspecte sunt descrise de misiologi ca fiind supuse procesului de
contextualizare. De exemplu, literatura privind contextualizarea contine discutii despre
comunicarea contextualizatd, modele de relationare, conducere, forme rituale, hermeneutica si
teologie.'® Contextualizarea se referi nu numai la comunicarea Evangheliei de citre misionari,
ci si la aplicarea si exprimarea acesteia de catre credinciosi in toate domeniile vietii. Se
considera Tn mod obisnuit cd Scriptura trebuie sa aiba prioritate fata de contextul in care este
aplicati!’, in timp ce elementele contextului (cum ar fi imaginile, metaforele, ritualurile si
cuvintele) pot fi folosite de pentru a face Scriptura inteligibila si de impact, sau de credinciosi
in general pentru a-si exprima credinta, dar nu trebuie sa li se permita acestor elemente sa
denatureze sensul Scripturii.'®

Asa cum am remarcat, teologii definesc sincretismul ca fiind amestecarea credintei
biblice cu elemente necrestine, avand ca rezultat un impact negativ asupra integritdtii acesteia.
De exemplu, Moreau vede sincretismul ca “inlocuirea sau diluarea adevarurilor esentiale ale
Evangheliei prin incorporarea unor elemente necrestine”.!” In mod similar, Van Rheenen
sugereaza, cd sincretismul este remodelarea structurilor, credintelor si practicilor plauzibile
crestine prin intermediul culturii astfel incat acestea sa se potriveascd cu cele ale culturii
dominante.?

Definitiile sincretismului contin de obicei doud elemente de baza: un proces (aspecte ale
credintei crestine sunt amestecate cu elemente necrestine) si un rezultat (credinta crestind este
compromisd). Cu toate acestea, simplitatea acestor definitii mascheaza o serie de dificultati cu
care s-au confruntat misiologii In definirea si identificarea sincretismului. Este important sa
trecem 1n revistd aceste dificultati, deoarece ele ajuta la explicarea confuziei si a lipsei de
consens 1n cadrul dezbaterii despre misiunea Bisericii in contextul lumii de astazi.

In primul rand, au existat unele dezbateri cu privire la ce anume este amestecat. Unii,
precum Ringgren, limiteazi sincretismul la amestecul “a doud sau mai multe religii”.?' Dar
acest lucru a fost criticat pe bund dreptate, deoarece definirea religiei si separarea acesteia de

cultur este o sarcini notoriu dificila. In plus, integritatea credintei crestine poate fi la fel de

16 Bruce J.Nicholls, Contextualization: A Theology of Gospel and Culture, Downers Grove, 2003, p. 24.

17 A. Scott.Moreau, “Contextualization: From an Adapted Message to an Adapted Life”, in The Changing Face
of World Missions, edited by Michael Pocock, Grand Rapids: Baker, 2005, p. 335.

18 Timothy Keller, Gospel Contextualization: Center Church: Part Three. Grand Rapids: Zondervan, 2013, p. 9.
19 A. Scott Moreau, “Syncretism,” in EDWM, p. 924.

20 Gailyn Van Rheenen, “Syncretism and Contextualisation: The Church on a Journey Defining Itself”, in
Contextualization and Syncretism: Navigating Cultural Currents, edited by Gailyn Van Rheenen, Pasadena:
William Carey, 2006, p. 7.

21, R. Imbach, “Syncretism,” IN EDT, p. 1062



distorsionata atunci cand este amestecatd cu elemente care nu provin dintr-o alta religie, cum
ar fi valorile culturale sau ideologiile politice. Din acest motiv, multi teologi considera
sincretismul ca fiind amestecul crestinismului cu o alta “viziune asupra lumii”.?* Totusi, a face
acest lucru ridicd un nou set de provocari. Dupa cum subliniaza Moreau, “insusi caracterul
ascuns al viziunii asupra lumii o face dificild - poate imposibil de inteles suficient de bine
pentru a fi folositd ca instrument analitic”.?® Intr-adevir, imprecizia cadrului conceptual al
viziunii asupra lumii a condus la renuntarea la aceasta de catre antropologi. Din acest motiv,
Moreau insusi evita sd clasifice complet ceea ce este amestecat, referindu-se pur si simplu la
incorporarea de “elemente necrestine”.>*

In al doilea rand, faptul ci “sincretismul” este folosit cu un sens obiectiv de citre unii,
dar cu un sens subiectiv de citre altii a dus la confuzie. In stiintele sociale, termenul este utilizat
in mod obiectiv. Ca exemplu, definitia lui Kamstra (“coexistenta unor elemente straine unele

de altele in cadrul unei religii specifice”)*

este neutra, descriptiva si neevaluativa. Cu toate
acestea, in teologie si misiologie, termenul este de obicei utilizat subiectiv, ca o evaluare
negativa, astfel incat sincretismul este un termen peiorativ. Cu toate acestea, in ultimul timp,
unii teologi au folosit termenul in mod pozitivZ®, iar unii teologi l-au folosit in mod obiectiv,
cu rezultatul ca sunt necesari alti termeni pentru a distinge acceptabilul de inacceptabil. De
exemplu, Hollenweger vorbeste de “sincretism responsabil din punct de vedere teologic”, unde
unii misiologi ar folosi pur si simplu “contextualizare”.?’ In lumina acestor utiliziri multiple,
unii misiologi pledeaza pentru abandonarea completd a termenului. De exemplu, Zehner
foloseste Tn schimb “hibriditate”, argumentand ca un termen neutru 1i obligd pe teologi sa
evalueze in mod activ amestecul intr-un mod continuu.?® Cu toate acestea, majoritatea

misiologilor din sfera evanghelica au pastrat termenul “sincretism” pentru a se referi la

amestecul inacceptabil, in timp ce folosesc “contextualizare” pentru amestecul acceptabil.

22 Paul G. Hiebert, Transforming Worldviews: An Anthropological Understanding of How People Change, Grand
Rapids: Baker, 2008, p. 25.

2 A. S. Moreau, Contextualization in World Missions: Mapping and Assessing Evangelical Models, Grand
Rapids: Kregel Academic, 2012, p. 149.

24 Ibidem.

25 Jaques Kamstra, Synkretisme: Op de Grens tussen Theologie en Godsdienstenomenologie (Leiden: Brill,
1970), pp. 9-10.

26 William H.Harrison, In Praise of Mixed Religion: The Syncretism Solution in a Multifaith World, Montreal:
MQUP, 2014, p. x.

27 John R. Davis, Poles Apart? Contextualizing the Gospel. Bangkok: Kanok Bannasan, 1993, p. 23.

28 Edwin Zehner, “Orthodox Hybridities: Anti-Syncretism and Localization in the Evangelical Christianity of
Thailand”, in Anthropological Quarterly 78 (2005), p. 585.

9



O atreia dilema legata de utilizarea termenului “sincretism” este cd acesta este folosit de
cercetatori diferiti pentru a se referi la doua tipuri diferite de amestec. Unii il folosesc pentru a
descrie detinerea de principii contradictorii. De exemplu, Baird foloseste termenul pentru a
descrie “cazurile In care doud idei sau practici contradictorii sunt aduse impreund si sunt
pastrate fard beneficiul coerentei”.?’ Cu toate acestea, altii 1l folosesc pentru a descrie rezultatul
unui proces in care cele doud elemente sunt “relativizate” sau sintetizate pentru a crea un al

=9

treilea element nou. De exemplu, Kato vorbeste despre o “sintezd” intre Evanghelie si

elementele din cultura primitoare, astfel incat “apare o 'Evanghelie' complet nouid”.>°

In al patrulea rand, o confuzie suplimentard cu privire la semnificatia sincretismului
provine din faptul ca misiologii folosesc uneori termenul pentru a se referi la o stare spirituald
fatala (“Evanghelia este complet voalatd si mantuirea nu este posibila”), dar in alte ocazii
pentru a se referi la o stare spirituald non-fatald (“Evanghelia este augmentata sau diluata, dar
nu compromisa atat de mult incat mesajul de mantuire doar prin lisus sé fie pierdut”). Hiebert
recunoaste ca termenul este folosit in doud sensuri: ,,Intr-un sens, sincretismul este un mesaj
care a pierdut inima Evangheliei. In alt sens, se indreaptd in directia gresiti, departe de o
cunoastere mai deplini a Evangheliei.”?!

Confuzia apare atunci cand misiologii nu reusesc sd explice sensul pe care il
intentioneaza, in special atunci cand un autor trece de la un sens la altul. De exemplu, atunci
cand Van Rheenan afirmd cd “suntem intotdeauna, intr-o anumitd masurd, sincretisti”, el
foloseste cu sigurantd termenul in sensul de non-fatal spiritual. Dar, in acelasi articol, el
foloseste cuvantul non-sincretism ca pierdere a “esentei Evangheliei”.*?

In cele din urma, unii s-au opus oricarei utilizari subiective a termenului, pe motiv ca,
atunci cand este folosit subiectiv, acesta devine un instrument de opresiune utilizat de cei
puternici de a-si “legitima propria putere in termeni religiosi” si de a suprima diversitatea si
provocdrile la adresa autoritatii lor. Desi aceastd obiectie este, de obicei, exprimata de oamenii
de stiintd din domeniul social si de unii teologi. De exemplu, Richard scrie, ,,in cercurile
crestine, [sincretismul] este cel mai adesea folosit ca un termen peiorativ impotriva evolutiilor

din bisericile non-occidentale care nu se aliniazi perfect crestinismului occidental.”??

29 Robert D. Baird, Category Formation and the History of Religions, The Hague: Mouton, 1971, p. 147.

30 Byang H.Kato, “The Gospel, Cultural Context, and Religious Syncretism,” in Let the Earth Hear His Voice,
edited by J. D. Douglas, Minneapolis: World Wide, 1975, p. 1227.

31 Paul G. Hiebert, “Syncretism,” p. 44.

32 Gailyn Van Rheenen, “Syncretism and Contextualisation”, p. 8.

33 H. L. Richard, “Religious Syncretism as a Syncretistic Concept: The Inadequacy of the ‘World Religions’

A

Paradigm in Cross-Cultural Encounter”, in International Journal of Frontier Missiology 31 (2014), p. 209.

10



Charles. H. Kraft este si mai explicit: ,,Cei care au puterea de a admite sau de a tine pe
altii in afara organizatiilor presupuse a fi aprobate de Dumnezeu tind sa isi stabileasca
standardele in functie de propriile norme culturale, mai degraba decat in functie de intentia lui
Dumnezeu.”**

Pe scurt, exista confuzie in ceea ce priveste semnificatia sincretismului, iar obiectiile la
utilizarea traditionald a acestuia (si anume, intr-un sens evaluativ, negativ) au fost formulate cu
fermitate si au fost propuse alternative. in ceea ce priveste modul in care termenii sincretism si
contextualizare, comentariul lui Tanchanpongs este util aici: ,,In cele din urma, o puteti numi
cum doriti, dar autenticitatea biblicd a credintei crestine intr-un anumit context trebuie totusi
evaluata intr-un fel.”*

Scopul cercetarii noastre este de a efectua o astfel de evaluare si, dincolo de o simpla
definire a termenilor, de a cauta o metoda pentru a distinge amestecul permis si nepermis al
credintei biblice cu forme striine. in ciuda problemelor asociate termenilor “contextualizare”
si “sincretism”, acestia rdman cei general acceptati pentru a se referi la amestecul permisibil si
nepermis si, prin urmare, sunt folositi in aceastd lucrare cu semnificatiile pe care teolgii le
acordd Tn mod traditional acestora: “contextualizarea” se referd la articulari si aplicatii adecvate
ale Scripturii, iar “sincretismul” se refera la cele inadecvate. In acelasi timp, se are griji sa se
evite confuzia si abuzurile descrise mai sus. Desigur, decizia de a utiliza termenii in acest mod
nu rezolva problema importantd a modului in care se face distinctia Intre ceea ce este adecvat
si permis §i ceea ce este inadecvat i nepermis.

Misologii subliniaza frecvent faptul cd este extrem de dificil s@ se facd distinctia intre
contextualizare si sincretism. Intr-adevar, literatura de specialitate abunda in afirmatii conform
carora cele doud concepte sunt “in tensiune” sau “aparent opuse” si cd “exista o linie foarte
clari intre cele doui”.*¢ De asemenea, misionarii sunt descrisi ca trebuind s “meargi pe o cale

9937

foarte ingustd™3” sau ca stand “pe muchie de cutit”.>® Motivul acestei dificultiti este ci, dupa

2 A
1

34 Charles H. Kraft, “Contextualizing Communication,” in The Word Among Us. Contextualizing Theology for
Mission Today, edited by Dean S. Gilliland, Dallas: Word, 1989, p. 131.

35 Natee Tanchanpongs, “Developing a Palate for Authentic Theology”, in Local Theology for the Global Church:
Principles for an Evangelical Approach to Contextualization, edited by Matthew Cook, Pasadena: William
Carey, 2010, p. 113.

36 John H. Connor, “When Culture Leaves Contextualized Christianity Behind”, in Missiology 19 (1991), pp.
21-29.

37 Larry Poston, ““You Must Not Worship in Their Way’ When Contextualization Becomes Syncretism”, in
Contextualization and Syncretism: Navigating Cultural Currents, edited by Gailyn Van Rheenen, Pasadena:
William Carey, 2006, p. 243.

33 D. A. Hubbard, “Foreword”, in The Word Among Us: Contextualizing Theology for Mission Today, edited by
Dean S. Gilliland, Dallas: Word, 1989, p. vii.

11



cum reiese clar din discutia de mai sus privind definitiile, cei doi termeni descriu unul si acelasi
proces: procesul de raportare a Scripturii, a crestinismului la un anumit context. In uzul
evanghelic comun, singura diferentd este una subiectiva si evaluativd, prin care
contextualizarea este utilizata pentru o evaluare pozitiva, iar sincretismul pentru una negativa.
In consecintd, dupi cum remarci Corwin, discutia pe aceasti temi se situeazi “la nivelul
sentimentelor subiective mai degraba decat la nivelul standardelor obiective”, ceea ce il
determind sd comenteze ironic: ,,Care este regula de bazd pentru diferentierea dintre
contextualizare si sincretism? Simplu: este contextualizare cand o fac eu, dar sincretism cand
o faci tu!”*

Cu toate acestea, misiologii au Incercat sa propund metode obiective pentru a distinge
cele doua concepte. O abordare - numita uneori abordarea structuralista - este aceea de a se
concentra pe procesul de contextualizare. In aceastd abordare, accentul este pus pe evaluarea
elementelor culturii. Dacé elementele sunt considerate neutre sau permise, atunci utilizarea lor
este o contextualizare adecvata, dar daca sunt inadmisibile, este vorba de sincretism. Astfel, de
exemplu, Poston aplica aceastd abordare pentru a sustine cd, atunci cand crestinii folosesc
forme culturale locale, aceasta este contextualizare, dar in cazul in care acestea folosesc forme
religioase locale, este sincretism.*’ Aceastd abordare a fost criticatd pentru ci nu ia in
considerare modul in care este utilizatd o anumitd forma si ce semnificatie i se da.
Tanchanpongs, pentru de exemplu, afirma ca aceastd abordare nu recunoaste faptul ca “sensul
este o functie atat a sistemului cultural-lingvistic, cat si a utilizarii sale reale de citre oameni”.*!

Altii au sustinut concentrarea asupra rezultatului procesului de contextualizare atunci
cand Incearca sa distinga sincretismul de contextualizare.

Tanchanpongs, de exemplu, folosind o metaford culinara, afirma: “Autenticitatea se
masoard nu atat prin prezenta anumitor ingrediente, cat prin rezultatul real al gatitului in
sine”.** Au fost create o varietate de teste axate pe rezultat. Unii sustin ci intrebarea cheie este
dacd Evanghelia a fost trunchiatd sau distorsionatd, sau daca si-a pierdut integritatea sau
mesajul. Altii propun si se investigheze dacd adevirurile scripturale au fost sau nu anulate.*’
Altii sugereaza sa se Intrebe daca procesul de contextualizare a produs sau nu un cadru autentic

biblic de credinte si practici. In timp ce aceste teste nu sunt contestabile, ele singure s-au

3 G. Corwin, “Telling the Difference”, in Evangelical Missions Quarterly 40 (2004), p. 282.

40 Larry Poston, ““You Must Not Worship in Their Way’ When Contextualization Becomes Syncretism”, p. 248.
4! Natee Tanchanpongs, “Developing a Palate for Authentic Theology”, p. 118.

42 Ibidem.

4 D. A. Carson, “Church and Mission: Reflections on Contextualization and the Third Horizon”, in The Church
in the Bible and the World: An International Study, edited by D. A. Carson, Exeter: Paternoster, 1987, p. 254.

12



dovedit a fi insuficiente pentru a distinge contextualizarea de sincretism, deoarece nu fac decat
sa ridice noi intrebari, cum ar fi modul in care se determina daca a avut loc denaturareca
Evangheliei. Sunt necesare criterii mai specifice.

In lumina acestei nevoi, unii au incercat si identifice un “nucleu evanghelic”, propunand
ca doar denaturarea acestui nucleu si fie etichetata drept sincretism.** Pentru McGavran, acest
nucleu este credinta in Sfanta Treime, In Biblie si in poruncile de baza. El propune cd “orice
afecteazi acest nucleu este un sincretism interzis”.*> Cu toate acestea, abordarea sa a intampinat
o serie de dificultati. In primul rand, sustinitorii acestei abordari nu au reusit sa ajunga la un
acord cu privire la ceea ce este de fapt nucleul evanghelic. In al doilea rand, criticii, precum
Harvie Conn, au sustinut ca Biblia insasi nu face o astfel de distinctie Intre un nucleu evanghelic
si restul mesajului sau si au avertizat ci abordarea creeazi un canon in canon.*® in timp ce
sustinatorii acestei abordari au incercat sa identifice “elementele esentiale, de baza si critice ale
Scripturii”, criticii au raspuns ca “Intregul corpus biblic si tot ceea ce Scriptura intentioneaza
si comunice” este “esential, de bazi si critic”.*’ In cele din urma, abordarea “nucleului
evanghelic” nu s-a dovedit utild in distingerea sincretismului de contextualizare.

Paul Hiebert a propus un model pentru a distinge contextualizarea de sincretism numit
“contextualizare critici”.*® Conform acestei abordiri, daci o formd preexistentd este fie
respinsa necritic (si Tnlocuita cu o forma straind), fie acceptata de credinciosi, este probabil sa
se ajunga la sincretism. Cu toate acestea, daca un proces in patru etape de contextualizare critica
este urmat de comunitatea relevantd de credinciosi, rezultatul este probabil sid fie o
contextualizare autentica:

a) Exegeza formei culturale in cauza pentru a-i stabili sensul si functia;

b) Identificarea si exegeza Scripturii relevante;

c) Evaluarea critica a formei in lumina invataturii biblice;

d) Dezvoltarea si punerea in aplicare a unei noi practici contextualizate (forma veche

poate fi pastrata, respinsad sau modificata).

4 Derek Brotherson, Contextualization or Syncretism? The Use of Other-Faith Worship Forms in the Bible and
in Insider Movements, Pickwick, 2021, p. 36.

4 McGavran, Donald A. “The Biblical Base from Which Adjustments are Made.” In Christopaganism or
Indigenous Christianity, edited by Tetsunao Yamamori and Charles R. Taber, 35-56. Pasadena: William Carey,
1975. p. 41.

46 Harvie M. Conn, “Normativity, Relevance and Relativism”, in Inerrancy and Hermeneutic: A Tradition, a
Challenge, a Debate, edited by Harvie M. Conn, Grand Rapids: Baker, 1988, pp. 196-197.

47 Natee Tanchanpongs, “Developing a Palate for Authentic Theology”, p. 115.

48 Paul G. Hiebert, “Critical Contextualization”, in Missiology: An International Review 12 (1984), pp. 287-296.

13



Contextualizarea critica a lui Hiebert identificd in mod util pasii importanti care trebuie
facuti pentru a distinge sincretismul de contextualizare si a fost larg imbratisata de unii
misiologi misionari.

In cele din urma, unii misiologi au sugerat ¢ nu poate fi conceput un singur test sau o
singura metoda care si distinga clar sincretismul de contextualizare. In schimb, ei propun o
serie de intrebdri care trebuie luate in considerare.*” Acestea includ intrebarea daci practica
contextualizata:

e accentueaza sau minimalizeaza diferentele dintre credinta biblica si sistemul
alternativ de credinte si valori;

e cvidentiaza sau minimalizeaza suficienta lui Hristos;

e produce o Biserica care este identica cu societatea sau una care ofera critici
biblice adecvate ale societtii;

e i ajutd pe credinciosi sd se intoarca de la sau sa pastreze loialitatile idolatre;

e permite normelor textului sa aiba prioritate fata de cele ale contextului.

Ca si in cazul contextualizarii critice a lui Hiebert, aceste intrebari s-au dovedit valoroase
pentru misionari si valoarea lor este larg recunoscuti. Incercirile misiologice de a distinge
sincretismul de contextualizare nu au adus un consens 1n dezbatere, deoarece invatatura Sfintei
Scripturi cu privire la amestecul religios permis si nepermis nu a fost studiata si inteleasa in
profunzime. Criteriile folosite de misiologi pentru a distinge sincretismul de contextualizare nu
au fost, in general, formulate inductiv din textele biblice, rezultatul fiind ca potentialul Bibliei
de a aduce claritate in aceastd problema cruciald ramane neexploatat. Misiologul A. Scott
Moreau a recunoscut faptul ca discursul misiologic privind contextualizarea si sincretismul este
lipsit de fundament biblic. Intr-un articol pe aceasti tema, el enumeri o serie de texte biblice
care trateaza sincretismul, iar apoi scrie: ,,Pentru fiecare dintre exemplele biblice, comunitatea
crestind trebuie sa facd o munca exegetica atentd. Este destul de clar cd exista limite biblice cu
privire la gradul de amestec religios permis - dar ca aceste limite nu sunt intotdeauna atat de
usor de trasat pe cAt am putea crede.””°

Este nevoie de un studiu care sa efectueze aceastd “munca exegetica atenta”, examinand
datele biblice referitoare la contextualizare si sincretism - inclusiv textele de insusire si de

rezistenta - si apoi dezvoltand criterii de evaluare adecvate. Misiologii sunt de acord cd orice

4 Larry Owens, “Syncretism and the Scriptures”, in Evangelical Missions Quarterly 43 (2007), pp. 74-80.
S0°A. Scott. Moreau, “Contextualization, Syncretism, and Spiritual Warfare: Identifying the Issues”, in
Contextualization and Syncretism: Navigating Cultural Currents, edited by Gailyn Van Rheenen, Pasadena:
William Carey, 2006, p. 51.

14



practica contextualizatd trebuie sa fie conforma cu Scriptura. Cu toate acestea, in ceea ce
priveste utilizarea formelor din alte credinte, nu exista niciun acord sau claritate cu privire la
ceea ce este de fapt invatatura Scripturii. Contextualizarea critica a lui Hiebert solicitd in mod
adecvat comunitdtilor de credinciosi sd identifice si sd interpreteze invatatura scripturala
relevanta si apoi sa o aplice practicii in cauza. Este nevoie, asadar, de o identificare a textelor
referitoare la utilizarea de catre credinciosi a formele altor credinte si apoi un studiu al acestor
texte care sd producd o descriere ampla si echilibrata a invataturii Bibliei cu privire la aceasta
chestiune.

Noile miscari religioase nu pot fi definite ca fiind noi religii, ci mai degraba expresii
concrete a sincretismului religios, cdci nota lor definitorie este mixtura religioasa cu motivatia

de a corespunde tendintelor de religiozitate ale omului contemporan.

Metodologia si stadiul actual al cercetarii in spatiul romanesc si
international

Metodologia acestui studiu se concentreaza in jurul a trei aspecte principale. Primul este
reprezentat de caracteristicile sincretismului religios. Aceste particularitati constituie obiectul
de fond al analizei intreprinse in aceasta teza. Aceste caracteristici vor fi utilizate Intr-un
exercitiu de cartografiere si proiectie In apartenenta religioasd multipld, care este a doua
componentd principalda a metodologiei. Al treilea aspect este pozitia misionard fatd de
relativismul sincretismului, care din nefericire, se face un vehicul al noilor spiritualitati lipsite
de criteriul adevarului.

Prin aceasta cartografiere, ca exercitiu de reperare punctele de realizare sau sudare a
sincretismului religios Intre doua sau mai multe traditii religioase, nu dezvoltdm un spectru nou
de analizd, ci mai degraba identificim reperele care faciliteaza sincretismul religios si
predilectia pentru noile spiritualitati care se incorporeaza in apartenenta multipld religioasa.
Aceastd metoda oferd cadrele unor definitii intercorelate ale sincretismului si a apartenentei
multiple si oferd conexiuni in diferite moduri si aduce In prim-plan diversitatea religioasa sau
chiar multiplicitatea.

Sincretismul religios este o realitate multistratificata, complexa si care solicita un raspuns
misionar intemeiat si modelat pe experienta Adevarului lui Hristos. Un rdspuns atent formulat

si masurat.

15



In precizarea dimensiunilor sincretismului religios vom opera si cu metoda istorico
descriptiva, In mod special la formularea acestui concept in filosofia greaca si metamorfozarea
in gandirea contemporana. Aceasta cercetare va fi dublata de metoda sistematico-tematica, cu
accentul pe evaluarea critica a sincretismului din punct de vedere teologic si misionar. Nu in
ultimul rAnd, am lansat cercetarea si intr-o dinamica interdisciplinara, imlicand analize de factra
psihologica si filosofica in receptarea si criticarea sincretismului religios.

Utilizarea unui mod de cercetare mai larg si mai detaliat in analiza sincretismului
urmareste s scoatd la lumind interconexiunile dintre modalitdtile misionare de raportare a
Bisericii la culturile religioase (contextualizare, aculturatie, sinteza etc.). Interpretarea si
reinterpretarea acestor repere misionare deschid oportunitatea de a merge pe un teren in curs
de formare si adaptare misionar.

In teologi ortodoxd romaneasci am consemnat o analizd critici a sincretismului
religios. Mentionez aici teza de doctorat Sincretismul — provocare majora la adresa misiunii
ortodoxe sustinuta de Teodor Diaconu in 2017 la Universitatea ,,Ovidius” din Constanta sub
coordonarea Pr.prof.dr. Gheorghe Istodor.”! Desigur, profesorii misiologi din facultitile de
teologie din spatiul romanesc (pe Pr. Prof. Istodor Gheorghe, Pr. Prof. Gheorghe Petraru, Pr.
Prof. Aurel Pavel, Pr. Prof. Gelu Calina, Pr. Prof. David Pestroiu, Pr. Prof. Mihai Himcinschi)
au facut referire in cursurile universitare, precum si in cartile lor, despre provocarile pe care le
ridicd sincretismul religios la nivel micro (credincios) si macro (comunitate). La unison s-a
exprimat ideea cd sinteza sincretistd nu are nimic de-a face cu claritatea si tiparul adevarului
teologic, formulat pe baza revelatiei. Sincretismul religios corespunde unei psiho-piete in care
sacrul este ,,comercializat” dupd bunul plac in forma retetelor spirituale.

In spatiul international al teologiei misiologice, sincretismul religios este analizat in
complexitatea detaliilor in scopul formularii unor pozitii misionare pertinente Impotriva sa.
Mentionam aici contributia lui . Din acest motiv, literatura pe baza careia ne-am formulat

analizele este din limba engleza.

Structura lucrarii

5! Vezi si: Adrian Boldisor, ,.Locul sincretismului religios in Istoria religiilor si pericolele lui pentru lumea
contemporana”, in Mitropolia Olteniei 3 (9-12), pp. 116-138; Emil Floare, ,,Tolerantd si identitate - Conflictul
lumilor” din sanul sincretismului si al multiculturalismului”, in Astra Salvensis - revista de istorie si cultura, 1,
2015, pp. 103-112; Catalin Vasile Bobb, ,,Sincretism imaginar/Imaginary Syncretism”, in Journal for the Study of
Religions and Ideologies, 8, 2004, pp. 102-108.

16



Lucrarea este structurata in 4 capitole, fiecare capitol fiind compartimentat in mai multe
sectiuni si subsectiuni, in scopul prezentarii argumentatiei cat mai clar posibil. Capitolul I —
Diversitatea religioasa — catalizatorul sincretismului religios — se doreste o introducere in
contextul religios actual, un context care favorizeaza sincretismul. Urmatoarele teme sunt
introduse in acest capitol: globalizare si interactiune religioasd; pluralizarea religioasa
contemporand; modernizare si secularizare — posibilitati ale sincretismului religios; Granitele
religioase si delimitari identitare; granitele religioase ca limite si ca oportunitati de relationare
reciproca. Consideratii istorice; provocari actuale si viitoare ale fluidizarii granitelor religioase

Capitolul II — Sincretismul religios — prefatarea unei confuzii identitare — Incadreaza
explorarea multivalentd a sincretismului religios n perspectiva analizelor teologice, cu
precizarea celor sapte modele diferite de abordare a sincretismului. De asemenea sunt analizate
motivatiile psihologice ale bricolajului religios, iar ultima sectiune a acestui capitol este
rezervata conceptualizarii apartenentei religioase multiple ca identitate religioasa hibrida.

Capitolul III — Sincretismul religios — abordari teologice si filosofice — intentioneaza o
analiza pertinentd, provocatoare, realizatd in notd de obiectivitate teologica, a modului in care
domeniul filosofiei si doi teologi contemporani (luteranul Adolf von Harnack si reformatul
Hendrik Kraemer) se raporteaza la sincretismul religios, sub aspectul admiterii, criticii si al
acceptarii sale.

Capitolul IV — Porzitii critice fata de sincretismul religios din punct de vedere misionar —
sintetizeaza evaluarea sincretismului din punct de vedere al misiunii Bisericii si elaborarea
solutiilor pastoral-teologice de combatere a mixturii religioase. Urmatoarele teme sunt
dezvoltate aici: misiunea Bisericii In contextul derapajelor sincretiste; misiunea Bisericii in
orizontul noilor paradigme si provocari contemporane; reactii misionare si urgente pastorale
fata de sincretism si noua religiozitate; sincretismul ca vehicul al fenomenului neoreligios
raspunsuri  biblico-misiologice la provocarea sincretismului; Diferentierea dintre

contextualizare si sincretism.

17



10.
1.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

. Biblia sau Sfanta Scriptura, tiparita sub indrumarea si cu purtarea de grija a PF Parinte

Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, cu aprobarea Sfantului Sinod, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodox Romane, Bucuresti, 2013.
Achimescu, Nicolae, Noi Miscari Religioase, Editura Limes, 2005.

Arinze, Francis. ,,A Pastoral Approach to the Challenge Posed by the New Religious

Movements.” L'Osservatore Romano, 15 April 1991.

Baker, George. ,,Language and Mind in the Study of New Religious Movements.” In

Understanding the New Religions, editat de J. Needleman si G. Baker, New York:

Seabury, 1978.

Bloom, W. Holistic Revolution: The Essential New Age Reader. London: The Penguin

Press, 2000.

Boff, Leonardo. Church, Charism and Power: Liberation Theology and the

Institutional Church. New York: Crossroad, 1985.

Boff, Leonardo. Church, Charism, and Power: A Radical Ecclesiology. New York:

Crossroad, 1984.

Bosch, David J. Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission.

Maryknoll: Orbis, 1991.

Cornille, Catherine. Many Mansions: Multiple Religious Belonging and Christian

Identity. Maryknoll, NY: Orbis Books, 2002.

Corwin, G. ,, Telling the Difference.” In Evangelical Missions Quarterly 40 (2004).
Grant, Sara. Toward an Alternative Theology: Confessions of a Non-Dualist Christian.
Notre Dame, IN: University of Notre Dame Press, 2002.

Harrison, William H. In Praise of Mixed Religion: The Syncretism Solution in a
Multifaith World. Montreal: MQUP, 2014.

Heelas, Paul & Linda Woodhead. The Spiritual Revolution: Why Religion is Giving
Way to Spirituality. Blackwell, 2007.

Heelas, Paul, si Linda Woodhead. The Spiritual Revolution: Why Religion is Giving
Way to Spirituality. Blackwell Publishing, 2005.

Heelas, Paul. Spiritualities of Life: New Age Romanticism and Consumptive
Capitalism. Blackwell Publishing, 2008.

Heideman, E. P. “Syncretism, Contextualization, Orthodoxy, and Heresy.” Missiology
25,1 (1997).

Kamstra, Jaques. Synkretisme: Op de Grens tussen Theologie en
Godsdienstenomenologie. Leiden: Brill, 1970, 9—-10.

Kane, Ross. Race and Revelation in the Study of Religious Mixture. Oxford University
Press, 2021.

Kato, Byang H. ,,The Gospel, Cultural Context, and Religious Syncretism.” In Let the
Earth Hear His Voice, (ed.) J. D. Douglas. Minneapolis: World Wide, 1975.

Melton, J. Gordon, si Robert L. Moore. The Cult Experience: Responding to the New
Religious Pluralism. New York: Pilgrim Press, 1982.

Melton, J. Gordon. The Encyclopedia of American Religions. Detroit: Gale Research,
1993.

18



22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

Moreau, A. Scott. ,,Contextualization: From an Adapted Message to an Adapted Life.”
In The Changing Face of World Missions, editat de Michael Pocock. Grand Rapids:
Baker, 2005.

Moreau, A. Scott. ,,Syncretism.” In Evangelical Dictionary of World Mission, (ed.) A.
Scott Moreau, Grand Rapids, MI: Baker Books, 2000.

Moreau, A. Scott. Contextualization in World Missions: Mapping and Assessing
Evangelical Models. Grand Rapids: Kregel Academic, 2012.

Mullins, Mark R. ,,Syncretistic Movements.” In Dictionary of Asian Christianity, (ed.)
Scott W. Sunquist, 810. Grand Rapids: William B. Eerdmans, 2001.

Pessi, Anne Birgitta. ,,Privatized Religiosity Revisited: Building an Authenticity
Model of Individual-Church Relations.” Social Compass 60, no. 1 (2013), pp. 3-21.
Phan, Peter C. ,,Multiple Religious Belonging: Opportunities and Challenges for
Theology and Church.” In Theological Studies 64 (2003).

Poston, Larry. ,,“You Must Not Worship in Their Way’ When Contextualization
Becomes Syncretism.” In Contextualization and Syncretism: Navigating Cultural
Currents, (ed.) Gailyn Van Rheenen. Pasadena: William Carey, 2006.

Stewart, C., si R. Shaw (eds.). Syncretism/Anti-Syncretism: The Politics of Religious
Synthesis. London si New York: Routledge, 1994.

Stewart, Ch. ,,The Meaning of ‘Syncretism.”” In Syncretism in Religion. A Reader,
(ed.) A. M. Leopold si J. S. Jensen. New York: Routledge, 2005.

Stewart, Ch., si R. Shaw. ,Introduction: Problematizing Syncretism.” In
Syncretism/Anti-Syncretism: The Politics of Religious Synthesis, (ed.) Ch. Stewart si
R. Shaw. London—New York: Routledge, 1994.

19



	Pages from Teza Valentin Tarca
	1
	1. Argumentul și obiectivele cercetării
	2. Relevanța cercetării din punct de vedere misionar
	4. Metodologia și stadiul actual al cercetării în spațiul românesc și internațional
	5. Structura lucrării


