UNIVERSITATEA ,, OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL TEOLOGIE

REZUMAT TEZA DE
DOCTORAT

Pacea ca norma de optimizare a
relatiilor interreligioase. Perspective
misionare

COORDONATOR:
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR

DOCTORAND:
Pr. Stefan LAZAR

CONSTANTA
2022



CUPRINS
INTRODUCERE
1. Argumentul si obiectivele cercetari
2. Relevanta si actualitatea temei cercetate
3. Structura lucrarii
4. Stadiul actual al cercetarii si metodologia utilizata
CAPITOLUL I - POLARITATEA CONFLICT - PACE. TEORETIZARI SI
CONCEPTUALIZARI
1.1. Pacea - interpretari socio-religioase
1.1.1. Reconfigurari ale pacii in lumea globala, multiplexa si multipolara a sec. XXI
1.1.2. Valente seculare ale pacii: conceptualizare si dezvoltare istorico-sociala
1.2. Conceptualizarea conflictului
1.2.1. Componentele conflictului: actiune, incompatibilitate si actori
1.2.2. Gestionarea, prevenirea si rezolvarea conflictelor
1.2.3. Conflictul - o problema recurenta in cercetare
1.2.4. Tipurile de conflict conform Uppsala Conflict Data Project
1.3. Conceptualizari ale conflictului religios
1.4. Cartografierea datelor empirice ale conflictelor religioase conform Religion and
Armed Conflict Data (RELAC)
Concluzii
CAPITOLUL II - DIVERSITATEA RELIGIOASA SI SURSELE VIOLENTEI
RELIGIOASEG60
2.1. Modernitatea ca impuls al pluralismului
2.2. Cosmopolizarea lumii ca tranzitie de la o relativa omogenitate la o relativa
eterogenitate culturala si religioasa
2.3. Dihotomia conflict - pace in interpretarea ideologica si socio-politica a religiei
2.3.1. Revitalizarea religioasa in spatiile seculare si noi interpretari ale religiei
2.3.2. Religia ca sursa a violentei
2.3.3. Religia ca resursa a pacii
2.4. Pacea in locul adevarului in spectrul religios? O abordare critica in viziunea lui
Ulrich Beck
2.4.1. Ciocnirea universalismelor religioase in societatea cosmopolita
2.4.2. Cosmopolitizarea religiilor si reactiile fundamentalismului
2.4.3. Sensul tolerantei religioase
2.4.4. Postularea pacii in detrimentul adevarului?
Concluzii
CAPITOLUL II - MISIUNEA BISERICII CA VECTOR DE PROMOVARE A
PACII
3.1. Adaptarea si concentrarea vectorilor misionari pe probleme de actualitate
3.1.1. Particularitatile misiunii crestin ortodoxe
3.1.2. Urgenta unei dimensiuni dialogice a misiunii. O perspectiva ortodoxa si
ecumenica
3.2. Promovarea pécii in programul misionar al Bisericii crestine
3.2.1. O perspectiva biblica a pacii ca incluziune
3.2.2. Misiunea Bisericii crestine ca ,,slujire a impécarii” (2 Cor 5,18)



3.3. Pacea in documentele celei de a X-a intélniri de la Busan a Consiliului Mondial al
Bisericilor (CMB)

3.3.1. Conversatiile Ecumenice 14, 15,16

3.3.3. Declaratia privind Calea Pacii Juste

3.4. Reflectii asupra pécii in documentele Sinodului Panortodox de la Creta (2016)
3.5. Principii misionare 1n evaluarea teologica a pacii din punct de vedere crestin
ortodox

3.6. Conflictul Rusia - Ucraina. Reactii din partea Consiliului Mondial al Bisericilor si
A XlI-a Adunare a CMB de la Karlsruhe (2022)

Concluzii

CAPITOLUL IV - DIALOGUL CA MAXIMIZARE A RECONCILIERII ST A
PACIL: EVALUARE MISIONARA

4.1. Religie si violenta: potentialul pacificator al dialogului interreligios

4.2. Misiunea crestind si dialogul interreligios

4.2.1. Dincolo de tensiunea dintre misiune si dialog interreligios. O perspectiva critica
4.2.2. Paradigma trinitard a dimensiunii dialogice a misiunii crestine

4.3. Principii ale dialogul interreligios ca instrument al reconcilierii si a pacii

4.3.1. Increderea construita in ceilalti membrii ai comunitatii religioase

4.3.2. Explorarea reciproca a surselor si cadrelor teologice

4.3.3. Desfasurarea interactiunii prin canale de comunicare adecvate si accesibile
4.3.4. Simetria reflectatd in relatia corespondenta intre participanti la dialog

4.3.5. Capacitatea participantilor de a-si asuma riscuri 1n dialogul interreligios

4.3.6. Interactiunea reciproca dintre actorii dialogului si a lor cu propriile comunitati
religioase

4.3.7. Dinamica actiunii in dialog

4.4. O analiza criticd a eficientei dialogului interreligios: posibilitati si provocari
4.4.1. Actualitatea dialogului interreligios in constiinta omului contemporan

4.4.2. Configuratia occidentald a dialogului si aplicabilitatea sa extinsa

4.4.3. Reprezentativitate si autoritate in dialogul interreligios

4.4.4. Riscul elitismului in dialogul interreligios

4.4.5. Accentuarea formalismului in dezbaterile religioase

4.4.6. Minimizarea si relativismul diferentelor intre religii

4.4.6. Limitarea dialogului la dezamorsarea conflictelor religioase

4.4.7. Antagonismului atitudinilor fata de dialogul interreligios

Concluzii

CONCLUZII

BIBLIOGRAFIE

I. Literatura de specialitate

II. Webogrfafie



1. Argumentul si obiectivele cercetarii

Este indubitabil cad lumea anului 2022 traieste in tensiunea incertitudinii socio-
economice $i a insecuritdtii cotidiene, tensiune cauzatd de o serie de factori politici,
economici, medicali, ideologici. Experienta pandemiei Covidl19 ne-a demonstrat ca,
indiferent cat de avansata este tehnica medicald, un virus poate ,,paraliza” lumea la nivel
comunicational si relational. Recentul conflict armat din tara vecina, Ucraina, care
angajeaza intr-o disputa absurda doua tari majoritar crestin ortodoxe (!), catalizeaza in
mentalul europenilor, si nu numai, fricile experientei ororii unui nou razboi mondial,
disputat cu arme de distrugere in masd. Daca e sd revenim si la conflictele religioase
generate de militantii musulmani ai Statului Islamic si al atacurilor teroriste operate de
Al-Qaida cu cativa ani in urmd, ne adresam serios intrebarea care va fi configuratia
viitorului.

Ceea ce ni se confirma este faptul ca pacea este o realitate dezirabila, asupra
careia politicul, religiosul, economicul de astdzi ar trebui sa-si focuseze energiile in
scopul actualizarii ei. Prezenta tezd de doctorat - Pacea ca norma de optimizare a
relatiilor interreligioase. Perspective misionare - 1si propune o analizd teologico-
misionard a modului in care dinamica misionara a Bisericii crestine poate contribui
efectiv la promovarea si implementarea pacii in societatea globala actuala. Conflictul
armat nu este o notate In istoria umanitatii, dar formele si ratiunile sale au devenit atat
de complexe incat si cele mai sustenabile democratii ale lumii se vad Intr-un impas in
gestionarea lui.

Pe de alta parte, globalizarea, in fluxul ei accelerat si universalizat, a adus in

proximitate religiile lumii.! Relocalizarea culturilor religioase in noi spatii, unele chiar

! Vezi Peter Beyer, ,,.De-Centering Religious Singularity: The Globalization of Christianity as a Case in
Point”, Numen, 50, 2003; Idem, Religion and Globalization. London: Sage, 1994; David Lehman,
,Religion and Globalization,” in Linda Woodhead, Paul Fletcher, Hiroko Kawanami, and David Smith,
eds., Religions in the Modern World: Traditions and Transformations. London: Routledge, 2002; Jan
Nedreveen Pieterse, ,,Globalization as Hybridization,” in Jan Nedreveen Pieterse Globalization and
Culture: Global Mélange, Lanham: Rowman & Littlefield Publishers, 2004.

3



secularizate, precum Occidentul, prin fenomenul migratiei, liberalizarea pietei muncii,
dictate de globalizare si conflicte armate, reprezintd o reald provocare pentru
integritatea identitatii si apartenentei crestind, indiferent de variatiile sale confesionale.
Provocarea este sugerata de faptul ca prin ,,comprimarea spatiului” se intersecteaza in
acelasi areal geografic diferite religii, fiecare avand pretentia detinerii adevarului
absolut, sau cum se pronuntd Ulrich Beck, are loc ,ciocnirea universalismelor
religioase”. Consecintele concretizarii si vizibilitatii diversitatii religioase in lumea
secolului XXI sunt in functie de modul in care comunitatile religioase se raporteaza
unele la altele, de modul in care fiecare om, care are o structura particularizata social,
cultural si religios, se raporteaza la celalalt. Se pot materializa bune convietuiri, dar, in
egald masura, si stari conflictuale la nivel local sau chiar global.

In acest context, Biserica, in fiinta ei misionard, are responsabilitatea
promovarii iubirii aproapelui si a Evangheliei lui Hristos. Un act deloc facil in intalnirea
alteritatii religioase care pretinde promovarea aceluiasi adevar absolut. Din aceste
considerente, pacea ca norma sociald, ca stare existentiald, ca relationare cu alteritatea,
a devenit una dintre preocuparile actuale ale misiunii Bisericii crestine.

Pluralitatea religioasa si culturald este o realitate, iar comunitatile de credinte ar
trebui sd-si invete si sd-si convinga adeptii sd accepte acest fapt. O colaborare
interconfesionald si interreligioasa in eforturile de pacificare si de construire a pacii
presupune in prealabil ca toate comunititile religioase sda fi dobandit si dezvoltat
abilitatile necesare de teologie si de conversatie care sd le permita sa recunoasca si sa
respecte integritatea credintelor, a practicilor si a vietii In comun a celorlalti oameni:
,Bisericile ortodoxe locale, 1n stransa colaborare cu credinciosii iubitori de pace ai altor
religii mondiale, considera ca este de datoria lor sa lucreze pentru pacea pe pamant si
pentru stabilirea unor relatii de fraternitate intre popoare. Bisericile ortodoxe sunt
chemate sa contribuie la efortul comun si la colaborarea intre religii, si astfel sa combata
fanatismul; 1n acest fel sa lucreze pentru reconcilierea intre popoare, pentru triumful
valorilor reprezentate de libertate si pace in lume, pentru slujirea umanitatii de astazi,
indiferent de rasi sau religie.”

Pacea nu are frontiere religioase. Comunitétile religioase, prin dialogul si

colaborarea interconfesionald, trebuie s se straduiasca sa depaseasca neintelegerile,

2 Vlassios Phidas, “Peace and Justice: Theological Foundations,” in Gennadios Limouris (ed.), Justice,
Peace and the Integrity of Creation: Insights from Orthodoxy, Geneva: World Council of Churches,
1990, p. 114.



stereotipurile, caricaturile si alte prejudecati, mostenite sau dobandite. Vocile lor in
favoarea pacii trebuie sa se faca auzite in domeniul public (viata politica, mass-media
i economia) si impreund trebuie sa ia initiative care sa promoveze dreptatea si pacea
in lume. Mesajul universal al pacii, pe care fiecare comunitate de credinta religioasa il
imbritiseaza, ar trebui sa le permita adeptilor lor si altor oameni sa se vada unii pe altii,
nu ca dusmani, ci ca frati si surori dincolo de frontierele religioase, nationale, rasiale si
culturale. Comunitétile religioase, impreuna cu alte miscari de dinamizare sociala,
devin agenti credibili ai pacii dupd ce si-au examinat si evaluat critic performantele
trecute si prezente in situatii de conflict. O astfel de abordare critica le-ar face mai umile
si le-ar ajuta sa recunoasca faptul cd declaratiile lor despre pace nu sunt intotdeauna pe
masura pasivitdtii, indiferentei sau a actiunilor lor in situatii de conflict si nedreptate.
O evaluare critici a performantelor lor prezente si trecute i-ar putea elibera de
multiplele ideologii (nationaliste, politice, rasiale si economice) care au folosit pasiunea
pe care o evoca credinta religioasa cu scopul de a-si promova propriile obiective, valori
sl interese.

Complicitatea credinciosilor si a comunitatilor religioase in acte de violenta
este, de asemenea, puternic influentatd de nesigurantele si temerile colective si
personale care le ghideaza interpretarea textelor si traditiilor religioase. Nu este
neobisnuit ca persoanele aflate in situatii violente si In conflicte sa profeseze credinta
in pacea lui Dumnezeu si, in acelasi timp, sa dea legitimitate actelor lor violente ca fiind
contributia lor la cauza lui Dumnezeu pentru lume. In toate aceste situatii, astfel de
oameni si comunitatile lor religioase au uitat cd razboaiele si diviziunile dintre oameni
sunt expresiile cele mai imediate si vizibile ale pacatului si raului.

In linia celor precizate sintetic in scopul de a sugera profilul cercetirii in aceasta
tezd de doctorat, ne propunem urmatoarele obiective: a) conceptualizarea conflictului
si a pacii sub aspect religios-crestin, social, politic; b) identificarea cauzelor conflictelor
religioase in contextul radicalizarii unor culturi religioase ca raspuns la tendintele
globalizante; ¢) argumentarea criticd in ce mod religia este sursd de violentd sau de
pace; d) prezentarea dezvoltarii cadrelor misiologice referitoare la promovarea pacii in
relatiile interreligioase, cu referire la cea de A X-a Adunare a Consiliului Mondial al
Bisericilor (Busan - Coreea de Sud, 2013) si Sinodul Panortodox de la Creta din 2016;
(e) stabilirea normelor dialogului interreligios ca instrument de promovare a pacii si a

confirmarii identitatii crestine.



2. Relevanta si actualitatea temei cercetate

Cercetarea pacii ca norma de optimizare a relatiilor are relevanta pentru studiul
misiunii crestine, prin aceea ca evidenticaza contextul plurireligios, psiho-social si
cultural in care se proclama Evanghelia lui Hristos si prin faptul ca, in esenta,
cartografiaza metodele misionare din trecut, prezent referitoare la alteritatea religioasa,
sugerand paradigmele misionare care se contureaza pentru abordarea conflictului
religios in viitor.

Pacea este o realitate dezirabila care cheama Biserica sa isi contextualizeze
misiunea. Bisericile crestine nu pot ignora faptul ca lumea de astazi este extrem de
complexa, interdependentd, multiculturala, multietnica, multireligioasa si ireversibil
pluralistica. Intr-un astfel de context, pentru a fi agenti ai reconcilierii si ai pacii, ele
trebuie sd gaseasca modalitati de a comunica si de a colabora cu oameni si comunitati
de alte credinte, ideologii, culturi si convingeri. O astfel de colaborare nu poate fi doar
un schimb de idei si o comparare a diferitelor teologii si nici o chestiune de oportunitate
politicd si sociald. Ea necesitd ca comunitatile religioase sa nu renunte la pretentiile lor
unice si particulare cu privire la originile pacii si la modul in care aceasta poate fi pe
deplin stabilitd in ritmul si viata lumii de astdzi si de maine, ci sd dezvolte o teologie
dialogica a implicarii si cooperarii cu alte comunitdfi religioase fie crestine sau
necrestine. Biserica In dinamica ei misionara trebuie sa reflecteze asupra modului in
care plenitudinea lumii, in toate diversititile sale ireductibile, reflectd prezenta
dinamica a harului transformator al lui Dumnezeu.

Una dintre cele mai bune colectii de date statistice care oferd o analiza
panoramica a situatiei conflictelor religioase in societatea actuala este realizata de Isak
Svensson si Desiree Nilsson, ambii cercetatori in cadrul Departamentul de Cercetare a
Pdcii si a Conflictelui, Universitatea Uppsala din Elvetia.’

Trebuie mentionat faptul ca existd cinci seturi de date conexe disponibile
publicului privind conflictele religioase, care au adus contributii semnificative la

domeniul de cercetare privind conflictele religioase.

3 A se vedea: Isak Svensson and Desiree Nilsson, ,,Disputes over the Divine: Introducing the Religion
and Armed Conflict (RELAC) Data, 1975 to 20157, in Journal of Conflict Resolution, Vol. 62 (5), 2018,
pp. 1127-1148.



In primul rand, studiul influent al lui M.D. Toft raporteaza tendinte importante
in ceea ce priveste razboaiele civile religioase in general si rolul conflictelor islamiste
in special.* Cu toate acestea, datele sale se limiteazi la conflictele armate cu cel mai
ridicat nivel de decese in luptd, adicd mai mult de 1000 pe an, ceea ce reprezinta o
minoritate din toate conflictele armate. In plus, in timp ce Toft face distinctia intre
conflictele religioase bazate pe identitate (periferice) si cele bazate pe probleme
(centrale), datele sale nu fac nicio altd distinctie intre diferitele tipuri de probleme
religioase sau intre importanta acestora. Potrivit lui M. D. Toft, un conflict religios este
definit ca fiind periferic atunci cand combatantii ,,se identificd cu o anumita traditie
religioasa si se grupeaza in consecinta, dar regula unei anumite traditii religioase nu ar
putea fi obiectul disputei”. In cadrul cazurilor pe care Toft le defineste ca fiind rizboaie
civile religioase centrale, conflicte in care regulile unei traditii religioase fac parte din
problema disputata, poate exista o variatie in ceea ce priveste salienta revendicarilor
religioase, o nuantd pe care Religion and Armed Conflict (RELAC) Data o adaugd in
domeniu.® In plus, prin definirea termenului ,,central” in termeni de probleme si a
termenului ,,periferic” doar in termeni de formare a identitatii, setul de date al lui Toft
nu ia suficient in considerare interactiunile dintre probleme si identitati; de exemplu,
razboaiele civile pe o problema religioasd centrald ar putea fi purtate intre parti din
aceleasi traditii religioase - sau din traditii religioase diferite.®

in al doilea rand, J. Vullers, B. Pfeiffer si M. Basedau contribuie prin adiugarea
dimensiunii de pace la studiul conflictelor religioase si prin utilizarea unei
conceptualizari mai largi a violentei religioase.” Forta comparata a datelor lor este, prin
urmare, un nivel mai profund de nuantare si recunoastere a potentialului pozitiv, de
consolidare a pacii, al dimensiunilor religioase. Cu toate acestea, setul lor de date este
limitat din punct de vedere geografic si temporal, deoarece este disponibil doar pentru
tarile in curs de dezvoltare si pentru perioada 1990-2010. In plus, intrucat acest set de

date se concentreaza la nivelul anului de tara, este foarte potrivit pentru analize

A

4 Monica Duffy Toft, “Getting Religion? The Puzzling Case of Islam and Civil War”, in International
Security 31 (4), 2007, pp. 97-131.

5 Ibidem, p. 97.

¢ 1. Svensson and D. Nilsson, ,,Disputes over the Divine”, p. 1129.

7 Johannes Vllers, Birte Pfeiffer and Matthias Basedau, “Measuring the Ambivalence of Religion:
Introducing the Religion and Conflict in Developing Countries (RCDC) Dataset”, in International
Interactions 41 (5), 2015, pp. 857-881.



referitoare la nivel de tard, dar nu poate fi utilizat in acelasi mod pentru a explora
variatiile dimensiunilor religioase intre diferitele grupuri rebele.®

In al treilea rand, datele lui N.P. Gleditsch si I. Rudolfsen’ identifica grupurile
insurgente cu ideologii islamiste in conflicte armate pe o perioadd lunga de timp,
utilizand date de conflict din Uppsala Conflict Data Program.'® Astfel, principalul sdu
punct forte constd in amploarea sa, insd o limitare a datelor este faptul ca acestea sunt
limitate din punct de vedere tematic, in sensul ca se concentreaza pe grupurile islamiste,
si nu pe alte tipuri de conflicte definite din punct de vedere religios, si nu oferd date
dezagregate privind aspectele religioase.

In al patrulea rand, setul de date al lui M. Isaacs'! se concentreaza pe relatia
dintre violentad si retorica religioasa de-a lungul timpului la nivelul grupului etnic.
Acesta are avantajul de a se baza pe masurarea variabild in timp a revendicarilor si
retoricii religioase. Un punct forte suplimentar consta in utilizarea unui nivel de analiza
dezagregata prin examinarea dimensiunilor religioase la nivel organizational. Cu toate
acestea, include doar organizatiile religioase care reprezintd grupuri etnice.!?

in al cincilea si ultimul rand, setul de date al lui I. Svensson'? are o acoperire
globala si include informatii despre unele dintre dimensiunile religioase pe care le
includem si RELAC, dar este limitat in ceea ce priveste acoperirea temporala, deoarece
este disponibil doar pentru perioada 1989-2004.

In concluzie, desi toate aceste seturi de date sunt valoroase pentru examinarea
sistematica a religiei si a conflictelor, ele suferd, de asemenea, de o serie de limitari si

restrictii.

3. Structura lucrarii

81. Svensson and D. Nilsson, ,,Disputes over the Divine”, p. 1129.

% Nils Petter Gleditsch and Ida Rudolfsen, “Are Muslim Countries More Prone to Violence?”, in Research
& Politics 3 (2), 2016, pp. 1-9.

19 https://ucdp.uu.se/

' Matthew Isaacs, “Sacred Violence or Strategic Faith? Disentangling the Relationship between Religion
and Violence in Armed Conflict”, in Journal of Peace Research 53 (2), 2016, pp. 211-225.

121, Svensson and D. Nilsson, ,,Disputes over the Divine”, p. 1129.

13 Isak Svensson, “Fighting with Faith: Religion and Conflict Resolution in Civil Wars”, in Journal of
Conflict Resolution 51 (6), 2007, pp. 930-949; Idem, Ending Holy Wars: Religion and Conflict
Resolution in Civil Wars, University of Queensland Press, 2012.

8



Prezentare lucrare de doctorat este structuratd in 4 capitole, fiecare capitol
continand o serie de subcapitole care vin s detalieze temele analizate. Ceea ce am
intentionat a fost sa oferim un cadru logic in abordarea temei, cu inflexiuni in diverse
registre tematice din sfera sociologiei, psihologiei, politicii, culturii, cu precizarea ca
miza analizei e de factura misionara.

Astfel, capitolul I - Polaritatea Conflict - pace. Teoretizari si conceptualizari -
deschide analiza noastrd prin precizarea elementelor descriptive care intregesc
semnificatia pacii si conflictului. In aceasta ordine de idei, in prima fazi am intreprins
o analiza sociologica si religioasa a pacii, evidentiind aplicabilitatea ei in lumea globala,
multiplexi si multipolard a sec. XXI. In aceeasi sectiune am oferit un cadru conceptual
al conflictului si al componentelor sale (actiune, incompatibilitate si actori), cu
precizarea datelor empirice ale conflictelor religioase conform Religion and Armed
Conflict (RELAC).

Capitolul II - Diversitatea religioasa si sursele violentei religioase - ne
introduce tema cercetata in contextul societatii contemporane. Precizam faptul ca am
insistat pe ideea cd modernitatea este un impuls al pluralismului, care a catalizat
cosmopolizarea lumii 1n tranzitia de la o relativa omogenitate la o relativa eterogenitate
culturala si religioasa. De asemenea am abordat o subtema sensibila din punct de vedere
teologic, dar necesara temei cadru, si anume daca religia este sursd a violentei sau a
pacii. Am considerat ca nu ar trebui sa lipseasca din cursul analizei in acest al doilea
capitol problematica spinoasa ridicatd de Ulrich Beck: preferinta pentru pace in
detrimentul adevarului la ciocnirea universalismelor religioase in societatea
cosmopolita?

Daca primele doud capitole, asa cum s-a putut observa, reprezinta o analiza de
factura teoretici a modului in care ne provoacd violentele religioase actuale la o
reajustare a pacii in eficienta sa de a dezamorsa tensiunile conflictuale, urméatoarele
doua capitole se doresc a fi o aplicabilitate a metodelor misionare in promovarea pacii
in experienta relatiei crestinului cu alteritatea religioasa. Capitolul III - Misiunea
Bisericii ca vector de promovare a pacii - exploreaza urmatoarele teme: particularitatile
misiunii crestin ortodoxe; urgenta unei dimensiuni dialogice a misiunii; o perspectiva
biblica a pacii ca incluziune; pacea in documentele celei de a X-a Intilniri de la Busan
a Consiliului Mondial al Bisericilor (CMB); reflectii asupra pacii in documentele
Sinodului Panortodox de la Creta (2016), principii misionare in evaluarea teologica a

pacii din punct de vedere crestin ortodox. O tema pe care am considerat util sd o

9



abordam este conflictul Rusia - Ucraina, cu precizarea cd nu am realizat o radiografie a
acestei situatii critice regretabild, ci ne-am rezumat la prezentarea reactiilor din partea
Consiliului Mondial al Bisericilor si a recentei a XI-a Adunari a CMB de la Karlsruhe,
Germania (2022).

Capitolul IV - Dialogul ca maximizare a reconcilierii si a pacii: evaluare
misionara - este rezervat analizelor misionare a relevantei dialogului interreligios ca
instrument de concretizare si aplicabilitate a pacii si reconcilierii. Un aspect asupra
caruia am insistat este depdsirea tensiunii dintre misiune si dialog interreligios prin
recurgerea la paradigma trinitara a dimensiunii dialogice a misiunii crestine. In ultimele
doud subcapitole am prezentat principiile dialogului interreligios (a. increderea
construitd in ceilalti membrii ai comunitatii religioase; b. explorarea reciprocda a
surselor si cadrelor teologice; c. desfasurarea interactiunii prin canale de comunicare
adecvate si accesibile; d. simetria reflectatd in relatia corespondenta intre participanti
la dialog; e. capacitatea participantilor de a-si asuma riscuri in dialogul interreligios; f.
interactiunea reciproca dintre actorii dialogului si a lor cu propriile comunitati
religioase; g. dinamica actiunii in dialog) si o analiza criticd a eficientei dialogului
interreligios prin provocarile pe care le ridica: reprezentativitate si autoritate in dialogul
interreligios; riscul elitismului in dialogul interreligios; accentuarea formalismului in
dezbaterile religioase; minimizarea si relativismul diferentelor 1intre religii;

antagonismului atitudinilor fata de dialogul interreligios.

4. Stadiul actual al cercetarii si metodologia utilizata

Cercetarea temei are un caracter interdisciplinar, intrucat este imposibild o
analiza a pacii din punct de vedere misionar daca nu facem referire la contextul social
in care aceasta trebuie promovatd. Din acest considerent, apelul la datele sociologice
empirice ale conflictelor religioase si la contextul pluralist si politic al lumii
contemporane a fost absolut necesar. Precizam faptul ca analiza noastra s-a dorit a fi o
cercetare la nivel macro si nu la nivel micro, in sensul ca nu ne-am centrat atentia asupra
experientei unei singure tari sau continent cu pacea si conflictul religios, ci am dorit o
extensie la nivel global pentru a observa fenomenul in relevanta sa. Ceea ce se intampla

in teatrele de operatiuni din Orientul Mijlociu are efect de unda asupra intregii lumi, cu

10



atat mai mult cu cat vorbim de o lume cosmopolita si interdependenta la toate nivelurile
social-economice.

in timp ce Bisericile ortodoxe, dintr-o lipsd de congruentd a unititii si a
neconectirii cu realitatea provocirilor contemporane'*, afirmi ci pacea este un element
integral si indispensabil al Evangheliei crestine, ele nu au reflectat suficient de mult -
intr-o maniera coerenta din punct de vedere moral - asupra naturii pécii si a instaurarii
pacii si asupra modului in care pacea afecteaza, in termeni practici, viata si marturia lor
in lume.!® Teologii ortodocsi au observat cd o simpld prezentare teoreticd a intelegerii
ortodoxe a pacii nu este o expresie si 0 marturie suficientd: ,,Nu este suficient pentru
noi (ortodocsi) sa ne limitam la o simpld prezentare teologicd, sd descriem si sa
prescriem cu privire la viziunea ortodoxa asupra dreptatii si pacii. Trebuie, de
asemenea, sa ne mobilizdm si sd lucrdm impreuna pentru scopul lui Dumnezeu de a
invinge nedreptatile si de a instaura dreptatea acolo unde este posibil, precum si de a
invinge fortele, care amenintd pacea pe pimant.'®

Contextualizarea pacii si a pacificdrii si aprecierea criticd a actiunilor sau
inactiunilor ecleziale pentru promovarea pacii obliga Biserica Ortodox4, in ansamblul
ei, mai ales in contextul de azi al conflictului Rusia-Ucraina, sa exploreze modalitati
diferite, dar complementare, de a relationa experienta si credinta lor liturgicd si
spirituald cu problemele complexe si conlucratoare ale lumii. O astfel de intentie evoca
acuzatii conform carora Biserica trece de la domeniul spiritual la cel politic, un activism
strain de spiritul ortodox. Teologii ortodocsi, din cauza asocierii stranse a multor
Biserici Ortodoxe cu statul si a oprimarii lor indelungate de cétre regimurile totalitare,
nu au reflectat iIn mod adecvat si critic asupra relatiei reflexive dintre sine si societate
si a imperativului crestin al transformarii simultane prin harul lui Dumnezeu, precum

si al uceniciei crestine a ambelor. Structurile sociale opresive, nedrepte si violente au

14 Comentand reticenta bisericilor ortodoxe de a aborda problemele vietii publice, metropolitanul John
Zizioulas considera ca acestea au dreptate sa acorde preeminenta acelor elemente ale traditiei lor care se
refera la centralitatea eshatologiei, dar gresesc dacd deconecteaza eshatologia de istorie, teologia de etica
si, in general, dacd sunt indiferente in a-L identifica si marturisi pe Dumnezeu in domeniul istoric. Vezi
John Zizioulas, “Eschatology and History,” in Cultures in Dialogue: Documents from a Symposium in
Honour of Philip A. Potter, T. Weiser (ed.), Geneva: World Council of Churches, 1985.

15 Metropolitan Gennadios of Sassima, “Spirituality, Violence and the Desire for Non-Violence: Another
View and Perspective,” in Violence and Christian Spirituality, Emmanuel Clapsis (edit.), Geneva: WCC,
2007, pp. 310-319; Sorin Comsa, ,,Pacea in lumina moralei crestine”, in Mitropolia Banatului, 1984, nr.
3-4.

16 “Orthodox Perspectives on Justice and Peace,” in Justice, Peace and the Integrity of Creation, Insights
from Orthodoxy, Gennadios Limouris (ed.), Geneva: WCC Publications, 1990, p. 22.

11



pus 1n pericol umanitatea celor oprimati, iar o societate dreapta risca sa fie corupta de
indivizi egocentrici nedrepti si lacomi. Parintele Stanley S. Harakas constata cu regret
statutul nedezvoltat al eticii sociale Tn Ortodoxia Rdsdriteand mai ales in ceea ce
priveste studiile despre pace: ,,Sunt putini scriitori si ganditori ortodocsi care s-au
ocupat in mod profund si atent de aceste probleme. Si mai putini, daca exista, au oferit
o bazd teoreticd pentru o etica sociala crestind ortodoxa autentica si consistentd. Din
aceastd cauza, exista pericolul ca preocuparea noastra sociala sa devind obiectul unei
simple lozinci si, mai rdu, sd devind unealta unor forte straine. De exemplu, pacea ca
ideal pentru Biserica crestina este aproape de la sine inteles. Cu toate acestea, nu exista
un corp coerent de studii ortodoxe privind pacea. Putini teologi ortodocsi, sau chiar
niciunul, s-au preocupat de problemele pacifismului, dezarmarii, razboiului nuclear,
teoriei rdzboiului just, miscarilor pentru pace etc. Existd pericolul ca 1n aceastd
problemi si ne permitem sa fim pur si simplu folositi ca prizd de propagandi.”'’ Un
avertisment deloc confortant, dar realist. Reflectiile teologico-dogmatice despre pace
trebuie sa fie lansate si In spectrul etico-social. Aceasta situatie lamentabild, in cuvintele
unui alt cercetdtor ortodox, Grant White, ,,nu trebuie sa devina o scuza pentru inactiune
in fata unei suferinte de proportii incomensurabile.”!®

Cu toate acestea notdm astazi contributia unor teologi si misionari crestini care
au initiat o abordare complexa a pacii - fenomenologica, politica, sociald, religioasa -,
a caror analize, de altfel, le-am si folosit in teza de doctorat. Dintre profesorii de
misiologie din Romania care au abordat problema pacii si a conflictului din punct de
vedere teologic, mentiondm pe Pr. Conf. Cristian Sonea, Pr. Prof. Gheorghe Istodor,
Pr. Prof. lon Bria, Prof. Corneliu Constantineanu, trecut la cele vesnice in 2022.

Din punct de vedere metodologic, optiunea noastra a fost sa folosim trei metode
care in desfasurarea analizei interfereazd: metoda istoricd (prin care am explorat
metamorfozele gandirii teologice cu referire la problematica conflictului si la valoarea
pécii, precum si istoria schimbarilor sociale care au determinat conflictele religioase);
metoda sistematica (prin care am redat analizele de fond teologice si sociologice ale

pacii si conflictului); metoda comparativa (care ne-a facilitat abordarea intr-o

17 Stanley S. Harakas, Something is Stirring in World Orthodoxy, Minneapolism 1978), p. 65.

18 Grant White, “Orthodox Christian Positions on War and Peace,” in The Responsibility to Protect:
Ethical and Theological Relections, Edits, Semegnish Asfaw, Guillermo Kerber and Peter Weiderud
(Geneva: World Council of Churches, 2005).

12



perspectivd multi-analiticd a modului in care este receptatd pacea in diverse culturi

religioase).

Literatura de specialitate folositd in argumentare este in mare pondere in limba
engleza, intrucat ne ofera unele dintre cele mai competente si complexe analize despre
conflictul religios si tendintele de promovare a pacii in lumea de azi. Nu am exclus
analizele teologilor si misiologilor romani, a caror reflectii asupra conflictului religios
si asupra contributiei Bisericii la promovarea pacii sunt substantiale analizei noastre.
Astfel am folosit informatiile furnizate de Uppsala Conflict Data Program si Religion
and Armed Conflict (RELAC). De asemenea, am considerat oportun s ne oprim asupra
tensiunii armate din Ucraina, desfasurata in proximitatea vecinitatii tarii noastre, faicand
referire la documentele ultimelor doud adunari ale Consiliului Mondial al Bisericilor
(CMB) din Busan (2013) si Karlsruhe (2022), la reactiile din partea reprezentantilor
CMB, dar si la modul in care s-a raportat Sindoul Panortodox de la Creta din 2016 fata

de violenta, relatiile interreligioase si pace.

13



10.
11.
12.

13.

BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

. Biblia sau Sfdnta Scriptura, tiparitd sub Indrumarea si cu purtarea de grija a PF

Périnte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, cu aprobarea Sfantului
Sinod, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodox Romane,
Bucuresti, 2013.

“Orthodox Perspectives on Justice and Peace,” in Justice, Peace and the
Integrity of Creation, Insights from Orthodoxy, Gennadios Limouris (ed.),
Geneva: WCC Publications, 1990.

,Christ’s Love Moves the World to Reconciliation and Unity. A Reflection on
the Theme of the 11th Assembly of the World Council of Churches, Karlsruhe
2022, in The Ecumenical Review, Vol. 73,, No. 3 (2021), pp. 336-348.
,Letter from the Acting General Secretary of the World Council of Churches to
His Holiness Kirill, Patriarch of Moscow and all Russia, Russian Orthodox
Church (Geneva, 2 March 2022)”, in Matthew Ross and Jin Yang Kim, Seek
Peace and Pursue It. Reflections on the Pilgrimage of Justice and Peace in
Europe, WCC Publications & Globethics.net, 2022.

Asad, Talal, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam, Baltimore: The John Hopkins University Press, 1993.
Asberg, Carl Johan and Peter Wallensteen, ,,New Threats and New Security:
The post-Cold War Debate Revisited”, in Peter Wallensteen (ed.), Preventing
Violent Conflicts. Past Record and Future Challenges. Uppsala University:
Department of Peace and Conflict Research, 1998, pp. 167-202.

Assefa, Hizkias, “Peace and reconciliation as a paradigm: A philosophy of
peace and its implications for conflict, governance and economic growth in
Africa”, in Hizkia Assefa and George Wachira (eds), Peacemaking and
Democratisation in Africa: Theoretical perspectives and church initiatives
(Nairobi: East African Educational Publishers, 1996).

Breck, John, ¢ ‘Justiciable War’: Lesser Good or Lesser Evil?”, in St. Viadimir
Theological Quarterly 47, no. 1 (2003), pp. 97-109.

. Bremer, Thomas (ed.), Religion and the Conceptual Boundary in Central and

Eastern Europe. Encounters of Faiths, Palgrave Macmillan, 2008.

Bria, Ion, ,,Pacea lumii si umanismul crestin”, in Studii teologice, nr. 7-8, 1967.
Bria, lon, Mergi in pace! Perspective ortodoxe in misiune, Reintregirea, 2016.
Bronstein, Michael V., Gordon Pennycook, Adam Bear, David G. Rand, Tyrone
D. Cannon, ,,Belief in Fake News is Associated with Delusionality, Dogmatism,
Religious Fundamentalism, and Reduced Analytic Thinking”, in Journal of
Applied Research in Memory and Cognition, Volume 8, Issue 1, 2019, pp. 108-
117.

Bruce, Steve, Secularization: In Defense of an Unfashionable Theory, Oxford:

Oxford University Press, 2015.

14



14. Brzezinski, Zbigniew, Out of Control: Global turmoil on the eve of the twenty-
first century, New York: Charles Scribner’s Sons, 1993.

15. Butselaar, Jan van, “The promise of the kingdom and the reality of sin: Christian
religion, conflict, and visions for peace”, in Gerrie ter Haar and James J. Busuttil
(eds), The Freedom to Do God’s Will: Religious fundamentalism and social
change (London: Routledge, 2003).

16. Cavanaugh, William T., The Myth of Religious Violence: Secular Ideology and
the Roots of Modern Conflict, New York: Oxford University Press, 2009.

17. Chomsky, Noam, Necessary Illusion: Thought Control in Democratic Societies,
House of Anansi Press, 1989.

18. Gennadios, Metropolitan of Sassima, “Spirituality, Violence and the Desire for
Non-Violence: Another View and Perspective,” in Violence and Christian
Spirituality, Emmanuel Clapsis (edit.), Geneva: WCC, 2007, pp. 310-319.

19. George, Metropolitan of Mount Lebanon, “Exorcising War,” in Hildo Bain
and Jim Forest (eds.), For the Peace From Above: An Orthodox Resource
Book on War, Peace and Nationalism, Bialystok: Syndesmos the World
Fellowship of Orthodox Youth, 1999.

20. George, Samuel, ,,Christ Love Moves the World to Reconciliation and Unity”,
in International Review of Mission, Vol. 111, No. 1 (2022), pp. 101-109.

21. Gerrard, M. and M. Abu-Nimer (Eds.), Making peace with faith: The
challenges of religion and peacebuilding, Rowman and Littlefield Publishing
Group, 2018.

22. Gleditsch, Nils Petter and Ida Rudolfsen, “Are Muslim Countries More Prone
to Violence?”, in Research & Politics 3 (2), 2016, pp. 1-9.

23. Hollinger, David, ,,Christianity and Its American Fate: Where History
Interrogates Secularization Theory,” in Martin Halliwell (ed.), William James
and Religion, Oxford: Oxford University Press, 2016, pp. 280-303.

24. Howard, Thomas Albert, Faiths of Others. A History of Interreligious
Dialogue, Yale University Press, New Haven and London, 2021.

25. Huber, Wolfgang, ,,Justice, Peace and The Integritiy of Creation. A challenge
for ecumenical theology”, in Scriptura 24 (1988).

26. Hughes, Aaron W., Islam and the Tyranny of Authenticity: An Inquiry into
Disciplinary Apologetics and Self-Deception, Sheffield: Equinox, 2015.

27. Hunter, James Davison, Culture Wars: The Struggle to Define America, New
York: Basic, 1991.

28. Huntington, S. P., ,,Peace Among Civilizations?”, in R. K. Betts (Ed.),
Conflict After the Cold War: Arguments on Causes of War and Peace, New
York and London: Routledge, 2017.

29. Huntington, S. P., ,,The Clash of Civilizations”, in D. P. Barash (Ed.),
Approaches to Peace: A Reader in Peace Studies, New York: Oxford
University Press, 2014.

30. Nelson-Pallmeyer, Jack, Is Religion Killing Us? Violence in the Bible and the
Quran (Harrisburg, PA: Trinity Press International, 2003).

15



31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

Ngala, Joseph Adero, ,,The Christian Church as a Peacemaker in Africa:
Challenges and Opportunities”, in Gerrie ter Haar and James J. Busuttil (eds),
The Freedom to Do God’s Will: Religious fundamentalism and social change
(London: Routledge, 2003).

Pieterse, Jan Nedreveen, ,,Globalization as Hybridization,” in Jan Nedreveen
Pieterse Globalization and Culture: Global Mélange, Lanham: Rowman &
Littlefield Publishers, 2004.

Pliiss, Caroline, ,,Migration and the Globalization of Religion”, in The Oxford
Handbook of the Sociology of Religion, Edited by Peter B. Clarke, 2004.
Porter, Stanley E., Katallasso in Ancient Greck Literature, with Reference to
the Pauline Writings, Cordoba, Ediciones El Almendro, 1994.

Prantl, Heribert, ,,Grii} Gott — aber welchen?”, in Siiddeutsche Zeitung 296,
4 (2006).

Pujol, A., ,,De Salutione Apostolorum, ,,Gratia vobis et pax”, in Verbum
Domini 12, 1932, pp. 38-42.

Vllers, Johannes, Birte Pfeiffer and Matthias Basedau, “Measuring the
Ambivalence of Religion: Introducing the Religion and Conflict in
Developing Countries (RCDC) Dataset”, in International Interactions 41 (5),
2015, pp. 857-881.

Wahlberg, Ake, , Truth, meaning and interreligious understanding”, in
Religious Truth and Identity in an Age of Plurality, Peter Jonkers and Oliver
J. Wiertz (eds.), Routledge, 2020, pp. 61-74.

Wallensteen, P., ,,The Growing Peace Research Agenda”, in Occasional
Paper 21: OP 4, Joan B. Kroc Institute for International Peace Studies,
University of Notre Dame, 2001, pp. 1-28.

Wallensteen, P., Peace Research: Theory and Practice. London and New
York: Routledge, 2011.

Wallensteen, P., Quality Peace: Peacebuilding, Victory, and World Order,
New York: Oxford University Press, 2010.

Wallensteen, Peter and Margareta Sollenberg, ,,Armed Conflicts, Conflict
Termination and Peace Agreements, 1989-96’ ,,, in Journal of Peace
Research, 34 (1997), pp. 339-358.

Wallensteen, Peter, Understanding Conflict Resolution. War, Peace and the
Global System, SAGE Publications, London, 2002.

Waltz, Kenneth N., Theory of International Politics, Reading, MA: Addison-
Wesley, 1979.

Waltz, Kenneth, Man, The State and War: A Theoretical Analysis, New Y ork:
Colombia University Press, 2001.

Webster, Alexander F. C., ,Justifable war as “Lesser Good” in Eastern
Orthodox Moral Tradition”, in St. Viadimir’s Theological Quarterly
47/1(2003), pp. 3-57.

Weiss, T. & R. Wilkinson, (Eds.), International Organization and Global
Governance, London and New York: Routledge, 2013.

Wengst, Klaus, Pax Romana and the Peace of Jesus Christ, SCM Press, 1987.

9 2
1

16



49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.

Westerlund, David (ed), Questioning the Secular State: The worldwide
resurgence of religion in politics (London: Hurst & Co., 1995).

White, Grant, “Orthodox Christian Positions on War and Peace,” in The
Responsibility to Protect: Ethical and Theological Relections, Edits,
Semegnish Asfaw, Guillermo Kerber and Peter Weiderud (Geneva: World
Council of Churches, 2005).

Wilfred, Felix, ,,Our Neighbors and Our Christian Mission”, in Philip Wickeri
(Ed.), The People of God among All God’s Peoples: Frontiers in Christian
Mission, London, 2000.

Williams, Rowan, “Muslim-Christian Dialogue in Britain and Beyond”, in
Islam and Christian-Muslim Relations 19 (2008).

Willick, Jason, “The Man Who Discovered ‘Culture War’”, in Wall Street
Journal, 25 May 2018).

Wood, J. T., “Entering into Dialogue”, in R. Anderson et al., (Eds), Dialogue:
Theorizing Difference in Communication Studies, Sage Publications,
California, 2004.

Woodberry, Dudley, Toward mutual respectful witness, Lexington Books,
20009.

Wuthnow, Robert, America and the Challenges of Religious Diversity,
Princeton University Press, 2005.

Yoder, Perry B., Shalom: The Bible's Word for Salvation, Justice, & Peace,
Wipf and Stock, 2017.

Zizioulas, John, “Eschatology and History,” in Cultures in Dialogue:
Documents from a Symposium in Honour of Philip A. Potter, T. Weiser (ed.),
Geneva: World Council of Churches, 1985.

17



	Pages from Teza - Stefan Lazar corectata. 27.09.2022
	romana

