
UNIVERSITATEA ‛OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 

ȘCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 
 

INTERRELIGIOZITATE ȘI 
MULTICULTURALITATE ÎN DOBROGEA 

REZUMAT 

 

 

Coordonator științific, 

Pr. Prof. univ. Dr. NICOLAE BRÎNZEA 

 

Doctorand, 

Prof. Bănescu Lucian Adrian 

 

 

 

CONSTANȚA 

2023 

 



INTRODUCERE 

 

Potrivit învăţăturii ortodoxe, Duhul Sfânt cheamă, conduce, iniţiază şi sfinţeşte 

neamurile în vederea integrării - nicidecum a dizolvării - lor în Biserica lui Hristos. Tocmai de 

aceea, Sfântul Apostol Petru ţine să lămurească, în aceşti termeni, împrejurarea că numai în 

Creştinism se produce atingerea plenitudinii de către un neam (I Petru 2, 9-10).  

Deschiderea către neamuri, mai precis către  acei oameni care nu împărtăşeau religia 

iudaică,  a constituit una dintre minunile pe care ‛multa milostivire” a lui Dumnezeu, profeţită 

şi cântată de David  proorocul (Ps.135, 1-26), a săvârşit-o, după cuvântul Mântuitorului, odată 

cu momentul Pogorârii Sfântului Duh.  

Ca o certitudine a faptului că Mântuitorul S-a jertfit şi a înviat pentru ‛noi oamenii şi 

pentru a noastră mântuire” iar nu pentru ‛noi, evreii” sau ‛noi, grecii” sau ‛noi, romanii” aşa 

cum se pronunţă filetismul - de orice culoare ar fi el -  în mod exclusivist şi nedrept faţa de 

înalta justiţie a lui Dumnezeu, Sfânta Scriptură menţionează în mod explicit faptul că Adevărul-

Hristos a devenit accesibil tuturor celor ce cred Lui, începând din Ziua Cincizecimii.  

Dar Pogorârea Sfântului Duh nu numai că a întemeiat un nou neam - poporul 

creştinilor, adică Biserica - depăşind diviziunile meschine care fiinţează istoric între etniile 

pământului, ci a restabilit identitatea primordială oferită de Dumnezeu fiecărei naţiuni, fără 

părtinirea vreuneia în detrimentul celeilalte.  

Lumea globalizată nu este caracterizată doar de globalizarea mărfurilor și a 

mijloacelor finaciare, ci și de formarea unei societăți globale. Societatea globală a desființat 

granițele clasice ale religiilor și culturilor. La o observare mai atentă a problematicii 

interacțiunii, se poate observa că în mod special că spațiul european se prezintă astăzi ca un 

mediu de interacțiune a ideologiilor politice, filosofice și religioase.  

Această interacțiune poate fi înregistrată atât la nivel instituțional, cât și individual, 

anticipând o nouă realitate socială, dar și o provocare cotidiană. Dacă în urmă cu 200 de ani, 

Europa avea un profil creștin general valabil, din punct de vedere religios, astăzi se poate 

observa un orizont religios în care se regăsesc o sumă de identități religioase, fiecare cu 

moștenirea sa culturală.  

Lumea globalizată, multiculturală și, în multe aspecte, secularizată,  creează provocări 

noi. Ea a sporit schimbul intercultural și interreligios de idei. De asemenea, a provocat relativ 

frecvent episoade de ură și chiar de conflict deschis. De aceea, coexistența mai multor 

comunități identitare nu necesită doar o colaborare pașnică, ci necesită și o explicație 



intelectuală, deschisă, care ajută oamenii care aparțin unei religii să accepte și să recunoască 

oamenii aparținând altor religii.  

Scăderea treptată a influenței politice a Creștinismului într-o lume din ce în ce mai 

interconectată, împreună cu descoperirea și cunoașterea altor religii, ca efect direct al 

conexiunilor ecumenice, misionare și al studiilor interculturale, a creat posibilitatea pentru o 

nouă gândire, care se caracterizează astăzi prin deschidere și toleranță. Interesant de urmărit 

este metamorfoza pe care o vor suferi religiile necreștine importate în spațiul european: modul 

de afirmare a propriilor identități a acestor religii necreștine într-un spațiu străin mediului 

cultural în care s-au format, dacă vor rămâne în linii mari consecvente valorilor tradiționale, 

dat fiind faptul că diluarea identității creștine a Europei permite un teren propice 

prozelitismului religios1.  

Europa trăiește astăzi experiența, de altfel foarte interesantă, a implementării în 

câmpul ei socio-religios a unor tradiții religioase străine, importate de fenomenul migrației, 

angajat în planul general al globalizării. Dialogul interreligios reprezintă una cele mai mari 

provocări ale timpului nostru.  

Chiar dacă teritoriul dintre Dunăre și Marea Neagră a fost un subiect foarte 

controversat în domeniul problemelor istoriografice, totuși, istoria confirmă implicarea sa 

majoră în istoria europeană. Dobrogea este ținutul românesc recunoscut pentru cea mai variată 

asociere de populații și de religii din România, motiv pentru care, în nenumărate rânduri, ea a 

fost gazda întâlnirilor savante dedicate studierii modelului dobrogean de interculturalitate, aici 

fiind atestat unul dintre cele mai vechi și mai trainice exemple de integrare și de conviețuire a 

grupurilor etnice și religioase.  

Din păcate, circumstanțele istorice, geografia locală și continentală au plasat 

Dobrogea sub semnul destinului de spațiu de tranzit, strategic în arsenalul politicii de 

hegemonie a Puterilor europene, ceea ce a pus în alți termeni evoluția integrării sale în 

construcția statului național român.  

În Dobrogea locuiesc împreună în bună înțelegere aparținători ai mai multor 

formațiuni etnice și religioase, din rândul celor tradiționale, fiind consemnați, alături de 

populația majoritar românească, grecii, armenii, evreii, turcii, tătarii, bulgarii, rușii lipoveni, 

germanii, italienii, romii (deosebiți în ‛creștini” și ‛turci” adică musulmani) și alții, fiecare 

 
1 O analiză asupra posibilei metamorfoze a principiilor tradiționale ale islamului în Europa o face Pr. prof. dr. 
Nicolae Achimescu. Vezi ‛Creștinismul răsăritean și islamul”, ‛Islam și Islamism”, ‛Fața tradiționalist-
conservatoare a islamului”, în Pr. Prof. Dr. Nicolae Achimescu, Universul religios în care trăim, Ed. Trinitas a 
Patriarhiei Române, București, 2013, pp. 310-313, 365-368, 397-400. 



grup contribuind la mozaicul cultural dobrogean2 prin propria sa identitate, cultură, tradiție 

religioasă și limbă, atât în direcția spirituală a apropierii cât și în cea a evidențierii specificității, 

prin dialog pașnic3.  

Modelul de conlocuire interetnică și de dialog intercultural deschis poate fi descifrat 

cu ușurință din dovezile de cultură materială și imaterială generate de manifestarea neîngrădită 

a propriei identități, în directă corelație cu înțelegerea și acceptarea altor identități etno-

religioase.  

Conviețuirea dintre români și celelalte etnii ale Dobrogei au contribuit la relativ ușoara 

transmitere (și receptare) a anumitor valori, prin replicare culturală, de la o cultură particulară 

la alta. Acest fapt poate fi observat pe baza numeroaselor similitudini în manifestarea efectivă 

a vieții spirituale din Dobrogea4.  

Acest model interreligios și interetnic oferit de Dobrogea, atât în contextul românesc 

dar, mai ales, și din ce în ce mai cunoscut, la nivelul întregii Europe, constă în conviețuirea 

concordantă, fondată pe respectarea alterității persoanei umane și a grupului din care aceasta 

face parte. 

Ideea centrală a tezei de doctorat este reprezentată, așadar, de expunerea teologică a 

unora dintre temeiurile care au stat la baza trăiniciei relației de armonie a etniiilor din zona 

Dobrogea, cu axare pe dialogul interreligios şi pe multiculturalitate. Omul este o ființă 

dialogică. Din punct de vedere social, religios, cultural doar astfel poate fi gândit. În imaginarul 

rațional, termenul dialog sugerează o conexiune formală în care doi sau mai mulți agenți se 

focusează în construcția unui acord cu privire la un subiect clar definit.  

În acest sens, dialogul poate să nu fie dușmanul adevărului, dar relația poate deveni 

problematică, dacă obiectul exercițiului este soluționarea negociată a unei probleme înnodate, 

un grad de compromis și acomodare intră în ecuație.  

Astfel, termenul dialog se asociază cu activitățile politicienilor și ale funcționarilor 

publici și, inevitabil, emite un interes personal și motive nedezvăluite. Nu este de mirare că, 

atunci când cuvântul dialog este aplicat întâlnirii religiilor, acesta atrage adesea un anumit grad 

de suspiciune, ca și cum a intra în dialog cu oameni de altă tradiție înseamnă a colabora cu o 

neglijare relativizantă a integrității religioase. 

 
2 Lucian Boia, România – țară de frontieră a Europei, Ed. Humanitas, București, 2002, p. 177. 
3 Paul Kevin Meagher (ed.), Encyclopedic Dictionary of Religion, A-E, Washington D.C.,  1979, p. 1050. 
4 Dr. Raul Ivan, Cultura și cultele în orașul Constanța, în perioada interbelică, în vol. Porți deschise către 
civilizații, Tomis-Constanța MMXXI, Ed. Mega, Cluj Napoca, 2021, p. 425. 



Există, totuși, o altă parte a experienței dialogului. Când oamenii se întâlnesc ca 

oameni de credință, termenul dialog vine să conoteze o altă dimensiune a relaționării dintre eu 

și celălalt. Un astfel de model de dialog subordonează problemele discutate cu semnificația 

întâlnirii în sine. Nu este preocupat de negocierea rezultatelor, ci de o întâlnire a persoanelor 

care este aproape un scop în sine. 

Tema este de actualitate, pentru că aceste culturi,  deosebite sub aspectul provenienței 

și a modului de păstrare a elementelor de identificare, se pun una față de cealaltă într-un raport 

unic de complementaritate, într-o asemenea construcție și măsură încât pierderea ipotetică și 

complet nefericită a uneia dintre ele (spre exemplu, comunitatea germanilor sau a evreilor 

dobrogeni, aflate în pragul dizolvării) ar determina un regres al tuturor.  

Izvorât din experiență și din înțelepciunea istorică aplicată, conceptul de ‛cultură 

dobrogeană” transmite neprețuite valori, reverberându-le în planul național și chiar în cel 

european. Tema aleasă este așadar una deschisă oportunității de a cunoaște și explora noi și noi 

bogății spirituale, a căror vechime nu poate fi pe deplin cunoscută.  

Pe de altă parte, aceste valori acumulate în timp sunt dinamice, adresându-se noilor 

generații în vederea unei retălmăciri în pământul ospitalier al dicienilor. Din acest considerent, 

promovarea dialogului este considerată o necesitate în societățile din ce în ce mai diverse din 

punct de vedere religios.  

 

CAPITOLUL I: ETHOS ȘI ETNICITATE ÎN GÂNDIREA ECUMENICĂ 

 

Deschiderea către neamuri, mai precis către  acei oameni care nu împărtăşeau religia 

iudaică,  a constituit una dintre minunile pe care ‛multa milostivire” a lui Dumnezeu, profeţită 

şi cântată de David  proorocul (Ps.135, 1-26), a săvârşit-o, după cuvântul Mântuitorului, odată 

cu momentul Pogorârii Sfântului Duh.  

Ca o certitudine a faptului că Mântuitorul S-a jertfit şi a înviat pentru întreaga 

umanitate iar nu pentru ‛noi, evreii” sau ‛noi, grecii” sau ‛noi, romanii” aşa cum se pronunţă 

filetismul - de orice culoare ar fi el -  în mod exclusivist şi nedrept faţa de înalta justiţie a lui 

Dumnezeu, Sfânta Scriptură menţionează în mod explicit faptul că Adevărul-Hristos a devenit 

accesibil tuturor celor ce cred Lui, începând din Ziua Cincizecimii.  

Dar Pogorârea Sfântului Duh nu numai că a întemeiat un nou neam - poporul 

creştinilor, adică Biserica - depăşind diviziunile meschine care fiinţează istoric între etniile 

pământului, ci a restabilit identitatea primordială oferită de Dumnezeu fiecărei naţiuni, fără 

părtinirea vreuneia în detrimentul celeilalte.  



Grija pe care Dumnezeu a arătat-o şi o arată faţă de toate neamurile pământului 

începând de la Facerea lumii, dăruind fiecăruia dintre ele un înger călăuzitor spre împlinirea 

menirii sale (Deut. 32, 6-8; Daniel 10, 13-21), denotă o atitudine contrară presupusei ordini 

mondiale, universaliste şi asimilatoare, pe care împăraţii şi papii au dorit să o atingă 

dintotdeauna. Mai nou, ‛suveranii Pontifi au salutat constant în acest secol strădaniile pentru 

asocieri transnaţionale şi internaţionale. Uniunea Popoarelor şi, mai târziu, Naţiunile Unite 

au fost fără echivoc aprobate şi încurajate de papi”5. 

Revelaţia păstrată în fiinţa intimă a neamului este condiţionată de păstrarea 

adevărului, deoarece are ca păzitor şi descoperitor pe Duhul Adevărului şi deci ea rămâne 

accesibilă şi activă atâta timp cât se mărturiseşte adevărata credinţă6. Acolo unde adevărul a 

fost falsificat, putem spune că puterea Duhului Sfânt nu mai rămâne, şi, indubitabil, nici 

Biserică nu mai este, urmând principiului formulat de către Sfântul Irineu7.  

Teologia depune un efort impresionant pentru a descoperi soluții în ceea ce privește 

afirmarea unității Bisericii Ortodoxe în contextul lumii contemporane. La prima vedere ar putea 

părea că nu este nevoie de o soluționare a acestui fapt din moment ce unitatea Bisericii este 

clar fundamentată pe criteriile ierarhiei sacramentale și a sinodalității sale apostolice. Sunt 

totuși foarte multe probleme spinoase care determină ca această unitate a Bisericii Ortodoxe să 

fie parțial obstrucționată8.  

Disputele iscate în jurul autocefaliei, a pretenției primațiale a unor centre eclesiastice 

mai noi sau mai vechi, a instituționalizării așa numitei ‛ierarhii titulare”, fără eparhii concrete 

și fără credincioși, care înfășoară vechile patriarhate istorice și nu în ultimul rând în jurul 

etnocrației care încă mai influențează percepția teologică privind organizarea administrativ-

jurisdicțională a unor trupuri bisericești, îndepărtează orice dubiu privind realitatea și 

incisivitatea acestora în conjunctura actuală9. 

Dar unitatea și integritatea Trupului lui Hristos (In.19, 36)  nu exclude nici nu  suprimă 

trăsăturile definitorii ale fiecăruia dintre mădularele Sale (Rom.12, 4-5)10.  

 
5 Ibidem, pp.54-55. 
6 Sf.Atanasie cel Mare Scrieri, I, PSB, vol 15, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti,1987, trad.Pr.Prof.Dr.Dumitru Stăniloae, 
p.351. 
7 Sf.Irineu de Lugdunum, Adversus haereses, III, 24,1; PG, 7, 966. 
8 Vezi: Nicolae Brînzea, ‛Prayer - eternal dialogue with God in secularization, pandemic, and war conditions”, 
Technium Social Sciences Journal, 36 (1), 2022,  pp. 562–569. 
9 Bartolomeu I, Patriarh Ecumenic, Ora Ortodoxiei, la Pr. Dr. Constantin Coman, Ortodoxia sub presiunea 
istoriei, Ed.Bizantină, București, 1995, p.201. 
10 Pr.Georges Florovsky, Biblie, Biserică, Tradiție, Ed.Reîntregirea, Alba Iulia, 2006, trad. Radu Teodorescu, 
p.86. 



Trăsătura definitorie cea mai importantă a fiecăruia dintre membrii Sfintei Biserici 

este neamul, care își are obârșia în cugetarea lui Dumnezeu  (Efes. 3, 14-15) - și căruia i s-a 

încredințat menirea de a fi călăuză spre Hristos întru Care toate s-au făcut (Colos.1, 16-17).  

 

CAPITOLUL AL II-LEA: INTERRELIGIOZITATEA, PROVOCARE DAR ȘI 
OPORTUNITATE A IDENTITĂȚII ÎN CONTEXTUL GLOBALIZĂRII 

 

Globalizarea, un fenomen pe cât de complex în structura sferelor pe care le acoperă, 

pe atât de simplu în desfășurarea sa fluidă, antrenează religiile lumii în noi procese relaționale. 

Practic, între religie și globalizare este un raport de interdependență, pe care îl putem urmări 

din cele mai vechi timpuri, religia fiind unul din pilonii generatori, alături de schimburile 

comerciale, ale globalizării. Religiile sau mai bine zis diversitatea religioasă a existat 

dintotdeauna. Trebuie să înțelegem două puncte cheie din istoria globalizării sau două răscruci 

principale în drumul către o lume globalizată, în care religia a jucat un rol proeminent. Primul 

moment este legat de dezvoltările geografice și sociale ale religiilor lumii de astăzi. Nayan 

Chanda observă importanța impulsului de a răspândi credința11.  

În cazul tuturor religiilor cu vocație misionară universală și, evident, pentru 

Creștinism, globalizarea a jucat un rol fundamental. Prin reciprocitate putem considera că și 

religiile cu vocație misionară universală au contribuit la ceea ce cunoaștem ca fiind globalizare.  

După moartea și învierea Sa, Mântuitorul Iisus Hristos le-a dat apostolilor porunca 

universalizării învățăturii Sale (Mat. 28, 19-20). Cu toate acestea, înainte ca apostolii să poată 

ieși în lume, ei trebuiau să aibă un mesaj de transmis. Mesajul avea drept fundament restabilirea 

dialogului dintre Dumnezeu și om prin Domnul Iisus. Tinderea către asemănarea cu Dumnezeu 

era înscrisă în ființa umană ca o pecete divină.  

O privire asupra cărților Sfintei Scripturi arată că relația omului cu Dumnezeu are, 

într-adevăr, o structură profund dialogică. Dumnezeu se adresează omului într-o anumită 

situație de viață, îl cheamă să iasă din ea și îi pune sarcini foarte specifice. Omul vorbește și se 

ceartă cu Dumnezeu. El îl cheamă în timp de nevoie și se întoarce la El cu cereri concrete. 

Această realitate dialogică și comunională reiese din experiența istorică a poporului ales și apoi 

din Întruparea Fiului lui Dumnezeu.  

 
11 Nayan Chanda, Bound Together: How Traders, Preachers, Adventurers, and Warriors Shaped Globalization, 
Yale University Press, 2008, p. 105. 



Întregul eveniment mântuitor al lui Hristos poate fi astfel interpretat ca un dialog 

cuprinzător între Dumnezeu și om. Prin Întruparea Sa, golirea kenotică de dumnezeirea Sa, 

Cuvântul s-a plasat la un nivel cu omul ca interlocutor al Său, El îl ia în serios și îi respectă 

libertatea. El renunță la puterile Sale divine pentru a se face accesibil uman omului. Această 

prezență  dialogică a lui Iisus este astfel o expresie a ființei Sale și a misiunii Sale, în care Tatăl 

se revelează în cele din urmă în propria Sa ființă interioară12. 

Astfel dialogul devine semnul distinctiv al înțelegerii personale fundamentate biblic 

asupra lui Dumnezeu: Dumnezeu este în esența Sa dialogic.  

Este necesar a se opera distincția între globalizare și universalism. Prin globalizare se 

înțelege un proces de coalescență a diferitelor zone anterior izolate într-un singur sistem de 

interconectări și interdependențe, în care totul, adică toate națiunile, imperiile, triburile și 

statele aderă într-un fel sau altul, prin relații politice, economice sau culturale. Universalismul, 

pe de altă parte, se referă la dezvoltarea teoriilor, ideilor sau credințelor cu pretenție de 

validitate universală. Prin universalism, așadar, se înțelege un fenomen intelectual și spiritual; 

prin globalizare, un proces politic, economic și civilizațional, care implică mai degrabă o 

cultură materială decât spirituală13 .  

Articularea unui mesaj destinat întregii lumi a fost un moment critic indispensabil în 

dezvoltarea globalizării. Fondatorii religiilor tradiționale au fost principalele surse ale unor 

astfel de mesaje globale, deși alte surse includ filozofi, în special Socrate. Au fost primele 

ideologii universale ale lumii, primele relatări despre sine, relațiile sociale și binele menit 

pentru toate ființele umane14.  

O religie universală este destinată tuturor și ar trebui proclamată tuturor. Misionarii 

religiilor tradiționale, care s-au dezvoltat structural sub impulsul misiunii, traversează granițele 

politice și etnice pentru a chema oamenii de pretutindeni să îmbrățișeze credința și să formeze 

legături religioase transpolitice și transetnice. Religiile lumii stabilesc rețele care conectează 

oamenii pe baza unor viziuni comune asupra vieții religioase pe care ar trebui să o trăiască 

omul.  

Dar religiile lumii fac ceva și mai important pentru istoria globalizării decât să inspire 

misiunea globală și să stabilească rețele transculturale: toate în felul lor învață unitatea 

fundamentală a întregii umanități. Fiecare persoană trebuie să se înțeleagă pe sine sau pe sine 

 
12 Klaus Krämer, Mission in dialogue, în Mission and Dialogue. Approaches to a Communicative Understanding 
of Mission, Klaus Krämer and Klaus Vellguth (Eds.), Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau, 2012, p. 9. 
13 Jan Assmann, ‚‚Cultural Memory and the Myth of the Axial Age,’’ în The Axial Age and Its Consequences, ed. 
Robert N. Bellah and Hans Joas, Cambridge, 2012, p. 377. 
14 Miroslav Volf, Flourishing. Why We Need Religion in a Globalized World, p. 42. 



în primul rând ca ființă umană, mai degrabă decât ca membru al unui trib, grup etnic sau regat; 

există o cale dreaptă, un singur adevăr și, pentru unele religii, un singur Dumnezeu să fie 

îmbrățișat de toată lumea; persoanele din afară ar trebui tratate la fel ca persoanele din interior, 

deoarece același cod moral se aplică tuturor. Astfel, religiile lumii au fost principala sursă a 

conștientizării umanității despre sine ca un întreg15.  

Fără o conștientizare a unității umanității, am avea conexiuni, interdependențe 

economice și state imperiale multietnice, dar nu există o globalitate autentică. Globalizarea a 

fost mai întâi o realitate în imaginarul religios înainte de a deveni un proiect economic și politic. 

În concluzie, religiile lumii sunt globalizatorii originali16, forțe care modelează cultura cu 

relatări distincte despre ceea ce consideră a fi valori umane universale, fiind astfel, indubitabil, 

rădăcini esențiale ale globalizării contemporane.17 Aceasta este prima punte cheie din istoria 

globalizării. Al doilea este crearea piețelor economice mondiale, care nu fac obiectul cercetării 

noastre. 

Ierarhiile și diviziunile sunt reduse și din ce în ce mai puțin relevante (lumea plană), 

iar interconectarea globală este structurată în moduri care dau unor oameni un start avansat și 

îi lasă pe alții zbuciumându-se doar pentru a ajunge la linia de start18. Creșterea economică 

fără precedent este umbrită de o disparitate tot mai mare a bogăției, cu elite opulente și 

puternice care trăiesc alături de o clasă inferioară formată din milioane și milioane de oameni 

săraci, suprasolicitați și lipsiți de drepturi și fără speranță19.  

Răspândirea statului de drept, a stabilității și a păcii se confruntă cu consolidarea 

rețelelor criminale globale și a izbucnirilor conflictelor violente la nivel local20. Modurile 

particulare de viață se pierd ca urmare a omogenizării culturale, precum se simte și o renaștere 

a formelor culturale locale în noi dimensiuni structurale21. Reaproprierea robustă față de tradiție 

 
15 Ibidem, p. 43. 
16 Jonathan Sacks, The Dignity of Difference: How to Avoid the Clash of Civilizations, Continuum, London, 2002, 
p. 43. 
17 Miroslav Volf, Flourishing. Why We Need Religion in a Globalized World, p. 44. 
18 David Singh Grewal, Network Power: The Social Dynamics of Globalization, New Haven: Yale University 
Press, 2008, p. 112. 
19 Nicholas Crafts, ‚‚Globalisation and Economic Growth: A Historical Perspective’’, în World Economy 27, no. 
1 (2004), pp. 45–58; Isabel Ortiz & Matthew Cummins, ‚‚Global Inequality: Beyond the Bottom Billion’’, în 
Social and Economic Policy Working Paper, UNICEF, 2011. 
20 Jan Aart Scholte, Globalization: A Critical Introduction, Palgrave Macmillan, 2005, pp. 279–315. Vezi și Roger 
G. Blanton and Clair Apodaca, ‚‚Economic Globalization and Violent Civil Conflict: Is Openness a Pathway to 
Peace?’’, în Social Science Journal 44 (2007), pp. 599–619; Ralph Rozema, ‚‚Forced Disappearance in an Era of 
Globalization: Biopolitics, Shadow Networks, and Imagined Worlds,’’ în American Anthropologist 113 (2011), 
pp. 582–593. 
21 Luke Martell, The Sociology of Globalization, Cambridge, 2010, pp. 89–104; Robert Holton, ‚‚Globalization’’s 
Cultural Consequences,’’ în Annals of the American Academy of Political and Social Science 570, 2000, pp. 140–
152. 



este însoțită de incapacitatea de a o transmite într-o lume accelerată și din ce în ce mai 

individualistă22. Apare simultan degradarea mediului și îmbunătățirea mediului. Indivizii sunt 

absorbiți de propriile plăceri și dureri personale, precum și implicați în suferința oamenilor la 

o jumătate de lume distanță23. Rețelele de socializare facilitează comunicarea, deoarece 

facilitează pierderea vieții private; întreprinderile și statele se angajează deopotrivă în 

colectarea masivă de informații despre persoane. Inovațiile tehnologice de salvare și de 

îmbunătățire a vieții apar împreună cu posibile traiectorii către autodistrugere tehnologică24. 

Coexistența pașnică a religiilor și oportunitatea ca oamenii să aleagă între ele sunt în 

mod normal condiții prealabile pentru acest înțeles suplimentar, dar este semnificativ diferită 

de acestea, deoarece implică faptul că comunitățile separate nu pot fi neapărat evaluate în sine. 

În acest sens, pluralismul religios semnifică un flux liber de idei, simboluri și practici în 

granițele tradițiilor și comunităților. Rezultatele pot include sincretism și hibriditate. Aceasta 

este o stare de lucruri care caracterizează sistemele sociale mobile25 sau condiții postmoderne26. 

Aceste trei semnificații evaluative ale pluralismului religios sunt compatibile între ele în 

principiu, dar nu neapărat ușor combinate în practică. De fapt, există un potențial pentru 

tensiuni puternice între primul și al doilea sens.  

Conform unei îndelungate tradiții de teoretizare a pluralismului în filozofia politică, 

ordinea și stabilitatea societăților pluraliste depind de identificarea stabilă a cetățenilor cu 

comunități, categorii sau asociații voluntare.  

Înțelegerea multidimensională a globalizării include înțelegerea centrată pe economie, 

dar vede capitalismul ca fiind un singur aspect, desigur critic și puternic, al procesului27. Pentru 

această concepție, cea mai fundamentală caracteristică a globalizării este o simultaneitate de 

uniformizare sau omogenizare și diversificare sau ‛heterogenizare”.  

Omogenizarea în această înțelegere este ea însăși multidimensională, iar această 

multidimensionalitate permite și chiar încurajează ceea ce s-ar putea eticheta moduri eterogene 

de a fi omogen. Roland Robertson a spus-o succint în formularea sa despre globalizare ca 

 
22 James K. Boyce, ‚‚Green and Brown? Globalization and the Environment,’’ în Oxford Review of Economic 
Policy 20 (2004), pp. 105–128; Arthur P. J. Mol, Globalization and Environmental Reform: The Ecological 
Modernization of the Global Economy, MIT Press, Cambridge, 2001. 
23 Anthony Elliott & Charles Lemert, The New Individualism: The Emotional Costs of Globalization, Routledge, 
2009, p. 6-7. 
24 Daniele Archibugi and Simona Iammarino, ‚‚The Globalization of Technological Innovation: Definition and 
Evidence,’’ în Review of International Political Economy 9 (2002), pp. 98–122. 
25 J. Urry, ‚‚Mobile sociology’’, British Journal of Sociology 51, 1, 2000, pp. 185–203. 
26 D. Lyon, Jesus in Disneyland. Religion in Postmodern Times, Cambridge: Polity Press, 2000, p. 201. 
27 J. A. Scholte, Globalization: A critical introduction, London: Palgrave Macmillan, 2005, p. 118. 



simultaneitate a universalizării particularului și particularizarea universalului.28 El și alți 

teoreticieni ai globalizării au subsumat această idee sub acel alt neologism mai puțin popular 

al glocalizării: globalul este în același timp local, la fel cum localul este global29. Din această 

perspectivă, raționalizarea este modernizare, așa cum glocalizarea este globalizare.  

Glocalizarea reprezintă o mixtură conceptuală de globalizare și localizare - este 

apariția simultană a tendințelor atât de universalizare, cât și de particularizare în sistemele 

sociale, politice și economice contemporane. Noțiunea de glocalizare ‚‚reprezintă o provocare 

pentru concepțiile simpliste ale proceselor de globalizare ca liniare. Glocalizarea indică faptul 

că importanța crescândă a nivelurilor continentale și globale are loc odată cu creșterea gradului 

de evidență a nivelurilor locale și regionale30.  

În consecință, dacă secularizarea a fost soarta religiei sub ipotezele modernizării 

deoarece religia a fost înțeleasă ca fiind într-o relație contradictorie cu ceea ce a fost înțeles ca 

raționalizare, atunci soarta religiei sub această înțelegere a globalizării poate fi de așteptat să 

evolueze din modul în care se înțelege religia cu referire la glocalizare.  

S-a introdus o nouă interpretare a faptului religios în societatea contemporană globală: 

pluralizare31, care poate fi exprimată și ca diversitate32. La fel ca raționalizarea, pluralizarea 

ne spune prea puțin, fără alte specificații, iar suficiența sau deficiența abordării se va dezvălui 

numai în astfel de specificații suplimentare. În consecință, pluralizarea în această încercare 

teoretică vorbește despre cele trei dimensiuni ale formei, puterii și localității.  

Dialogul interreligios a preferat întotdeauna acțiunea  și o viziune morală comună 

asupra universului, mai degrabă decât împărtășirea unor viziuni teologice sau legaliste 

religioase ale Realității Ultime. În ultimii ani, a fost accentuată intensiv o dimensiune etică a 

dialogului interreligios. The Global Ethic Project este cel mai notabil exemplu de dialog care 

vizează etica și acțiunea morală.33  

Proiectul a devenit destul de cunoscut când 143 de lideri din întreaga gamă de religii 

ale lumii s-au înscris la reuniunea centenară din 1993 a Parlamentului Mondial al Religiilor din 

Chicago. The Global Ethic Project a condamnat starea de iresponsabilitate față de natură, 

 
28 R. Robertson, Globalization: Social theory and global culture. London: Sage, p. 72. 
29 Idem, Glocalization: Time-space and homogeneity-heterogeneity. Global modernities, London: Sage, 1995, pp. 
22-44. 
30 Vezi Roland Robertson, ‚‚Europeanization as Glocalization’’, în Roland Robertson, European Glocalization in 
Global Context (Palgrave Macmillan, 2014), 6-34. 
31 P. Beyer, ‚‚Globalization and glocalization’’, în J. A. Beckford & N. J. Demerath (Eds.), The sage handbook of 
the sociology of religion, London: Sage, 2007, pp. 98-99. 
32 G. Giordan & E. Pace (Eds.), Religious pluralism: Framing religious diversity in the contemporary world, 
Cham: Springer, 2014, p. 17. 
33 Vezi https://www.global-ethic.org. 



societate, lume: jefuirea resurselor planetei, sărăcia răspândită pe tot mapamondul și în special 

agresiunea și ura în numele religiei.  

Cei care s-au înscris au afirmat că există o normă irevocabilă, necondiționată, pentru 

toate domeniile vieții, pentru familii și comunități, pentru rase, națiuni și religii. Există deja 

orientări străvechi pentru comportamentul uman care se găsesc în învățăturile religiilor lumii 

și care sunt condiția pentru o ordine mondială durabilă34.  

În spatele acestei declarații a fost teologul Hans Kung, care, de altfel, a scris în 1990 

o carte numită Global Responsibility: In Search of a New World Ethic, în care pleda pentru 

faptul că religiile pot contribui la pacea mondială numai dacă își reafirmă și își trăiesc valorile 

de bază. El și-a exprimat convingerea că nu poate exista o pace între națiuni fără pace între 

religii, o pace între religii fără dialog între religii, un dialog între religii fără investigarea bazelor 

religiilor.35  

Aceste idei sunt preluate și recalibrate în logica contemporană din directivele 

Parlamentului Mondial al Religiilor din 1893: angajamentul față de o cultură a non-violenței și 

a respectului pentru viață; angajamentul față de o cultură a solidarității și o ordine economică 

dreaptă; angajamentul față de o cultură a toleranței și o viață a veridicității; angajamentul pentru 

o cultură a drepturilor egale și parteneriat între bărbați și femei. 

Sociologii, politologii și teoreticienii religiei analizează dialogul interreligios în 

primul rând ca fenomen socio-cultural36. Majoritatea analizelor lor nu pleacă de la concepte 

despre ceea ce se presupune că este dialogul interreligios, ci de la observația că dialogul a 

devenit un marker semantic într-o varietate de contexte socio-culturale: ‛Studiile de caz  

împărtășesc o înțelegere a naturii multifațetate a mișcării interreligioase și a diversității și 

complexității sale interne”37. Această abordare relativ nouă adaugă o dimensiune diferită 

analizei dialogului38.  

Religia sub globalizare va părea, prin urmare, cea mai evidentă în pluralitatea ei de 

forme, aici forme instituționale și neinstituționale. Ar trebui să gândim ipoteza că religia nu va 

gravita, sau cel puțin din ce în ce mai puțin gravitează în modul în care este structurată spre o 

 
34 Pr. Prof. Aurel Pavel, Reflecții critice asupra misiunii creștine, vol. I, Ed. Andreiana, Sibiu, 2014, pp. 188-189. 
35 Hans Kűng, Global Responsibility: In Search of a New World Ethic, Crossroad Publishing, 1991, p. 18. 
36 D. Dussert-Galiant, Le dialogue interreligieux—Entre discours officiels et initiatives locales, Rennes, 2013, p. 
93. 
37 M. Griera and A. K. Nagel, ‚‚Interreligious Relations and Governance of Religion in Europe: Introduction’’, în 
Social Compass, 65 (2017), p. 304. 
38 K. Lehmann and A.Koch, ‚‚Perspectives from Sociology: Modeling Religious Pluralism from Inward 
and Outward’’, în Journal of Inter-Religious Dialogue, 2019, p. 142. 



formă instituțională dominantă sau predominant spre dezinstituționalizare. Și ambele forme ar 

putea fi diverse.  

Religia în cadrul globalizării ar trebui, de asemenea, de așteptat să devină din ce în ce 

mai plurală sau diversă, în ceea ce privește prezența sau puterea sa în societate. Va fi resurgentă 

în anumite contexte și circumstanțe, și în declin sau chiar evanescent, privatizat sau marginal 

în altele. Și, în cele din urmă, ambele dimensiuni ale diversității vor fi exprimate global: 

diversitatea va varia în funcție de modul în care religia este particularizată în diferite localizări, 

inclusiv în rețelele sociale translocale și în localitățile virtuale. 

ONU este una dintre cele mai incluzive organizații interguvernamentale care există 

astăzi. Adunarea sa generală reunește reprezentanți formali ai 193 de state membre (și două 

state observatoare) care sunt organizate în mod unic în cinci grupuri regionale.  

De la începutul secolului al XXI-lea, ONU s-a dezvoltat din ce în ce mai mult într-o 

instituție globală care servește drept una dintre arenele centrale pentru formularea discursurilor 

internaționale - cu privire la drepturile omului, probleme de sănătate, pace și dezarmare. ONG-

urile religioase joacă un rol semnificativ în acest proces39.  

Mai multe organizații religioase au solicitat cu succes statutul de ONG acreditat oficial 

la Consiliul Economic și Social al ONU  și la alte agenții specializate ale ONU40. Acest statut 

formal le oferă un anumit grad de acces la procesele ONU.  

Astfel, chiar dacă comunitatea ONG-urilor din punct de vedere religios la ONU este 

foarte diversificată, unele organizații care au ca agendă dialogul interreligios sunt integrate într-

un mare grad în activitățile ONU. În acest cadru mai larg, conceptul de dialog interreligios a 

căpătat o importanță crescândă. 

 

CAPITOLUL AL III-LEA: SENSUL ECUMENIC AL MULTICULTURALITĂȚII 

 

În cea mai mare parte a secolului al XX-lea, antropologii au definit cultura ca un set 

comun de credințe, obiceiuri și idei care țineau oamenii împreună în grupuri recunoscute, auto-

identificate. Unii cercetători din aria mai multor discipline au contestat această noțiune de 

coerență culturală, mai ales că a devenit evident că membrii grupurilor strâns legate aveau 

viziuni radical diferite despre propria lume socială.  

 
39 Vezi K. Lehmann, ‚‚Shifting Boundaries between the Religious and the Secular—Religious Organization in 
Global Public Space’’, în Journal of Religion in Europe, 6 (2013), pp. 201–228. 
40 C. Baumgart-Ochse and W. K. Dieter, Religious NGOs at the United Nations: Polarizes or Mediators?, London 
and New York, 2019, p. 8-9. 



Cultura nu mai este percepută ca un sistem de cunoaștere moștenit de la strămoși. 

Drept urmare, mulți sociologi tratează acum cultura ca pe un set de idei, atribute și așteptări 

care se schimbă pe măsură ce oamenii reacționează la circumstanțe în schimbare. La sfârșitul 

secolului XX și începutul secolului XXI, prăbușirea barierelor impuse de blocul comunist și 

intensificarea fulminantă a comerțului electronic au accelerat viteza schimbărilor sociale pe tot 

mapamondul.  

Termenul de cultură locală este frecvent utilizat pentru a caracteriza experiența vieții 

de zi cu zi în localului specific, identificabil41. Acesta reflectă sentimentele de adecvare, confort 

și corectitudine ale oamenilor - atribute care definesc preferințele personale și gusturile în 

schimbare. Având în vedere puterea culturilor locale, este dificil de argumentat că există o 

cultură globală. 

Ceea ce a dus și duce în continuare la diluarea identității și la o lipsă a conștientizării 

apartenenței față de valorile creștine este secularizarea, desacralizarea vieții42. Globalizarea 

este un proces multilateral și întreține un paradox al raportului dinamic de poli opuși: unitate 

(omogenitate) – diversitate (pluralitate). Așa cum se pronunță Jean Nederveen Pieterse, există 

o variație de opinii ale cercetătorilor cu privire la semnificația globalizării, unele dintre ele 

situându-se într-un consens general, iar altele evidențiind o serie de controverse în scopul unei 

definiții complete care să acopere toate planurile conceptuale.  

Consensul întrunește patru afirmații: (a) globalizarea este modelată de schimbările 

tehnologice; (b) globalizarea implică reconfigurarea statelor; (c) globalizarea se desfășoară în 

tandem cu regionalizarea; (d) globalizarea este inegală. Controversele implică șase întrebări: 

(1) globalizarea este, în esență, economică sau multidimensională? (2) ce este “globalizarea”?; 

(3) globalizarea este un proces istoric recent sau pe termen lung? (4) globalizarea există sau 

este o realitate retorică? (5) globalizarea este capitalismul neoliberal? (6) globalizarea este 

gestionabilă?43  

Din perspectiva fiecărui domeniu, se pot emite variate definiții ale globalizării. Astfel, 

din punct de vedere economic, globalizarea poate fi receptată pe două paliere: (a) similaritate 

a condițiilor economice și a politicilor peste granițele naționale44; (b) mișcare accelerată peste 

 
41 Vezi Natalia Vlas, Globalizarea și religia la începutul secolului XXI, Presa Universitară Clujeană, Cluj-Napoca, 
2008. 
42 Joseph Ratzinger și Damaskinos, Mitropolitul Elveției, Moștenirea creștină a Europei, ediţie îngrijită şi 
traducere de Viorica E. Ungureanu, Ed. Trinitas, Iași, 2002.  
43 Jean Nederveen Pieterse, Globalization and Culture: Global Mélange (Rowman & Littlefield Publishers, 2009), 
p. 8. 
44 H. P. Gray, “Globalization versus Nationhood”, n Development and International Cooperation 9, no. 16 (1993), 
p. 38. 



barierele naționale și regionale ale “bunurilor” economice, adică oameni, produse, capital, în 

special forme necorporale de capital (tehnologie, controlul activelor).45  

În ordine istorico-antropologică, globalizarea este un proces istoric pe termen lung de 

creștere a interconectării la nivel mondial.46 Globalizarea înseamnă compresia spațiu-timp, 

ceea ce implică o interacțiune mai intensă într-un spațiu mai larg și într-un timp mai scurt decât 

înainte; cu alte cuvinte experiența unei lumi care își simte altfel granițele și limitele.47 

În analiza sociologică, globalizarea se referă atât la comprimarea lumii, cât și la 

intensificarea conștientizării lumii ca un întreg48; un proces social în care constrângerile 

geografice asupra tiparelor sociale și culturale se retrag și în care oamenii sunt din ce în ce mai 

conștienți de această realitate49; un mecanism sau un ritm care aduce oamenii într-o proximitate 

articulată și intensifică dimensiunea diversităților culturale, religioase, lingvistice, rasiale și 

etnice. 

Din punct de vedere politic, globalizarea depășește granițele economicului, mass-

mediei, tiparelor sociale și interesului general. Ca o provocare politică, procesul globalizării 

traversează spectrul ideologic și angajează mișcări sociale și politice la toate nivelurile. Aceasta 

implică o schimbare de paradigmă de la era statului național și a politicilor internaționale la 

politica de anvergură planetară.50  

Globalizarea este un proces obiectiv, empiric, de creștere a conectivității economice 

și politice, un proces subiectiv care se desfășoară în conștiință ca o conștientizare colectivă a 

interconectării globale în creștere și o platformă de proiecte globalizatoare specifice care 

încearcă să modeleze condițiile globale.51 

Analizele teoretice au demonstrat că globalizarea nu este o forță atotputernică, 

unidirecțională, care nivelează totul în calea sa. De exemplu, defalcarea timpului și a spațiului 

este ilustrată cel mai bine de influenta teză a “satului global” propusă de Marshall McLuhan în 

1962.52 Comunicarea instantanee, a anticipat McLuhan, va distruge dezechilibrele de putere 

bazate pe geografie și va crea un sat global.  

 
45 Charles Oman, Globalisation and Regionalisation: The Challenge for Developing Countries (Paris: OECD, 
1994), p. 56. 
46 Jean Nederveen Pieterse, “Globalization as Hybridization”, în Mike Featherstone, Lash Scott and Robertson 
Roland (eds.), Global Modernities (London: Sage, 1995), p. 45. 
47 Idem, Globalization and Culture: Global Mélange (Rowman & Littlefield Publishers, 2009), p. 8. 
48 Roland Robertson, Globalization: Social Theory and Global Culture (London: Sage, 1992), p. 8. 
49 Malcolm Waters, Globalization (London: Routledge, 1995), p. 3. 
50 Pieterse, Globalization and Culture: Global Mélange, p. 7. 
51 Ibidem, p. 16. 
52 Marshall McLuhan, The Gutenberg Galaxy: The Making of Typographic Man (University of Toronto Press, 
1962), p. 21, 31. 



Noțiunea lui McLuhan despre satul global presupunea răspândirea mondială a 

televiziunii, care aduce evenimente îndepărtate în casele telespectatorilor de pretutindeni. 

Bazându-se pe acest concept, McLuhan a susținut că toate comunicațiile accelerate produc o 

‛implozie” a experienței personale - adică evenimentele îndepărtate sunt aduse în atenția 

imediată a oamenilor din întreaga lume.53  

Este suficient de evident acest lucru dacă reflectăm asupra dimensiunii globalizatoare 

a unui meci de fotbal din circuitul unui campionat mondial sau european. Sute de mii, milioane 

de priviri din diferite țări și culturi sunt antrenate într-o participare amplu televizată. Putem 

deduce că experiența generată de globalizare nu este nivelare, ci participare la alteritatea 

culturală, facilitată de noile tehnici de comunicare și mobilitate. 

Conceptul de misiune a fost folosit ca termen tehnic pentru răspândirea credinței 

creștine printre necreștini. În acest sens, poate fi extins și la activități comparabile din partea 

altor religii. O astfel de definiție fenomenologică a conceptului de misiune poate fi redusă la 

cinci elemente: (1) o procedură planificată, metodică și organizată; (2) o intenție de a cuceri pe 

celălalt cu propria credință; (3) o încercare de a-i convinge pe alții să se alăture propriei 

comunități religioase; (4) o convingere a adevărului propriei credințe; și (5) o convingere că 

acceptarea este, de asemenea, în interesul obiectiv al persoanei care urmează să fie convertită.54  

Sensul cuvântului misiune relevă patru aspecte: propovăduirea şi consolidarea 

credinţei; răspândirea Împărăţiei lui Dumnezeu, adică a Bisercii în lume; convertirea 

necredincioşilor; întemeierea unei noi comunităţi locale. Menţionarea acestor aspecte scoate în 

evidenţă faptul că misiunea are un caracter permanent şi dinamic, având în vedere 

circumstanţele prin care trece viaţa creştină, teologia şi activitatea pastoral-misionară.55  

Misiunea creştină însemnă și ‛proclamarea Evangheliei în lume de către Sfinţii 

Apostoli şi urmaşii acestora, episcopii şi preoţii Bisericii, în lucrarea lor nedespărţită de poporul 

drept – credincios, de la Cincizecime şi până în vremea noastră.  

Misiunea Bisericii este actul de creştinare, de evanghelizare a lumii, o lucrare apostolică 

prin care împărăţia iubirii lui Dumnezeu se extinde în timpul şi spaţiul istoriri umane. Prin 

misiunea Bisericii, Evanghelia se face cunoscută tot mai extins în spaţiu iar numărul celor ce 

cunosc şi trăiesc în Hristos prin harul Sfântului Duh creşte neîncetat.”56 

 
53 Watson, “Cultural globalization”. 
54 G. Collet, ‚‚Zum Missionsverstandnis der katholischen Kirche’’, în Dahling-Sander, Ch., et al. (eds.), Leitfaden 
ökumenische Missionstheologie, Gutersloh, 2003, p. 135. 
55 Pr. Gheorghe Istodor, Introducere în misiologia ortodoxă, Editura Do-Minor, Bucureşti, 2009, p. 4. 
56 Idem, Misiunea creştină ca activitate permanentă şi practică a Bisericii, Ed. Sigma, Bucureşti, 2006, p. 28. 



Descrierea tipurilor de semnificații pe care oamenii le folosesc pentru a transforma 

granițele mai mult sau mai puțin permeabile și relevante, presupune fundamentarea pe 

principiile relaționale, principii care definesc modul în care subiecții se înțeleg și se diferențiază 

de ceilalți: adevăr, test, tact și toleranță. Prin utilizarea acestor patru principii relaționale, 

granițelor religioase li se dă sens și le face mai mult sau mai puțin permeabile și relevante.57 

Globalizarea elasticizează granițele religioase, și, chiar în anumite contexte le 

erodează. Sub acest impuls, omul este scos din contextul lui în care s-a format social, 

existențial, religios, fiind adus în experiența raportării la celălalt. 

 

CAPITOLUL AL IV-LEA: DOBROGEA CA „PATRIE A NAȚIUNILOR” 

 

Dobrogea este o regiune transfrontalieră (23.320 km2) care se întinde pe teritoriul a 

trei state: România (67,7%) și Bulgaria (32,3%) din suprafața totală a regiunii. Vorbind din 

punct de vedere administrativ, acest teritoriu include două județe românești, două provincii 

bulgare și alte cinci sate, precum și un mic sector ucrainean, și anume Insula Șerpilor (Insula 

Șerpilor) și alte patru insule la sud de talvegul brațului Chilia.58  

Liniile de graniță ale Dobrogei sunt: cursul inferior al Dunării la nord și la vest, cursul 

inferior al Dunării, cursul inferior al Mării Negre, Marea Neagră în est, și unele provincii și 

comune bulgare, trasate convențional, în sud.59 

Sectorul românesc al Dobrogei este cel mai mare și mai omogen din punct de vedere 

administrativ (15.570 km2, 897.165 de locuitori). Cuprinde două județe: Constanța (7.071 

km2, 684.082 loc.) în jumătatea sa sudică și Tulcea (8.499 km2, 201.462 loc.) în cea nordică. 

Valorile densității populației între cele două județe sunt net diferite: 89,2 loc. (peste media pe 

țară de 84,4 loc./ km2) în primul și doar 23,7 loc. în cel de-al doilea, cauzată de nivelul scăzut 

al densității din Delta Dunării (4,88 loc./ km2 în medie).60  

Poziția geografică favorabilă, între Dunăre și Marea Neagră, explică faptul că 

Dobrogea a devenit în timp o regiune social-economică, dar mai ales etnică și culturală.  

‛Teatrul pontic” a constituit în ultimele secole un adevărat subiect contradictoriu nu 

numai în problemele istoriografice, ci și în confruntările politice, militar-strategice sau 

 
57 G. Collet, ‚‚Zum Missionsverstandnis der katholischen Kirche’’, pp. 203-204. 
58 V. Nicoară, Dobrogea, regiune transfrontalieră europeană, Ed. Cadrilaterul, Constanţa, 2009, p. 3. 
59 Adrian Rădulescu & Ion Bitoleanu, Istoria Dobrogei, Ed. Ex Ponto, Constanţa, 1998, p. 6. 
60 Nicoleta Damian,  Mediul geografic şi factorii de risc social din Delta Dunării, Ed. Universitară, Bucureşti, 
2013; Diana Dogaru, Analiza spaţială a presiunii antropice în geosistemele din Dobrogea, Ed. Academiei 
Române, Bucureşti, 2013. 



economice.  Observăm că, în ciuda politicii expansioniste și a numeroaselor conflicte militare 

pe care Imperiul Otoman le-a purtat cu puterile învecinate, dominația otomană în Dobrogea 

(1418 - 1878) a avut și momente pașnice care au influențat dezvoltarea economică a regiunii și 

relitativa bunăstare socială a populațiilor conlocuitoare. Treptat, odată cu creșterea importanței 

sale pentru interesele geo-strategice și mai ales pentru economia Înaltei Porți, Dobrogea s-a 

transformat într-un important punct de comerț, jucând un rol esențial în așezarea sau tranzitul 

în număr tot mai mare al negustorilor evrei, dintre care am amintit pe renumitul Josef Nasi 

(bancherul sultanului Selim II) și pe Haim Cohen61. Evreii mai deserveau autoritățile otomane 

din Dobrogea și în calitate de funcționari la vămile de la Dunăre și de translatori ori traducători 

de documente62. 

Structura etnică a unui teritoriu este rezultatul unei evoluții istorice, sociale și 

economice îndelungate în timp. Minoritățile etnice conferă, într-adevăr, diversitatea culturală 

a unui teritoriu, opera unei istorii de durată asociată unui complex de fenomene de cultură și 

civilizație care stau la baza coabitării diferitelor etnii63. În timp au fost elaborate mai multe 

definiții ale minorităților etnice. Potrivit lui S.Tirilly64, un grup minoritar numeric se distinge 

de populația majoritară prin trăsături naționale, culturale și lingvistice.  

Jackson Preece  a definit minoritatea ca fiind un grup inferior numeric față de restul 

populației unui stat, un grup care are o poziție nedominantă, este bine definit din punct de 

vedere istoric, fiind așezat pe teritoriul statului respectiv; membrii grupului sunt cetățeni ai 

statului respectiv, dar au trăsături etnice, religioase, lingvistice sau culturale distincte față de 

cele ale populației în general, manifestând, chiar și implicit, un sentiment de solidaritate în 

conservarea culturii, tradițiilor, religiei sau limbii proprii.65 

Definiția minorităților etnice dată de Organizația Națiunilor Unite sună în felul 

următor: ‛un grup de cetățeni ai unui stat care constituie o minoritate numerică, împărtășesc 

caracteristici etnice, religioase sau lingvistice diferite de cele ale populației majoritare; 

manifestă un sentiment de solidaritate, motivat implicit de o grabă colectivă de a supraviețui 

pentru a obține egalitatea de fapt și de drept cu populația majoritară”66.  

 
61 Teșu Solomovici, România judaică. O istorie neconvenţională a evreilor din România. 2000 ani de existenţă 
continuă, Ed. Teșu, București, 2001, p. 66. 
62 Dr. Andrada Danciu, The Jewish Community of Constanța from 1878 to 1930, în Vasile Grădian, Olga Lukacs 
(ed.), Telling Stories of Hope – Reconciliation in South East Europe Compared to World-Wide Experiences, Ed. 
Presa Universitară Clujeană, Cluj Napoca, 2010, p.353. 
63 T. Nicoară, Istoria şi tradiţiile minorităţilor din România, Ministerul Educaţiei şi Cercetării, 2017. 
64 Sylvie de Tirilly,  Minorités et securité en Europe, Ares, XV, 1, 1995, p. 36. 
65 J. Preece, National Minorities and the European Nation-States System, Oxford, Clarendon Press, 1998, p. 28. 
66 Elena-Maria Necula, Definirea conceptului de minoritate naţională, Asociaţia pentru Dezvoltare Interculturală, 
2009. 



Perioada comunistă a avut un impact negativ uriaș asupra economiei Dobrogei, 

deoarece colectivizarea agriculturii a luat avânt; pe de altă parte, merită amintite măsurile luate 

pentru atingerea marilor obiective economice și de infrastructură, cum ar fi extinderea și 

modernizarea portului Constanței, construirea canalelor navigabile Dunăre-Marea Neagră și 

Poarta Albă-Midia Năvodari, precum și începerea lucrărilor de construcție la prima centrală 

atomo-electrică din România (la Cernavodă). Deschiderea acestor mari șantiere a încurajat 

forța de muncă din alte zone ale țării să vină în Dobrogea, ceea ce a contribuit semnificativ la 

creșterea ponderii românilor în structura etnică a regiunii.67  

După 1990, populația Dobrogei a urmat tendința generală de evoluție a populației 

României, și anume o scădere constantă de la 1.020.106 locuitori în 1992 la 971.643 în 2002 

și 897.165 în 2011. Românii au deținut în permanență majoritatea absolută (peste 90% din 

totalul populației), cu o ușoară scădere proporțională între 2002 și 2011, în mare parte din cauza 

minorității rrome în creștere. În plus, în ciuda caracterului cosmopolit al populației Dobrogei 

de la începutul secolului XX, ponderea comunităților etnice minoritare din regiune era sub 

media națională (9,9% față de 11,1% din totalul populației).  

Datele ultimului recensământ (20 octombrie 2011) arată că principalele minorități 

etnice din Dobrogea sunt în continuare cele istorice, și anume turcii (2,5%) și tătarii (2,19%), 

rămășițe ale celor 457 de ani de dominație otomană, și rușii lipoveni, o minoritate de graniță 

sau urmașii unor comunități de refugiați ajunși în Dobrogea în urma unor circumstanțe istorice 

și politice particulare. Comunitatea rroma pare să fie în continuă creștere (oficial peste 1% din 

totalul populației), concomitent cu proporția aproape simbolică a celeilalte minorități 

transfrontaliere - bulgarii (doar 55 de persoane).  

Dacă ne uităm la datele recensămintelor din 1992, 2002 și 2011 privind structura 

etnică a populației, precum și la estimările statistice ulterioare, se constată un declin numeric 

accentuat atât în rândul populației majoritare, cât și în majoritatea comunităților etnice 

minoritare, atât la nivel regional, cât și național. Datele recensământului din 1992, arată cele 

două județe din Dobrogea (Constanța și Tulcea) cu un total de 1.020.106 persoane din care 

926.495 etnici români (90,83% în total) și 9,17% etnici minoritari/populația totală a Dobrogei.    

Datele recensământului din 2011 arată aceeași tendință de scădere constantă a 

populației generale din 2002. Astfel, de la 897.165 pers. în 1992, se constată cu 122.941 

persoane mai puțin decât în 1992 și cu 79.478 persoane mai puțin decât în 2002. Majoritatea 

absolută este în continuare românească (751.250 pers., 91,10% din totalul populației), însă 

 
67 Floarea Bordânc, Analiza regională a spaţiului rural dobrogean, Ed. Universitară, Bucureşti, 2008, p. 63. 



procentele sunt mai mici decât în 1992 și 2002 când reprezentau 90,83% și respectiv 

90,95%/populația totală a Dobrogei, scădere cauzată în principal de o situație statistică, 

deoarece foarte multe persoane (72.488 pers.) nu și-au declarat etnia. La fel ca la recensământul 

anterior, rangul etnic al minorităților a rămas același, pe primul loc venind turcii (22.494 pers., 

2,5% din totalul populației), urmați de tătari (19.719 pers., 2,19% din totalul populației) și 

lipovenii-ruși (13.904 pers., 1,54% din totalul populației). Rromii (11.976 pers. (cu 5.066 pers. 

mai mult decât în 1992; grecii - 1.444 pers.; ucrainenii - 1.168 pers.; macedonenii - 557 pers.; 

maghiarele - 512 pers.; armenii - 317 pers.; germanii - 163 pers.; italienii - 114 pers. ; bulgari 

- 55 pers.; ceangăi - 51 pers.; evrei - 43 pers.; polonezi - 26 pers.; sârbi - 20 pers.; slovaci - 9 

pers.; chinezi - 8 pers.; croați - 5 pers.; cehi - 3 pers. Alte etnii: 778 pers.; apartenență etnică 

nedeclarată: 72.488 pers. Recensămintele din 2002 și 2011 au enumerat noi etnii - chinezii și 

ceangăii; macedonenii apar, de asemenea, în datele recensământului din 2011. 

Deoarece cele două județe din sectorul românesc al Dobrogei au o structură etnică 

foarte diversă, regiunea ar putea fi privită ca un model de coabitare etnică. Un număr de 18 

comunități etnice sunt raportate statistic, 11 dintre acestea fiind mai bine reprezentate numeric 

(turci, tătari, lipoveni-ruși, rromi, greci, ucraineni, macedoneni, maghiari, armeni, germani și 

italieni). Toți aceștia au reușit să-și păstreze trăsăturile caracteristice, de-a lungul timpului, 

adică limba, tradițiile și obiceiurile. Un număr mare de etnii care trăiesc în România dintre 

Dunăre și Marea Neagră reflectă istoria seculară a acestor locuri care au cunoscut dominația 

mai multor puteri străine.  

 

CAPITOLUL AL V-LEA: DOBROGEA, VATRĂ PERMANENTĂ DE COMUNICĂRI 

ETNOCULTURALE 

 

Specificul multicultural dobrogean se conturează pe două coordonate fundamentale: 

pe de o parte unitatea civilizațională și continuitatea neîntreruptă de limbă și de credință dintre 

regiunea Dobrogei și celelalte ținuturi ale României iar, pe de alta, dialogul sublim dintre 

similitudinile și particularitățile fiecărei etnii și religii dobrogene în cadrul ‛lumii dobrogene”.  

Acest model interreligios și interetnic oferit de Dobrogea, atât în contextul românesc 

dar, mai ales, și din ce în ce mai cunoscut, la nivelul întregii Europe, constă în conviețuirea 

concordantă, fondată pe respectarea alterității persoanei umane și a grupului din care aceasta 

face parte, fie prin sanguinitate, fie prin alegere voluntară. 

Dispersia masivă a populațiilor din Balcani, înainte de (dar și pe) fondul disoluției 

Imperiului Otoman, a creat o prezență etno-culturală policromă, extrem de interesantă, în 



spațiul dobrogean. Întâlnim aici, alături de români, numeroși membri ai comunităților de turci, 

tătari, ruși, sârbi, ucraineni, greci, bulgari, precum și alții stabiliți, în diferite momente ale 

istoriei, în ‛lumea dobrogeană”. Mesajul Bisericii în contextul muticultural al Dobrogei, 

invocând fundamentul suprem al realității, ridică o afirmație necondiționată care la prima 

vedere pare să introducă un decalaj aparent de netrecut în relația dintre părțile la dialog, un 

decalaj care ar putea apela în cauză la însăși posibilitatea de a purta un dialog autentic, deschis. 

Problema nu este cauzată de faptul că se ridică o pretenție la validitate. Acest lucru a determinat 

Biserica Ortodoxă de pe aceste meleaguri să identifice permanent ‛puncte de inserție” pentru 

dialogul său cu localnicii, de toate etnicitățile și credințele, astfel încât aceștia să perceapă în 

mod pozitiv abordările sale. 

În încercarea de a realiza acest climat de toleranță și protecție, în lumea noastră 

contemporană, rolul guvernelor, precum și cel al instituțiilor statului este extrem de important. 

Dobrogea, ca spațiu de conviețuire interetnică, intră în centrul atenției printr-un model 

deschis de conviețuire interculturală, a cărui reprezentare este decodificată atât la nivelul 

culturii materiale, cât și la nivelul culturii imateriale, al civilizației tradiționale a acestei zone. 

Modelul de conviețuire a generat, la rândul său, exprimarea liberă, bazată pe acceptarea și 

înțelegerea celuilalt, a multiculturalismului. Lucian Boia, referindu-se la realitățile etno-

demografice și confesionale ale Dobrogei, spunea ‛Dobrogea a fost [...] un mozaic etnic și 

cultural ieșit din comun. Nicăieri, într-un spațiu atât de mic, în Europa nu se putea întâlni un 

asemenea amestec de limbi, religii și moduri de viață [...] Într-un număr mai mare sau mai mic 

erau reprezentate toate naționalitățile din Europa și Orientul Mijlociu”68. Dobrogea se distinge 

tocmai printr-o cultură străveche a dialogului interreligios care a determinat crearea unei 

civilizații a ‛pluralității deoființă” ce se poate cunoaște din contribuția spirituală comună a 

grupurilor etnice din cuprinsul ei dar și din strălucirea specifică a fiecărei etnicități ca atare. 

Toate neamurile participante la cultura și spiritualitatea specifice Dobrogei dau dovadă de o 

înaltă conștiință morală respectând elementele de cult, datinile și credința celorlalți. ‛Turcii, 

tătarii, armenii, albanezii, evreii, lipovenii, francezii, englezii, germanii, bulgarii, spaniolii și 

italienii și-au pus amprenta...prin bijuterii arhitecturale de certă valoare, o parte cu rol 

religios, altele fiind imobile particulare, care se pot vedea și azi....toate acestea fiind rezultatul 

unei istorii și al complexității fenomenelor de cultură și civilizație ce le-au adus laolaltă în 

acest spațiu”69.  

 
68 L. Boia, România – țară de frontieră a Europei, București: Humanitas, 2002, p. 177. 
69 Dr. Raul Ivan, art. cit., p. 425. 



Toate grupurile etnico-religioase din Dobrogea cunosc, la modul general, sărbătorile 

religioase ale celorlalte minorități conlocuitoare, adeseori participând cu entuziasm la 

celebrările din comunitățile și familiile acestora, ba chiar învățând limba sau elemente 

substanțiale din limba multora dintre acestea. Dialogul între religii poate fi rodnic cu condiția 

sine qua non  a  dezvoltării și promovării valorilor etice comune şi a principiilor generale ale 

omenirii. Aproape toate religiile au tezaure de principii antropologice similare şi ele concep 

viața umană ca fiind intrinsec valoroasă. 

Un mozaic etnic - așa a fost descrisă Dobrogea la începutul secolului al XX-lea. 

Alături de poporul român, în România trăiesc și alte grupuri etnice, fiecare cu tradiția, cultura 

și religia sa specifică. În această secțiune, intenționăm să evidențiem unicitatea fenomenului 

multicultural, demonstrând posibilitatea unei coabitări interculturale armonioase ca model care 

poate oferi un algoritm de interpretare a comunicării și cooperării interculturale.  

Interpretarea psihologică, sociologică și istorică oferă o imagine de ansamblu a 

fenomenului abordat. La nivel european se caută soluții pentru îmbunătățirea mediului 

multicultural. Este necesar ca soluțiile să fie găsite chiar în interiorul spațiului multicultural 

european și adaptate la fiecare scenariu în parte.  

Există multe preocupări legate de problematica multietnicității și a relațiilor dintre 

diferite grupuri etnice în analize de specialitate70 sau a rețelelor de comunicare create în 

perioada modernă71. Majoritatea autorilor raportează problema din perspectiva 

multiculturalismului în spațiul european și consideră că politicile și abordările actuale sunt 

necesare pentru a constata în mod specific lipsa de coeziune datorată mozaicului etnic existent. 

Sunt avansate posibile soluții, cum ar fi educația interculturală, măsuri care vor fi abordate în 

această lucrare.  

 

 

 

 
70 Vezi T. Modood, Multiculturalism - a civic idea, Cambridge, UK: Polity Press, 2013; C. Joppke, ‛The retreat 
of multiculturalism in the liberal state: theory and policy”, în The British Journal of Sociology, 55(2), 2004, pp. 
237-257; P. Parvin, ‛Integration and Identity in An International Context: Problems and  ambiguities in the New  
Politics of Multiculturalism”, în Political Studies Review, 7(3), 2009, pp. 351-363; M. Fejsa, ‛Improving the 
situation of the Ruthenian Minority in Serbia”, în Journal of Community Positive Practices, 12(3), 2012, pp. 462-
477; V. Nicolaescu, ‛Formation of the New Romanian Communities”, în Journal of Community Positive 
Practices, 11(4), 2011, pp. 113-125. 
71 R. Mircea & V. Dragoi, ‛The Ability Of Intercultural Communication”, în Journal of Community Positive  
Practices, 7(3-4), 2008, pp. 34-49; S. Vladutescu, ‛Relationships and communication networks”, în Journal of 
Community Positive Practices, 12(4), 2012, pp. 90-96. 



CONCLUZII 

 

Globalizarea poate pune în pericol integritatea și autenticitatea unui model de 

conviețuire de succes, prin reducerea diversității culturale ca urmare a raportării la un șablon 

comun și implicit prin construirea unei noi identități. ‛Pe lângă lipsa existenței unei limbi 

comune, o altă chestiune importantă care necesită bariere de comunicare la nivel european este 

încrederea scăzută între membrii cu experiență și noii membri care aderă la UE. Cum ar putea 

acest capital să câștige încredere? Poate prin contactul dintre cetățenii diferitelor țări 

europene”.72 Pentru această întrebare, răspunsul este clar din înțelegerea modelului 

multicultural existent în Dobrogea, ca măsură de toleranță și respect reciproc față de valorile 

culturale și spirituale în direcția păstrării și promovării identității etnice.  

Limitele oricărei cercetări în acest domeniu variază de la aspecte legate de 

subiectivitatea autorului până la variabile precum timpul, resursele sau validitatea grupului 

țintă. ‛Teoria învățării sociale încearcă să explice comportamentul uman în termenii 

înțelegerii nevoii sale de eficiență socială. De-a lungul timpului, multe teorii au încercat 

această abordare, concentrându-se mai mult pe acțiunile individuale de tip comportamental. 

Bandura propune perspectiva analizei cauzale a acțiunilor individuale. Are în vedere 

atributele epistemologice și metodologice saltul la examinarea detaliată a influențelor interne 

și externe ale individului”.73  

Cu toate acestea, așa cum reiese din literatura de specialitate care urmărește fenomenul 

multicultural în zona Dobrogei poate fi mai mult decât un simplu indicator. Poate fi un model 

pentru înțelegerea multiculturalismului și, ulterior, pentru a forma un model de gândire.  

Apreciem că modelul Dobrogea este marcat în primul rând de unicitate, fiind permanent 

conectat la realitățile lumii contemporane.  

Chiar dacă spațiul multicultural Dobrogea reprezintă doar o experiență reușită de 

cooperare din perspectivă multiculturală, aceasta poate fi considerată ca o soluție potențială 

pentru atingerea idealului multicultural.  

Accesul liber la resurse, guvernarea democratică, toleranța, libertatea de exprimare și 

exploatarea potențialului fiecărui grup etnic sunt factori cheie prezenți în spațiul Dobrogei care 

pot fi adoptați în orice spațiu pentru a construi o cooperare multiculturală favorabilă.  

 
72 I. Stavre, Televiziunea publica nationala si sistemul media European”, în Schifirneţ C. (coordonator). 
Europenizarea societăţii româneşti şi mass-media, Bucureşti, 2011, p. 77. 
73 M. Drămnescu, ‛Building pedagogical model based on social learning theory and other psychological theories 
of Albert Bandura”, în Scientific Bulletin - Education Sciences Series, 2 (2010), pp. 14-18. 



Conflictele pot fi înlăturate doar prin prevenirea situațiilor de tensiune, iar încurajarea 

identității grupurilor etnice este un factor cheie în acest sens. 

Dialogul intercultural reprezintă punctul de legătură între limbaj și interacțiune socială 

și comunicarea interculturală. Spre deosebire de alte forme de interacțiune, dialogul 

intercultural presupune că participanții provin din contexte culturale (etnice, lingvistice, 

religioase) diferite, ceea ce implică faptul că aceștia vor avea ipoteze și reguli de interacțiune 

divergente. Dialogul intercultural a fost folosit ca termen tehnic având mai multe semnificații 

destul de diferite.  

În primul rând, dialogul intercultural se poate referi la orice interacțiune în care 

participanții au medii culturale diferite. Cuprinzând practic toată comunicarea interculturală, 

această utilizare poate fi respinsă ca fiind prea largă și, prin urmare, nu este deosebit de utilă. 

în al doilea rând, dialogul intercultural se poate referi la tipuri specifice de interacțiuni 

interculturale, cele în care dialogul servește ca obiectiv specific. Această utilizare mai restrânsă 

va fi luată ca punct central aici. Spre deosebire de alte interacțiuni interculturale, care pot 

include elemente nonverbale și inconștiente, în această utilizare dialogul intercultural necesită 

în mod obișnuit atât limbajul, cât și intenția, fiind un schimb verbal deliberat de opinii.  

Dialogul intercultural este conceput pentru a obține înțelegerea celorlalți ca obiectiv 

imediat, urmând ca pașii mai avansați de obținere a acordului și cooperării să fie posibile 

obiective ulterioare. Având în vedere diversitatea culturală existentă, nu numai în cadrul 

alianțelor politice (cum ar fi Uniunea Europeană), ci chiar și în cadrul țărilor individuale, în 

prezent, dialogul intercultural are în mod obișnuit o valoare considerabilă ca instrument practic 

utilizat pentru a preveni sau a reduce conflictul dintre grupurile culturale, promovând în schimb 

respectul și toleranța. Astfel, este tratată ca o tehnică potențială pentru construirea sau 

menținerea păcii. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BIBLIOGRAFIA TEZEI DE DOCTORAT 

 

1. Izvoare biblice, istorice și patristice: 

 

1. *** Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti, E.I.B.M.B.O.R., 1988. 

2. *** Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii Ortodoxe 

Române E.I.B.M.B.O.R.., Bucureşti,1994. 

3. *** Biblia, adică Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului și a Noului Testament, 

Fundația pentru Literatură și Artă ”Regele Carol II”, București, 1938, trad. Pr. prof. 

Vasile Radu și Gala Galaction. 

4. *** La Sainte Bible, traduite des textes originaux et grec par Louis Segond, docteur 

en théologie, Société biblique de Genève, 2002. 

5. ***Conciliul Ecumenic Vatican II, constituții, decrete, declarații, Editura 

Arhiepiscopiei Romano-Catolice, București, 1999. 

6. ***Cronica anonimă a Primei Cruciade: faptele francilor și ale celorlalți pelerini 

ierusalimiteni, Ed. Doxologia, Iași, 2020, tad. și studiu Pr. Dr. Mircea Cristian 

Pricop. 

7. Clement Alexandrinul, Pedagogul, I, VI, în ‛PSB”, vol. IV, trad. Pr. Dumitru 

Fecioru, ed. IBMBOR, București, 1982. 

8. Sf. Grigorie Palama, Omilia 36, PG 151, col.449 D.  

9. Sf. Ioan Gură de Aur, Omilia VI, la Evrei, par.4, în PG 63, col.60. 

10. Sf.Atanasie cel Mare Scrieri, I, PSB, vol 15, Ed.IBMBOR., Bucureşti,1987, 

trad.Pr.Prof.Dr.Dumitru Stăniloae 

11. Sf.Dionisie Areopagitul, De coelesti hierarchia, PG 3, 180A. 

12. Sf.Irineu de Lugdunum, Adversus haereses, III, 24,1; PG, 7, 966. 

13. Sfântul Ciprian al Cartaginei, Epistola 63 despre Potirul Domnului, în „Sfântul 

Ciprian al Cartaginei. Opere”, Moscova, 1999. 

14. Sfântul Grigorie de Nazianz, A treia cuvântare teologică, 2, Ed. Anastasia, 

Bucureşti, 1993. 

15. Sfântul Ignatie al Antiohiei, Epistola către Tralieni, în ‛PSB”, vol. I, trad. Pr. 

Dumitru Fecioru, ed. IBMBOR, București, 1979. 



16. Sfântul Lavrentie al Cernigovului, Viaţa, învăţăturile, minunile şi acatistul, Ed. 

Egumeniţa, Galaţi, 2005. 

17. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, în ‛P.S.B.”, vol. 80, trad. Pr. Prof. Dr. D. 

Stăniloae, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1983. 

18. Sfântul Simeon al Tesalonicului, Despre Sfânta Biserică, în Tratat asupra tuturor 

dogmelor credinţei noastre ortodoxe, Bucureşti, 1865, trad. Toma Teodorescu. 

19. Sfântul Vasile cel Mare, Tâlcuire duhovnicească la Psalmi, E.I.B.M.B.O.R., 

Bucureşti, 2000, trad.Pr. Prof. Dumitru Fecioru. 

 

 

1. Dicționare, lexicoane, enciclopedii 
 

1. ****, Vocabular de Teologie Biblică, Ed. Arhiepiscopiei Romano-Catolice de 

Bucureşti, 2001. 

2. ***Encyclopedia Britanica, https://www.britannica.com/science/cultural-

globalization. 

3. ***The Wiley-Blackwell Encyclopedia of Globalization, Edited by George Ritzer, 

Blackwell Publishing Ltd., 2012. 

4. Academia Română, Institutul de Linvistică ‛Iorgu Iordan”, Dicţionarul Explicativ al 

Limbii Române, Ed. Universul Enciclopedic, Bucureşti, 1996. 

5. Bauer, J.B. (ed.), Enciclopedy of the Bible, 3 vol, London, 1978. 

6. Bria, Pr. Prof. Dr. Ion, Dicţionar de teologie ortodoxă (A—Z), E.I.B.M.B.O.R., 

Bucureşti, 1981. 

7. Erdeli, G.;  Cândea, Melinda; Braghină, C.; Costachie, S.; Zamfir, Daniela;  Dicţionar 
de Geografie Umană, Ed. Corint, Bucureşti, 1999. 

8. Meagher, Paul Kevin (ed.), Encyclopedic Dictionary of Religion, A-E, Washington 

D.C.,  1979. 

9. Tracy Karen (General Editor), Ilie Cornelia; Sandel Todd (Associate Editors), The 

International Encyclopedia of Language and Social Interaction, John Wiley & Sons, 

2015. 

 

 

2. Volume colective și de conferință 

https://www.britannica.com/science/cultural-globalization
https://www.britannica.com/science/cultural-globalization


 

1. ***Biserica în era globalizării, Ed.Reîntregirea, Alba Iulia, 2003. 

2. ***Centenarul autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române 1885-1985, E.I.B.M.B.O.R, 

București, 1987. 

3. ***Church, State and Religious Minorities, London: Policy Studies Institute, 1997. 

4. ***Diversitatea etnică specifică județului Constanța, obiceiuri și tradiții, Constanța, 

2012. 

5. ***Globalization and hingher education in economics and business administration, 

VIth International conference GEBA 2012. Iași: Ed. Universității Alexandru Ioan Cuza, 

2012. 

6. ***Istoria minorităților naționale în România, aprobată de Ministerul Educației, 

decizia nr. 6296/17.12.2008. 

7. ***Ortodoxie și globalizare. Relevanța relației local-universal în Europa de astăzi, 

Universitatea ”Aurel Vlaicu”din Arad, Centrul de Studii Teologice-Istorice și de 

Prognoză Pastoral-Misionară al Facultății de Teologie Ortodoxă din Arad, 2006. 

8. ***Proceedings of the Conference „The Romanian Model of Interethnic Relations. The 

Past Ten Years-The Next Ten Years”, Bucharest, 7-8 July, 2000, Cluj-Napoca: EDRC, 

2000. 

9. ***România – o Europă în miniatură. Scurtă prezentare a minorităţilor naţionale, 

Guvernul României, Departamentul pentru relaţii interetnice, Bucureşti, 2005. 

10. ***Un suflet pentru Europa. Dimensiunea religioasă aunui proiect politic., Ed. 

Anastasia, Bucureşti, 2005. 

11. Balibar, E.; Wallerstein, I. (eds.) Race, Nation, Class: Ambiguous Identities, Verso, 

London, 1988. 

12. Baraldi, C. (Ed.), Dialogue in intercultural communities: From an educational point of 
View, Amsterdam, Netherlands: John Benjamins, 2010. 

13. Baumgart-Ochse C.; Dieter, W. K., Religious NGOs at the United Nations: Polarizes 

or Mediators?, London and New York, 2019. 

14. Beckford, J. A., N. J. Demerath (Eds.), The sage handbook of the sociology of religion, 

London: Sage, 2007. 

15. Bellah Robert N.; Joas, Hans (eds.), The Axial Age and Its Consequences, Cambridge, 

2012. 

16. Bergan S. & Restoueix J.-P. (Eds.),Intercultural dialogue on campus Strasbourg, 

Council of Europe Publishing, 2009. 



17. Berger, Peter L.; Huntington, Samuel P., Many Globalizations. Cultural Diversity in 

the Contemporary World , Oxford University Press, 2002. 

18. Beyer Peter; Beaman Lori (eds.), Religion, Globalization and Culture, Leiden, Boston: 

Brill, 2007. 

19. Cornelio, Jayeel;  Gauthier, François; Martikainen, Tuomas; Woodhead Linda  

(eds.),Routledge International Handbook of Religion in Global Society, Routledge, 

2021. 

20. Coward Harold (Ed.), Hindu-Christian Dialogue. Perspectives and Encounters, Motilal 

Banarsidass, 1993. 

21. D.Y. Jin (Ed.), Global media convergence and cultural transformation: Emerging 

social patterns and characteristics, Philadelphia, PA: IGI Global, 2011. 

22. Elena Zamfir, C. Zamfir, (coord.), Ţiganii între ignorare şi îngrijorare, Ed. Alternative, 

Bucureşti, 1993. 

23. Giordano, Giuseppe;  Pace, Enzo (Eds.) Religious Pluralism: Framing Religious 

Diversity in the Contemporary World, , Springer, 2014. 

24. Gutman, A. (ed.) Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition, Princeton 

University Press, Princeton, 1994. 

25. Hammond, P. E. (ed.), The Sacred in a Secular Age, Berkeley, CA: University of 

California Press, 1985. 

26. Hamnett, I., (ed.), Religious Pluralism and Unbelief, London: Routledge, 1999. 

27. Haydari; Holmes P. (Eds.), Case studies in intercultural dialogue, Dubuque, IA: 
Kendall Hunt, 2015. 

28. Heller, W.; Sallanz, J., Die Dobrudscha. Ein neuer Grenzraum der Europäischen 

Union: Sozi-oökonomische, ethnische, politisch-geographische und ökologische 

Probleme, Südosteuropa-Studien, 76, Verlag Otto Sagner, München–Berlin, 2009. 

29. Hesse, B. (ed.) Un/settled Multiculturalisms: Diasporas, Entanglements, 

Transruptions, Zed Books, London, 2000. 

30. Ipgrave, J.; Knauth, T.; Körs, A.;  Vieregge D.; Lippe, M. von der , Religion and 

Dialogue in the City—Case Studies on Interreligious Encounters in Urban Community 

and Education, Münster, 2018. 

31. Joppke C. and Lukes S. (eds) Multicultural Questions, New York: Oxford University 

Press, 1999. 

32. Körs, Anna; Weisse, Wolfram and Willaime, Jean-Paul (eds.), Religious Diversity and 

Interreligious Dialogue, Springer, 2020. 



33. Krämer, Klaus; Vellguth, Klaus (Eds.), Mission and Dialogue. Approaches to a 

Communicative Understanding of Mission, Verlag Herder GmbH, Freiburg im 

Breisgau, 2012. 

34. Kymlicka W.; I. Shapiro (eds), Ethnicity and Group Rights, New York: New York 

University Press, 1997. 

35. Lefebvre S.; Brodeur P. (Eds.), Public Commissions on cultural and religious diversity: 

Analysis, reception and challenges, London: Routledge, 2017. 

36. Mason D. (ed.) Explaining Ethnic Differences: Changing Patterns of Disadvantage in 

Britain, Bristol: Policy Press, 2003. 

37. May, S. (ed.), Critical Multiculturalism, London: Falmer Press, 1999. 

38. McKim, Robert (ed), Religious Perspectives on Religious Diversity, Brill, 2017. 

39. Meister Chad (ed.), The Oxford Handbook of Religious Diversity , Oxford University 

Press, 2011. 

40. Mihăilă, R. A., Mihăiță, N., Statistical methods of prospecting information of school 

education for labor market strategies, The 6th International Conference on Applied 

Statistics (SIMPSTAT – ASE București), 2012. 

41. Modood T.; Werbner, P. (eds), The Politics of Multiculturalism in the New Europe: 

Racism, Identity and Community, London: Zed Books, 1997.  

42. Pascu, Ștefan (ed), Independenţa României, București, Ed. Academiei R.S.R., 1977. 

43. Poledna, R., Ruegg, F., Rus, C. (coord.) Interculturalitate – cercetări și perspective 

românești, Cluj-Napoca: Presa universitară clujeană, 2002. 

44. Ratzinger, Joseph;  Damaskinos, Mitropolitul Elveției, Moștenirea creștină a Europei, 

ediţie îngrijită şi traducere de Viorica E. Ungureanu, Ed. Trinitas, Iași, 2002.  

45. Schifirneţ C. (coordonator), Europenizarea societăţii româneşti şi mass-media, Ed. 

Comunicare.Ro, Bucureşti, 2011. 

46. Sheffield, J.; Kototayev, A.; Grinin L. (eds.), Globalization. Yesterday, Today, and 

Tomorrow (Emergent Publications, 2013). 

47. Topic, Martina; Sremac, Srdjan (Eds.), Europe as a Multiple Modernity. Multiplicity of 

Religious. Identities and Belonging, Cambridge Scholars Publishing, Cambridge, 2014. 

48. Vertovec S., Wessendorf S. (eds.), The Multiculturalism Backlash: European 

Discourses, Policies and Practices. Routledge, London, 2010. 

49. Werbner P. (eds), The Politics of Multiculturalism in the New Europe: Racism, Identity 

and Community, London: Zed Books, 1997. 



50. Willett, C. (ed.), Theorizing Multiculturalism: A Guide to the Current Debate, Malden, 

MA: Blackwell, 1998. 

51. Woodhead, L.; Partridge, C.; Kawanami H. (Eds.), Religions in the modern world: 

Traditions and transformations, London: Routledge, 2002. 

52. Woodhead, Linda;  Fletcher, Paul;  Kawanami Hiroko; David Smith (eds.), Religions 

in the Modern World. Traditions and Transformations (London and New York: 

Routledge, 2002. 

53. Swidler Leonard,  Cobb John, Hellwig Monika, Knitter Paul, Death or Dialogue: From 

the Age of Monologue to the Age of Dialogue, Trinity Press International, 1990. 

54. Cheetham, D., Pratt D., Thomas, D., Understanding interreligious relations, Oxford 

University Press, 2013. 

 

 

 

 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 


