UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE

TEZA DE DOCTORAT

--REZUMAT--

COORDONATOR STIINTIFIC:

Pr. Prof. Univ. Dr. Nicolae Brinzea

DOCTORAND:

Pr. Plesa Victor Marius

CONSTANTA
2021



UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE

SEMNIFICATIA ECUMENICA A BOTEZULUI
CONFORM TEOLOGIEI ACORDULUI LEUENBERG

»DIE TAUFE IM LEBEN DER KIRCHEN.
DOKUMENTATION EINES ORTHODOX-EVANGELISCHEN
DIALOGS IN EUROPA”

COORDONATOR STIINTIFIC:
Pr. Prof. Univ. Dr. Nicolae Brinzea
DOCTORAND:

Pr. Plesa Victor Marius

CONSTANTA

2021



CUPRINS

INTRODUCERE

1. Importanta $i actualitatea temMEi........ccueevueerrieeiriieiiieeieete e 7
2. Metode MOAErNe & CEICELATE. .......uuveeeeeeeeeeeee et e e eeeeeeeeereeeeeaaeeeeennns 10
CAPITOLUL 1

DECLARATIILE ACORDULUI ,,TAUFE IM LEBEN DER KIRCHEN” DIN
PERSPECTIVA BISERICILOR EUROPENE (CEC) SI BISERICILOR
PROTESTANTE (CPCE)

I. 1. Declaratii oficiale ale bisericilor implicate in dialogul ecumenic...................... 12
[.1.1. Importanta dialogul ecumenic in descoperirea punctelor de convergenta........ 12

[.1.2. Declaratia dialogului dintre bisericile Reformate si cele Ortodoxe

(CAICEAOMNICINIL).......uveieeeeiiiieeeeiiee e e et e e e eiree e e e e treeeeesebeeeeeeaasseesesssaeeeeennsssseesasnees 13
I.1.3. Declaratia dialogurilor ecumenice din cadrul bisericilor CPCE...................... 15

[.1.4. Recunoasterea Botezului ca urmare a dialogurilor bilaterale. Alianta Mondiala

a bisericilor si Biserica Romano-Catolica...........c.eovveeiieriienieniiieceiceeese e 18
[.2. Botezul in dialogul ecumenic ortodoxo-luteran...........ccocceeevvieeerieiiniiieennieeennnn. 21

[.2.1. Dialogul ecumenic dintre Biserica Rusd si EKD cu privire la Taina Sfantului

BOTBZ. ..ttt s 21
[.2.2. Dialogul bilateral dintre EKD si Patriarhia Ecumenica............cccccoooeeeiienneen. 22
1.2.3.Dialogul bilateral intre EKD si Biserica Ortodoxa Romana...........c...cccccee..... 23

[.2.4. Diaogul dintre biserica Luterand a Finlandei si biserica Ortodoxa a

FINLANAECT. .o e e e e e e e e e e eae s e etaaeeeeaaans 24

1.2.5. Comisia mista Luteran-Ortodoxa la nivel mondial...........oooeueeveveeeeeeeneeeeenannn. 25



CAPITOL 11

BOTEZUL iN BISERICA ORTODOXA CONFORM DOCUMENTULUI
» TAUFE IM LEBEN DER KIRCHEN”

II. 1. Cercetarea Mitropolitului Gennadius von Sassina publicatd in cadrul

documentului ca perspectiva a teologiei OrtodoXe........ccuveevveeercieeeeiieeeriee e 29
IL 1.1. Taina $1 TaINele......cc.eeiuiiiiiieieieeeeee e 29
I1.1.2. Taina Sfantului Botez in viata BiSeriCil........ccooueeviirvieiniieniinieinieeeeeeeee, 30
I1.1.3. Relatia dintre Botez s1 Euharisti€...........cccoeeviieiiiieeiiieee e 33
I1.1.4. Relatia dintre tainele de initiere in Biserica Ortodoxa..........ccceceeeiericnienneee 36
I1.1.5. Implicatii eclesiologice n recunoasterea Botezului...........cccceevvevviienieennene 37
I1.1.6. Taina Botezului si importanta sa eclesiologiCa............evveeriiierieeniieniieeienne 41
I1.1.7. Consideratii fiNale..........coooueriuiiiiiiiiiiiieiceee et 41

I1.2. Cercetarea parintelui Nicolae Mosoiu publicatd in cadrul documentului ca

perspectiva a te0logiel OTtOdOXE.......cccuviirriiieeiiiieeriee e e e 44

I1.2.1. Randuiala Ortodoxa a Botezului conform documentului Leuenberg.............. 51
[1.2.2. Primirea chipului lui Hristos prin Botez, premisa a filiatiei divine................ 61

I1.2.3. Chipul Tui HIiStOS T OIM...eeiiiiiiiiiiiiiiiieeiiceeitceece et 67
I1.2.4. Morphen — forma unica a BiSEriCil.......ccovureriieriieriieniieiie et 70
[1.2.4.1. Haina de lumind a BoteZulUi..........ccoocueiiiiiiiiiiiiiiiiniiieceeceeece 72
I1.2.5. Botezul si infierea omului de catre Dumnezeu............cocceevveeviiiiiicnnieenieenne. 75

CAPITOL 111

BOTEZUL iN BISERICA PROTESTANTA CONFORM DOCUMENTULUI
» TAUFE IM LEBEN DER KIRCHEN”

III. 1. Cercetarea realizata de teologul Friederike Nussel........cccccovvveeviiriiiieniennnenne 81



I11.1.1. Intelesul actual al Botezului in bisericile protestante...............ccc.coovvennee.. 82
II1.1.2.Fundamente Biblice pentru practica baptismala protestanta.......................... 86
II1.1.3 Doctrina protestantd a BoteZului..........c.cecueeiiiriiniinieniieieeic e 90

III1.1.4. Practica baptismala in bisericile protestante din cadrul solidaritatii Leuenberg

(CPCE). ittt ettt ettt et sb e bt 95
II1.1.5. Importanta si insemndtatea Botezului din perspectiva ecumenica.............. 102
III1.2. Cercetarea realizata de teologul Martin Wallraff.............cccoeeieniiiiiiinnnnnen. 105
I11.2.1. Intelegerea Botezului protestant conform teologiei Parintilor Bisericii......105
II1.2.2. Caracterul irepetabil al BotezulUi.............coovcuiieriiiiiiiiiiiieeieeeee e 106
II1.2.3. Botez si evangheliZare. ...........coocueeiriiiiiniiiiiiieeenieeeteeeee et 110
I11.2.4. Sacramentul Botezului si modelul formarii cresting............cooceeevveerveennnnns 113
II1.2.5. Concluzii protestante in orizontul ecumenic contemporan............ccocueee.... 117
CAPITOL IV

PUNCTE DE CONVERGENTA SI DIVERGENTA iN REALIZAREA
UNITATII TUTUROR BISERICILOR.......ovveetesueenssessessssssessessessssesessessesessens 119

IV.1. Intelegerea Ortodoxa a Sfintelor Taine ca stabilitate in Hristos..................... 120

IV.2. Necesitatea cunoasterii indisolubilitatii relatiei dintre Duhul Sfant, Biserica si

STINTELE TAINE. ..ottt et e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e e eeaeeeereans 132

IV.2.1. Relatia dintre Biserica si Taine. Necesitatea cunoasterii ei de catre societatea

ACTUALA. e —————a e e —————aaaaane 132

IV.2.2. Harul divin si lucrarea sa — necesitatea cunoasterii sale In societatea

INOACINIA. . ..enitiiiieiieiteit ettt ettt b ettt sb e e bttt be s ae bt e enenen 137
IV.3. Practica Sfintilor Apostoli, model al ritualul Botezului...........ccceceerieneennne 139
IV.4. Taina Botezului. Ritual si doctrind in Scriptura si Traditie........c...coceevueenenne. 141



IV.4.1. Botezul 1in Sripturd, expresie consacratda Tainei savarsita 1In

ACTUALIEALE ..o oottt e e e et e e e e e e e e e e e e e e ea e e e e raaeeaeaaaaaaes 141

IV. 5. Puncte de convergentd si divergentd intre teologia Ortodoxa si cea de la

L UCIIDETE. ..ottt ettt ettt e e et e e ettt e e s e babaeeeeeanraaeeas 150
Concluzii . 159
Bibliografie........cccccccensrnniccsssnniccsssnniccsssrnssecsssnns 169




Taina Sfantului Botez este prin definitie cea mai speciala dintre Taine, ea fiind
primul contact al persoanei umane cu harul divin necreat. Prin intermediul ei, omul supus
pacatului stramosesc este curatat si eliberat in fata mortii prin moartea si invierea cu Hristos.
Identitatea de crestin a persoanei umane se realizeaza tot prin Botez, cdci odatd iesit din
,baia nasterii din nou” poartd in sine Chipul lui Hristos, care-1 defineste pe om ca membru

deplin al Bisericii Sale.

Acordul Leuenberg realizat de CPCE are ca fundament intelesul comun al
Evangheliei pe care-1 detin traditiile membre. Acestea considerd imperios necesar ca
teologia cu privire la Botez sa fie fundamentata pe cuvantul Scripturii, a Noului si Vechiului
Testament, in ea fiind cuprins adevarul. ,,Este sarcina Bisericii de a propovadui aceasta
Evanghelie prin cuvant in predica, prin consiliere individuald, prin botez si euharistie”’.
Apoi documentul continui zicand: ,,In predica, botez si euharistie, Iisus Hristos este prezent
prin Duhul Sfant. lertarea in Hristos este deci impartdsita oamenilor si in acest fel Domnul
isi aduna poporul. In acest sens El foloseste multe forme de slujire si serviciu, precum si

marturisirea tuturor celor ce apartin poporului Sau™?.

Importanta intelegerii corecte a Tainei rezulta din atentia si indelunga cercetare pe
care bisericile CPCE o acorda acestui subiect. Desi situatiile teologice divergente nu
reprezintd un pericol pentru unitatea CPCE, totusi bisericile cer noi si noi studii care sa
adanceasca si mai mult starea de convergenta. Acest proces amplu de studiu este preluat si
de Grupul Regional Sud-Est European, structurd in care biserica Luterand colaboreaza cu
toate bisericile reformate din Europa Centrala si de Est. Aceastd colaborare in ceea ce
priveste practica si doctrina Tainei Botezului denota, inca o datd, importanta temei de

cercetare.

Taina Botezului are un caracter irepetabil si implicit irevocabil, acestea fiind puncte
solide de convergenti intre bisericile CPCE. In mod automat acesti teologie duce citre
recunoasterea reciproca a Tainei, caci daca acceptdm ca Botezul realizat in numele Sfintei
treimi are un caracter irepetabil, atunci inseamna ca recunoasterea reciprocd a Tainei tuturor

bisericilor nu mai este un impediment in calea unitatii. Indiferent de confesiunea din care

! Huffmeier, Leuenberger Texte Heft 13, p. 39.
2 Huffmeier, Leuenberger Texte Heft 13, pp. 39-40.



provin, bisericile care administreaza Botezul cu apa in numele Sfintei Treimi, beneficiaza

de recunoasterea validitatii lui din partea celorlate biserici, indiferent de traditie.

Cu toate ca dialogul ecumenic a ajuns in acest punct, unde irepetabilitatea Tainei
presupune recunoasterea Botezului realizat in oricare dintre biserici, totusi, n realitate inca
exista retineri, recunoasterea validitatii fiind mai mult una tacita si nicidecum una adusa la

stadiul declarativ.

Daca in primul dialog major sunt evidentiate date generale cu caracter hristologic
in fiecare traditie, dialogul doi, finalizat in anul 1990, aduce in prim plan mai multe
elemente comune intre Protestantism si Romano-Catolicism, caci ,,ambele comunitati 1l
marturisesc pe Hristos ca Domn si Salvator, afirma credinta trinitara a Bisericii apostolice
de-a lungul anilor si respectd un singur botez in numele Treimii. (...) Bisericile noastre

impart mai mult teren comun decat am fost in stare sd vedem pani acum™>.

Din exprimarea doctrinei fiecarei traditii in cadrul dialogului ecumenic au rezultat
elemente de congruentd vizibile in declaratia finald a documentului: ,,Singurul botez este
asadar incorporarea noastra comund in Hristos, In aceastd viatd de inchinare si misiune
comuna 1n El. Acesta este semnul vizibil si eficient si sigiliul acestei lucrari pline de harul

Duhului prin care este constituitd Biserica™.

Unitatea tuturor in Hristos prin Duhul Sfint in lucrarea Botezului presupune
depasirea elementelor de divergenta dintre biserici, Taina exprimand deja aparteneta la
Hristos a tuturor celor botezati. Fiind un trup prin Botez, ,,separarea noastra continud in

doua comuniuni este 0 negare publica a ceea ce deja suntem in Hristos™.

Un alt punct de convergenta pe care cele doud biserici 1l recunosc face referire la
faptul ca Taina se poate sdvarsi numai o singurd datd, iar repetarea ei este imposibila®.
Avandu-si fundamentul in viata lui Hristos, si fiind poruncit de El, ,,Taina Botezului este

de la Dumnezeu’”.

3 Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.): Growth in Agreement...., p. 750.

4 Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.): Growth in Agreement...., p. 130.

> Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.): Growth in Agreement...., p. 132.

® Taufe — neues Leben — Dienst..., teza 5, p. 27.

7 ,Die christliche Taufe, wie sie in den beiden Kirchen geubt wird, ist ein von Gott gegebenes Sakrament”,
in Taufe — neues Leben — Dienst..., teza 5, p. 27.



Problemele divergente apar in cadrul dialogului atunci cand se ajunge la
recunoastrea succesiunii Apostolice, ca principiu al recunoasterii Botezului. Fara
recunoasterea reciproca a succesiunii Apostolice inca nu se poate vorbi despre un acord in
recunoasterea reciproca a Tainei celor doua traditii. Cu alte cuvinte recunoasterea botezului,
conform cu acest dialog, este dependentd intdi de toate de recunoasterea succesiunii

apostolice.

In dialogul cu Biserica Ortodoxa Roméni, analiza Tainei Botezului nu s-a efectuat
prin raportarea ei la celelalte Sfinte Taine si la interdependenta dintre ele, astfel ca
documentul pus in lumind evidentiazd un punct de divergentd intre traditii. Pentru
rezolvarea acestui punct sunt necesare interventii teologice viitoare, insd documentul ajunge
la un acord comun prin declaratia ca: ,,putem spune impreuna ca lisus Hristos Insusi este
sacrament real®. Aceasta idee este rezultatd din actiunea lui Hristos din cadrul fiecarei taine
in parte, deci si a Botezului, actiune exprimatd in concordanta cu versetul din I Cor. 3, 9
,caci suntem mpreuna lucratori cu Dumnezeu. Voi sunteti ogorul Lui, cladirea Lui” (I Cor.

3,9).

O alta nuanta pe care o exprima teologia evanghelica in cadrul acestui dialog este
aceea ca Botezul din traditia lor ofera integral pe Duhul Sfant, scuzandu-se oarecum pentru
absenta Mirungerii deodata cu Botezul. ,,der Heilige Geist in seiner Fiille geschenkt wird™”.
Desigur ca aceastd teologie este total diferita de modul de intelegere a Tainei de catre
Biserica Ortodoxa, care, potrivit Sfintei Scripturi, Sfintei Traditii si canoanelor Sinoadelor
ecumenice pastreazd nealteratd invatatura despre Botez, Mirungere si Euharistie, fiecare
taind fiind distincta, dar administrata succesiv, astfel incat cel nou botezat sa primeasca
pecetea darului Sfantului Duh, conform canonului 7 de la sinodul II Ecumenic din

Constantinopol, ca imediat sa fie pregatit pentru unirea cu Hristos din Euharistie.

Desigur ca Taina Bisericii a fost analizatd din mai multe perspective de-a lungul
dialogurilor ecumenice, aici taina Botezului fiind de fapt a treia subtema in procesul de

analiza. Documentul analizeaza printre altele relatia dintre Botez si Mirungere, in Ortodoxie

8 Aber wir konnen gemeinsam sagen, dass Jesus Christus selbst das eigentliche Sakrament ist, in Joachim
Held, Klaus Schwarz (H.g.), Die Taufe als Aufnahme in den Neuen... 193.
° Joachim Held, Klaus Schwarz (H.g.), Die Taufe als Aufnahme in den Neuen... 195.

9



acestea fiind doua taine distincte, administrare concomitent. Imediat dupa Botez, in traditia

Ortodoxa, spre deosebire de cea protestantd se administreaza Mirungerea.

Declaratia oficiala a intalnirii de la Durau evidentiaza ca ,,exista trei componente
de baza in procesul initierii crestine: moartea cu Hristos si pecetluirea cu Duhul Sfant.
Pentru Ortodoxie, initierea crestind isi gaseste deplinatatea in Sfanta Euharistie. Luteranii
nu vorbesc in mod normal de Euharistie ca sacrament al initieri, Insd cand un copil mai
mare sau un adult este botezat, acelei persoane 1i este acceptatd imediat participarea la

Euharistie”'°.

Cu toate aceste diferente, trebuie remarcat pasul mare care s-a realizat in cadrul
dialogului dintre Ortodoxie si Luteranism, pas prin care ambele biserici au recunoscut
elementele comune, acestea tinand dorinta de dialog vie pentru discutii viitoare ce vor avea

ca scop depasirea punctelor in care mai exista neintelegeri.

Conform Sfintei Scripturi, viata Bisericii este orientatd in asemenea fel incat
indumnezeirea omului prin harul divin necreat sa fie posibila. Temeiul pentru aceasta
lucrare a Bisericii il avem in mai multe parti ale Scripturii din care putem aminti:
,Dumnezeiasca Lui putere ne-a daruit toate cele ce sunt spre viata si spre buna cucernicie,
facandu-ne sa cunoastem pe Cel ce ne-a chemat prin slava Sa si prin puterea Sa, prin care
El ne-a harazit mari si pretioase fagdduinte, ca prin ele sa va faceti partasi dumnezeiestii

firi, scapand de stricaciunea poftei celei din lume” (II Petru 1, 4)

Conform teologiei ortodoxe, Sfantul Botez este Taina prin care omul intrd in
Biserica lui Dumnezeu, devenind membru viu si activ al ei. Ea este ,,nasterea din nou” asa
cum spune evanghelistul, prin care omul moare pacatului lumii pentru a trai impreuna cu
Hristos. ,,Prin Botez, candidatul este ndscut mistic 1n viata spirituala. Botezul 1i conduce pe
toti la usa care duce la Tmparatia harului, si permite participarea la alte Taine, sau la intreaga

viatd sacramentala a Bisericii”!".

Prin Taina Botezului fiecare om primeste viata cea noua in Hristos si devine fiu al
lui Dumnezeu dupa har, mostenind prin improprierea roadelor mantuirii obiective, viata de

veci. Imediat dupa primirea Tainei impreund cu Mirungerea si Euharistia, cel nou botezat

10 Textul poate fi gasit pe http://www.helsinki.fi/~risaarin/lutortjointtext.html#bapt
11 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 58.

10


http://www.helsinki.fi/~risaarin/lutortjointtext.html#bapt

este membru deplin al Bisericii lui Hristos unde experiaza iubirea atat pe verticala cu
Dumnezeu, cat si pe orizontald cu semenii. ,,Sfanta Euharistie conserva si continud aceasta
viata si sanatate, din moment ce pdinea vietii ne permite sa conservam ceea ce a fost
dobandit si sd continue viata. Prin urmare, prin aceastd paine trdim si prin mir suntem

miscati odatd ce am primit fiintd prin spilarea baptismala”!?,

Intelegerea Sfintelor Taine nu poate fi niciodata limitata la ritualul loc ca mijloc de
impartdsire a harului, ci trebuie sd fie experiate ca realitdti ce au ca fundament realitatea lui
Hristos din actul liturgic. Referitor la aceasta teologul Mantzaridis afirma ,,Sursa din care
deriva harul Tainelor este Hristos. Am spus cd Hristos regenereaza si indumnezeieste in
Sine natura umana coruptd, dar nicidecum ipostasele individuale. Pentru ca harul manifestat
in Hristos sd dea roadd, trebuie ficut accesibil ipostaselor umane”!®. De aici rezultd
importanta Tmpreuna lucrdrii dintre divin prin har si vointa omului in procesul de

Indumnezeire al acestuia.

In unirea cu Hristos prin harul Sfintelor Taine, omul este chemat sa guste, inca din
aceasta viata, din viata vesnica, din viata incoruptibila a lui Dumnezeu. Aceasta unire este
darul harului divin necreat, deci darul lui Dumnezeu la care omul, iesit din baia Botezului,
poate participa in mod deplin liber. Odata ce omul este curatit de pacat el poate accede cétre
gustarea din trupul si sangele Fiului lui Dumnezeu, gustare ce uneste creatura cu Hristos
,»he elibereazd de legea cdrnii, ne permite s ne rugam in duh si in adevar, ne face fii a1 lui

Dumnezeu si realizeaza in noi omul cel nou in Hristos™'4,

Unele dialoguri ecumenice, mai recente, evidentiazd un aspect demn de luat in
considerare si anume cd recunoasterea reciproca a unor Taine precum Botezul, Euharistia
si Hirotonia reprezinta fundamentul unitatii. Aceste dialoguri constata ca diferitele traditii
ar avea In mare masurd aceeasi doctrind de origine Apostolicd, insd expusa in termeni
diferiti, ceea ce duce la divizare. ,,Asta inseamna ca cei din afara Bisericii Ortodoxe detin
aceeasi credintd esentiald, in ciuda expresiilor diverse din diferitele contexte culturale,

lingvistice si religioase. Deci, dialogul ecumenic pune mai departe ca obiectiv specific un

12 Nicolea Cabasila, The Life in Christ, New York, 1974, p. 50.
13 Georgios Mantazardis, The Deification of Man, New York, 1984, p. 41.
14 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 65.

11



simplu acord sau compromis teologic, numai in acele zone unde divizarea este clar

exprimata in viata Bisericii”!?.

Principalul pas real in recunoasterea reciproca trebuie sa se rezume strict la Botez.
Numai cand subiectul este formulat in totalitate ca si convergent, atunci se pot pune in
analiza si alte Taine precum Euharistia si Hirotonia. Cu toate acestea, documentul BEM
subliniaza importanta recunoasterii reciproce a Tainelor mentionate, ca ,,un semn important
al mijloacelor de exprimare a unititii baptismale date in Hristos”!®. Totusi, pentru ca s
existe nu numai un document, ci si un acord real, este imperios necesar ca toate bisericile

sd-si exprime in scris dorinta de recunoastere reciproca a Tainelor.

Din cele evidentiate putem intelege ca Botezul este cu adevarat Taina cea mai
importantd ce deschide calea catre unitatea doritd. Aceasta unitate rezultatd din
recunoasterea reciproca a naturii Botezului ar deschide drumul cétre impartasirea comuna.
,Ortodoxia este de acord cd pe bazd de Botez ca incorporare in Trupul lui Hristos si ca
mijloc de realizare a apartenentei in Bisericd, care este Trupul lui Hristos, se poate ajunge

la 0 convergenta serioasa in eclesiologie™!”.

Dialogul ecumenic actual, care doreste unitatea si consensul bisericilor crestine in
princiapalele capitole ale teologiei, utilizeazd Taina Botezului ca prim pas in afirmarea
unitatii, chiar daca incd existd multe elemente divergente. Cu toate acestea, focalizarea
dialogului ecumenic din ultimul deceniu pe aceasta Sfanta Taina se datoreaza faptului cé ea
are numeroase implicatii eclesiologice ce implica consecinte eclesiale directe pentru aceste
inter-relatii crestine. ,,Baza eclesiologicd pura Tainei Botezului exprimd caracterul
universal a lucrdrii de rascumparare a lui Hristos, din care este derivat harul divin al tuturor
Tainelor Bisericii, la care se refera lucrarea speciala a Duhului Sfant pentru alcatuirea

Trupului istoric a lui Hristos, care este Biserica”!®,

De asemenea, in Biserica Ortodoxa, Botezul nu poate fi despartit sau gandit separat
de Mirungere si de Euharistie. Prin Mirungere neofitul iesit curat din apa Botezului,

primeste pecetea Duhului Sfant impreuna cu darurile Sale. Ca si Botezul, Mirungerea are

15 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 74.

16 Baptism, Eucharist and Ministry document, iIn Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p.
75.

17 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 77.

18 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 78.

12



tot caracter personal, ungerea sfanta si darurile Duhului dandu-se in mod special celui nou
botezat. ,,In mirungere, Sfantul Duh coboari peste noi si riméane in noi ca darul personal al
lui Hristos de la Tatal Sau. Mirungerea reprezintda implinirea Botezului, dupa cum si
participarea la Euharistie reprezintd implinirea Mirungerii. De asemenea Botezul este
pregatirea pentru Mirungere, care este la randul sdu pregatirea pentru participarea la

Euharistie”'’.

Botezul si Mirungerea nu se pot administra decat impreuna, céci cel nou botezat
intrd in viata Bisericii, iar aceasta nu este posibil fard darurile Duhului Sfant si fara
identitate. ,,Botezul il uneste pe credincios nu numai cu Hristos, c¢i si cu oamenii Lui,
Biserica. Unul este botezat in comunitatea credintei pentru a-si impartdsi viata, valoarea,
viziunea. Botezul, prin aducerea noastrd in viata slavita a lui Hristos, fdcindu-ne parte
umanitatii Sale indumnezeite, ne integreaza in Biserica, Trupul Sau, unde moartea si

invierea este zilnic experimentata in disciplina ascetica in viata rugaciunii si in euharistie”?°,

Botezul nu este numai iertarea pacatelor, ci si rascumparare, $i comuniune cu
Sfanta Treime. Apoi poate fi considerat ca indumnezeire, ,,ca urmare a primirii Duhului
Stant sfintitor; regenerare (anagennesis) — candidatul moare si inviaza cu Hristos; retnoire
a puterii de viatd a duhului uman datorat comuniunii cu Duhul Sfant, Datatorul de viata, de

aceea botezul este fAntana de viata; darul infierii (Rom. 8, 15) — adoptie baptismala™?!.

Din cele prezentate intelegem cd nu putem limita Botezul numai la faptul ca omul
primeste imago Dei. Prin Botez de fapt omul primeste asemanarea cu Dumnezeu, ,,in sens
etic si ontologic — care reprezinta haina Lui de lumind, aceeasi haina ca cea vazuta de cei

trei apostoli pe muntele Tabor la Schimbarea la Fatd — a Domnului nostru lisus Hristos”?2.

Expresia morphe Theou este in concordanta deplina cu referatul Biblic, ceea ce
denotd imposibilitatea gasirii unui substitut al lut morphe in general si a expresiei morphe
Theou in special. Nici actul Schimbarii la Fata a Fiului lui Dumnezeu nu poate fi asemanat
cu metamorfoze despre care vorbeste elenismul. Textul din Evanghelia lui Matei ,,Si dupa
sase zile, lisus a luat cu Sine pe Petru si pe lacov si pe loan, fratele lui, si i-a dus intr-un

munte inalt, de o parte. Si S-a schimbat la fata, inaintea lor, si a stralucit fata Lui ca soarele,

19 Metropolit Gennadius von Sassina, Taufe im Leben..., p. 78.

20 Alciviadis C. Calivas, Sacramental life, in Taufe im Leben..., p. 150.
21 Pr. Nicolae Mosoiu, Einige Uberlegungen zum Ordo..., p. 171.

22 Pr. Nicolae Mosoiu, Einige Uberlegungen zum Ordo..., p. 171.

13



iar vesmintele Lui s-au facut albe ca lumina. Si iata, Moise si Ilie s-au aratat lor, vorbind cu

EI” (Matei 17, 1-3).

Trebuie specificat faptul ca forma la care se refera Apostolul are un caracter exact,
la care trebuie sa ajunga omul prin efort personal si implicit prin colaborarea cu harul divin.
Asadar, versetul din Gal. 4, 19 exemplifica un proces de dezvoltare spirituala, proces ce

necesitd o anumita durata de timp, in functie de ranva fiecarei persoane in parte.

Devenirea omului crestin presupune conform cuvintelor Sfanului Pavel primirea
chipului lui Hristos, adica omul iesit din apa Botezului primeste forma Bisericii, Trupul Sau
eclesial, In care intreaga umanitate este chematd sd fie madular activ fiecare persoand in
parte. Atunci cAnd omul devine crestin prin Botez, Mirungere si Euharistie, Hristos Insusi
locuieste in el, caci spune Apostolul: ,,Caci, eu, prin Lege, am murit fata de Lege, ca sa
traiesc lui Dumnezeu. M-am rastignit impreund cu Hristos; si nu eu mai trdiesc, ci Hristos
traieste in mine. Si viata de acum, in trup, o trdiesc in credinta in Fiul lui Dumnezeu, Care

m-a iubit §i S-a dat pe Sine insusi pentru mine” (Gal. 2, 19-20).

Un alt temei prin care Apostolul Neamurilor propovaduieste teologia chipului lui
Hristos care trebuie sa ia forma in om este mentionat in epistola catre Efeseni unde spune:
,»5a va daruiasca, dupa bogatia slavei Sale, ca sa fiti puternic intariti, prin Duhul Sau, in
omul dinauntru, Si Hristos sa Se saldsluiasca, prin credinta, in inimile voastre, inradacinati
si intemeiati fiind in iubire, Ca sa puteti intelege Tmpreuna cu toti sfintii care este largimea
si lungimea si indlfimea si adancimea, Si sd cunoasteti iubirea lui Hristos, cea mai presus

de cunostinta, ca s va umpleti de toata plindtatea lui Dumnezeu” (Efes. 3, 16-19).

Biserica fiind prelungirea Trupului lui Hristos in istorie, ea imitd in actiunile ei
activitatea lui Hristos pentru noi. In cadrul ei, toti cei care primesc Sfintele Taine sunt
rendscuti, din apa si din Duh, la viata noud in si cu Hristos. Indiferent de numarul
madularelor Bisericii, ea ofera tuturor acelasi chip: al lui Hristos. Prin ea toti isi primesc
existenta si identitatea de la Hristos. Toti au un centru comun al existentei si o singurd
forma de relatie prin credinta. De aceea parintele Stiniloae evidentiaza cd ,,toate declaratiile
Apostolului binecuvantat Pavel apartin mortii, invierii si tranfigurarii omului, intiparindu-i
si imbracandu-1 pe acesta In Hristos, ca momente etice — ontologice care sunt rechemate in

ritualul botezului...prin participarea la Hristosul cel rastignit si inviat, cei botezati iau forma

14



lui Hristos, sau devin impreuna purtatori ai chipului lui Hristos. Noua lor forma este forma

lui Hristos imprimata in ei si prin aceasta in Biserica”?>.

Prin faptul ca odata ce a primit Sfintele Taine de initiere, omul devine chip al Fiului
si fiu adoptiv al Tatélui, ca toti membri Bisericii se pot defini ca fii ai lui Dumnezeu dupa
har. Acest lucru face posibild si indumnezeirea omului, care avand in sine Chipul lui
Hristos, isi insuseste prin efort personal, prin colaborarea cu harul divin necreat, roadele

obiective ale jertfei lui Hristos, pe care le face subiective pentru propria indumnezeire.

Odata intrat Tn Bisericd, omul nu rdmane un simplu spectator al slavei lui
Dumnezeu, nu std numai sa o contemple, ci participa ,,la slava Fiului detinuta de Cuvantul
intrupat si de Capul Bisericii ca om. Intrucat El este organic legat de trup, slava Sa se

impristie in intreg trupul”?.

Primirea Chipului lui Hristos prin Tainele de initiere inseamna si primirea hainei
de lumind a harului divin cu care omul trebuie sa fie colaborator intreaga viatd prin
implinirea poruncilor si prin toate faptele cele bune. Prin Taine omul se dezvoltd in
intimitatea Duhului Sfant, 1ar Sfintii lui Dumnezeu radiaza asemenea lui Hristos pe Tabor,
nu prin puterea lor, ci prin lucrarea Duhului Sfant. Sa ajungi la cunoasterea lui Dumnezeu
prin experierea vietii in El inseamnd o cunoastere apofatica prin care omul nu vorbeste

despre El, ci traieste in El, experiind viata vesnica.

Un alt temei necesar demonstratiei cd prin Tainele de initiere, omul devine fiu al
lui Dumnezeu dupa har, il aflam in epistola catre Romani, unde Apostolul invata: ,,Pentru
ca n-ati primit iarasi un duh al robiei, spre temere, ci ati primit Duhul infierii, prin care
strigdm: Avva! Parinte! Duhul Tnsusi marturiseste impreuna cu duhul nostru c¢d suntem fii
ai lui Dumnezeu. Si daca suntem fii, suntem si mostenitori - mostenitori ai lui Dumnezeu si
impreund-mostenitori cu Hristos, daca patimim impreuna cu El, ca impreuna cu El sa ne si
preamarim. Caci socotesc ca patimirile vremii de acum nu sunt vrednice de marirea care ni
se va descoperi. Pentru ca faptura asteapta cu nerabdare descoperirea fiilor lui Dumnezeu.
Caci faptura a fost supusa desertaciunii - nu din voia ei, ci din cauza aceluia care a supus-o
- cu nadejde, Pentru ca si faptura insdsi se va izbavi din robia stricaciunii, ca sa fie partasa

la libertatea maririi fiilor lui Dumnezeu. Caci stim ca toata faptura impreund suspind si

23 Pr. Dumitru Staniloae, Transparenta Bisericii in viata sacramentald, in Ortodoxia nr. 4, 1970, p. 508
24 Pr. Dumitru Stiniloae, Teologia Dogmatica Ortodoxa, vol. 11, p. 218.

15



impreuna are dureri pana acum. $i nu numai atat, ci si noi, care avem parga Duhului, si noi

ingine suspinam in noi, asteptand infierea, raiscumpararea trupului nostru” (Rom. 8, 15-23).

In concluzie putem afirma importanta cercetirii procesului prin care omul primeste
Chipul lui Hristos, cercetare omisa de vestitul document BEM, dar absolut necesara unei
cunoasteri corecte a efectului pe care Tainele de initiere il au asupra primitorului. Asadar,
este deosebit de important dialogul interconfesional si ecumenic intre bisericile crestine
pentru punerea in lumind a punctelor comune teologiilor, Tnsa, desi prin Leuenberg
protestantismul dvine o singura voce teologica, totusi in relatie cu teologia ortodoxa inca
existd numeroase puncte care nu permit recunoasterea reciprocd a Botezului. Ceea ce este
important de mentionat este faptul cd documentul supus analizei reprezinta un pas important
al teologiei protestante de Intoarcere la teologia patristica din primele secole, ceea ce poate
aduce un plus de cunoastere apropiata de teologia ortodoxa, care a pastrat adevarul de

credintd nealterat.

16



Bibliografie selectiva

1. A.D.A. Moses, Matthew’s Transfiguration Story and Jewish Christian
Controversy, Sheffield 1996.

2. Aidan Kavanagh, The Shape of Baptism: the Rite of Christian Initiation, The

Liturgical Press, Collegeville, Minnesota, 1991

Alain Rieu, Le monde et I’Eglise selon Maxime le Confesseur, Paris, 1973

Albert Condamin, Le livre de Jeremie, Paris, 1920, p. 248.

Alexander Schnemann, Introduction to Liturgical Theology, New York, 1996

A A

Alfred Rahlfs (Ed.), Septuaginta. Id est Vetus graece iuxta LXX interpretes,

Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 2004

7. Allison Barr, Beth, The Acts of the Apostles: Four Centuries of Baptist
Interpretation : the Baptists'Bible, Baylor University Press, 2009

8. Alvin C. Porteous, The search for Christian Credibility, Abingdon Press,
Neshville — New York, 1971

9. Anderson, Hugh, Jesus and Christian Origins, Ed. Oxford Universiy Press, New
York, 1964.

10. Andronikof, Constantin, Le sens de Fetes, Ed. Du Cerf. Paris. 1970.

11. Anthony Flew, Dictionar de filozofie si logicd, Bucuresti, 1996.

12. Argenti, Cyrille, La Chrismation, in: Contact, XXXIV (1982).

13. Arhim. M. Suparschi, Superioritatea preotiei Noului Testament fata de preotia
Vechiului testament dupa Epistola cétre Evrei, in Studii Teologice, nr. 5-6, 1958,
p. 289.

14. Augustin, Confessiones, in Johannes Brachtendorf, Augustin ,,Confessiones”,
Darmstadt, 2005.

15. B. Aland, K. Aland, J. Karavidopoulos, C.M. Martini & B.M. Metzger (Eds.),
The GreekNew Testament, United Bible Societies New York, 1993

16. Baciocchi, J. de S.M., Le Mystere Chretiene-L'Eucharistie, Ed. Desclee,

17. Barclay, William, The Acts of the Apostles, Westminster John Knox Press,
Louisville, 2003

18. Barrett, C. K., A Commentary on the First Epistle to the Corinthians, BNTC,

1968.

17



19. Beasley-Murray, George R., World Biblical Commentary, Volume 36: John,
Word Books Publisher, Waco, 1987.

20. Beaujeu, J., Le paganisme romain sous le Haut Empire, in "Aufsteig und
Niedergang der Romischen Welt" II, 16, 1985.

21.Beck, R., Planetary Gods and Planetary Orders in the Mysteries ofMithras.
EPRO 109, Leiden, 1988.

22. Behm Art. Morphe, in ThWNT 4, Stuttgart, 1942.

23. Bertrand, Daniel Alain, Le bapteme de Jesus: histoire de 1'exegese aux deux
premers sieles, Beitraege zur Geschichte der biblischen Exegese 1), 1973.

24. Best/Heller (Hg.), Becoming, 3, citat din Worship Book a Conferintei din
Santiago.

25. Bevan, Edwin R., The History o Christianity in the Light of Modern Knowledge,
Glasgow, 1929.

26. Bianchi, U., and M. J. Vermaseren, La soteriologia dei culti orientali nell' impero
romano. Leiden, 1982.

27. Bianchi, Ugo, Initiation, Mystere, Gnose. Pour lhistoire de la mystique dans le
paganisme Greco-oriental, in " Studies 1n the History of Religions (Supllements
to Numen), vol. X, E. J. Brill, Leiden, 1965.

28. Bleeker, C. J., Some Introductory remarks on the Significance of Initiation,
Initiations , n "Studies in the History of Religions (Supplements to Numen)",
vol. X, E.J. Brill, Leiden, 1965.

29.Blowers, Paul M., "The Regula Fidei in the Narrative Character of Early
Christian Faith", in Pro Ecclesia 6, 1997.

30. Bobrinoskoy, Boris, Le Mystere de la Trinite.Cours de theologie orthodoxe, Ed.
Du Cerf, Paris 1986

31. Bockmuehl, Marcus N.A., Revelation and Mystery in Ancient Judaism and

32. Bockmuehl, Markus N.A., Revelation and Mystery in Ancient Judaism and
Pauline Christianity, Tubingen, 1989.

33. Boismard, M. -E., Quatre hymmes baptismales dans la premiere epitre de Pierre

34. Borella, Jean, Le Mystere du Signe, Histoire et theorie du symbole, Ed.
Mainsonneuve et Larose, Paris, 1989.

35. Bouyer, Louis, Mysterion. Du mystere a la mystique, O.E.L.L. , Paris 1986.

18



36. Bradshaw, Paul F, A bibliography of recent liturgical studies, Alcuin Club,
Runcorn, 1989; Kenan Osborne, The Christian sacraments of initiation, New
York, 1987.

37.Briem, O. E., Les societes secretes de mysteres, Payot, Paris, 1951.

38. Brown, Raymond E., The Gospel according to John (I-XII), Introduction, The
Anchor Bible, Doubleday, New York, London, Sydney, 1966.

39. Bruce, F. F., “The Holy Spirit in the Acts of the Apostles", in Interpretation 27,
1973.

40. Burkert, Walter, Ancient Mystery Cults, Harvard Univ. Press, Cambridge,
Massachuieits and London, England, 1987.

41. C. de Villapadierna, La alianza en la Epistola a los Hebreos: Ensayo de nueva
interpretacion a Hebreos 9, 15-20, in Estudios Biblicos, nr. 21, 1962, p. 273.
42. Cannuyer, Christian, Le comparatisme en histoire des religions, Ed. Du Cerf,

Paris, 1997.

43. Carcopino, J., Aspectes mystiques de la Rome Paienne, Paris, 1941.

44. Casei, Dom Odon, Le Mystere du Culte dans le Christianisme, Ed. Du Cerf,
Paris, 1946.

45. Christian ~ Grethlein, Taufpraxis zwischen Kontinuitdit und Wandel
Herausforderungen und Chancen, in ZThK 102, 2005.

46. Clemen, G., Der Einfluss der Mysterienreligionen auf das alteste Christentum,
Gissen, 1913.

47. Conzelmann, Hans, History of Primitive Christianity, Abingdon Nashville, 1973

48. Couchoud, P. L,, Le Mystere de Jesus, Ed. F. Rieder et C-ie, Paris, 1924.

49. Countryman, L. Wm., "Tertullian and the Regula Fidei", in Second Century 2,
1982.

50. Cumont, Frantz, Religions Orientales dans le Paganisme Romain, Paris, 1906.

51. Cyrille Argenti, "La Chrismation", in: Contact, XXXIV (1982), No. 118

52.Cyrille Argenti, La Chrismation, in: Max Thurian (Hg.), Ecumenical
Perspectives on Baptism, Eucharist and Ministry, Faith and Order Paper,
Geneva, 1983

53. D. Bertetto, La natura del sacerdotio sec. Hebr. 5, 1-4 e le sue realizzazioni net

N.T., in Salesianum, nr. 26, 1964

19



54.D. Nock, A Note on the Resurection, Tn Essays on the Trinity and the Incarnation,
Ed. A.E.G. Rawlinson, London, 1928.

55. Dagmar Heller, Rolf Koppe (Hg.), Die Gnade Gottes und das Heil der Welt, Das
13 Gesprich in Rahmen des bilateralen Theologischen Dialogs zwischen dem
Okumenischen Patriarchat von Konstantinopel und der Evanghelischen Kirche
in Deutschland, Studienheft 31, Beiheft yur Okumenischen Rundschau Nr. 79,
Frankfurt am Main, 2006.

56. Dale, Martin, The Religion ofMithra in "The Month", Oct., Nov., Dec, 1908.

57. Danielou, Jean, Bible et Liturgie, Paris, Cerf, 1950,

58. Daniels, C. M., MithrasandhisTemplesonthe Wall, 3rd ed., Newcastle 1989.

59. David Steenburg, The Case Against the Synonymy of Morphe and Eikon, JSNT
34, 1988.

60. David, J., The exclusion ofwomen 1n the Mithraic Mysteries, Numen XLVII,
2,2000.

61. Despre doctrina si practica botezului (1987/1994). Rezultatul consultatiei celei
de-a patra Adunari Generale a Solidaritatii Bisericii Leuenberg, Viena — Lainz,
9 Mai 1994, in: Wilhelm Huffmeier (ed.) Sakramente, Amt, ordination (Texte
Leuenberg 2), Frankfurt/Main 1995.

62. Dibelius, Martin, Studies in the Acts of the Apostles, Sigler Press, Mifflintown,
1999.

63. Didache, VII, in Andreas Lindemann, Henning Paulsen (Hg.), Die Apostolischen
Viter, Tiibingen, 1992.

64. Die Taufe. Eine Orientierungshilfe zu Verstindnis und Praxis der Taufe in der
evangelischen Kirche, vorgelegt vom Rat der Evangelischen Kirche in
Deutschland, Giitesloh 2008

65. Dodd, C.H., The Interpretation of the Fourth Gospel, 1953.

66. Duchesne-Guillemin, J., La Religion de 1'lran ancien. Paris, 1962.

67. Dunn, James D. G., Baptism in the Holy Spirit: A Re-examination of the New
Testament Teaching on the Gift of the Spirit in Relation to Pentecostalism
Today, Westminster John Knox Press, 1970

68. Durrwell, F. X., La resurrection de Jesus mystere de salut, Cerf, Paris, 1982.

69. Duthoy, R., The taurobolium: its evolution and terminology , 1969.

20



70. E. Dinkier, "Taufe im Urchristentum", in: Die Religion in Geschichte und
Gegenwort, Vol. VI, J. C. B. Mohr [Paul Siebeck], Tubingen, 1962, col. 627.
71. Ehrhardt, Arnold, "Christianity before the Apostles' Creed", in The Harvard
TheologicalReview, Vol. 55, No. 2 (Apr., 1962)

72.Evdokimov, Paul, La Connaissance de Dieu selon la tradition orientale, Ed.
Xavier Mappus, Lyon, 1967

73. F. Doorman, Deinen Namen will ich mainen Briider verkiinden (Hebr. 2, 11-13),
in Bible und Leben, vol. 14, 1973

74.F. Durwell, La Resurection de Jesu mystere du salut, Paris, 1963

75. Ferguson, Everett, Backgrounds of Early Christianity , Michigan, 1987.

76. Fevrier, James G. , Le Pretendu Mithra-astronome, 1938.

77.Fitzmyer, losif, Romans: A New Translation with Introduction and
Commentary. The Anchor Bible, Vol. 33, Doubleday, New York, 1992.

78. Flemyngton, W.F., The New Testament Doctrine of Baptism, S P C K, London,
1964.

79. Friederike Niissel , Die Bekenntnisschriften der evangelisch-lutherischen
Kirche, Gottingen, 1998

80. Friederike Niissel, Taufe und Taufordnung im Leben der evangelischen Kirche,
in Michael Beintker, Viorel lonitd, Jochen Kramm, Taufe im Leben der Kirchen.
Documentation eines orthodox-evangelischen Dialogs in Europa, Leuenberger
Texte Heft 12, Wien, 2008

81. Friedrich Schulthess, Die syrischen Kanones der Synoden von Nicaea bis
Calcedon nebst einigen zugehorigen Documenten (AGWG. PH 10, 2), Berlin,
1908, p. 145.

82. G. Friedrich, Beobachtungen zur messianischen Hohepriesterwartung in den
Synoptikern, in Zeitschrift fiir Theologie und Kirche, nr. 53, an 1956

83. G. Martelet, Resurection, Eucharistie et genese de ’homme, Descles, Paris, 1972

84. Gavrilyuk, Paul L., "Two Interlocking Components of the Canonical Heritage",
in William James Abraham, Vickers, Jason E., Natalie B. Van Kirk Gerhard
Kittel, Gerhard Friedrich (Eds.), Theological Dictionary of the New Testament,
Volume 6, Translator and Editor: Geoffrey W. Bromiley, William B. Eerdmans
Publishing Company, Grand Rapids, 2003

21



85. Georg Kretschmar, Die Geschichte des Taufgottesdienstes in der alten Kieche,
in Leiturgia 5, Kassel, 1970

86. Georgios Mantazardis, The Deification of Man, New York, 1984, p. 41

87.Gerard F. Hawthorne, Philippians, World Biblical Commentary, Bd. 43,
Waco/Taxas 1983

88. Gerhard Besier, Zum Beginn des theologischen Gesprichs zwischen de EKD
und der Russchischen Orthodoxen Kirche nach dem zweiten Weltkrieg, in
Evangelische Theologie 46, 1986.

89. Gerhard Lisowsky, Konkordanz zum hebridischen Alten Testament, ed, II,
Stuttgart, 1958

90. Giblet, J., "Le bapteme, sacrament de l'incorporation a 1'Eglise selon Saint Paul",
1n Lumiere et vie, 1956.

91. Goguel, Maurice, La naissance du christianisme (Jesus et les origines du
christianisme), Payot, Paris, 1946.

92.Gondal, Marie Louise, L'initiation chretienne: Bapteme, confirmation,
eucharistie, 1989.

93. Gonzalez, C. G., "The Rule of Faith: The Early Church's Source of Unity and
Diversity", In Many Voices, One God, W. Brueggemann and G. W. Stroup
(Eds.), Westminster John Knox, Louisville, 1998.

94. Gordon Lathrop, The Wather that Speaks. The Ordo of Baptism and its
Ecumenical Implications, in Best, Heller (Hg.), Becoming 2016.

95. Gordon, R. L., "Franz Cumont and the doctrines ofMithraism”, en J. Hinnells,
"Mithraic Studies", Manchester, 1975.

96. Green, J. B., "From John s Baptism toBaptism in theNameoftheLordJesus”: The
Significance of Baptism in Luke-Acts, in Baptism. The New Testament and the
Church Historical and Contemporary Studies in Honour of R.E.O. Ehite, S. E.
Porter and A.R. Cross (Eds.), Sheffield, 1999

97. Guignebert, Ch., Jesus,ed. La Renaissace du Livre, Paris, 1933.

98. Haenchen, E., The Acts of the Apostles: A Commentary, Blackwell, Oxford,
1971

99. Hamman, Philippe A., Le bapteme et la confirmation, Coli. Le mystere chretien.

Theologie sacramentalle, Desclee, Paris, 1969.

22



100. Hans Urs von Balthasar, Liturgie cosmique, traduit par L. Lhaumet et H. A.
Prentout, Aubier, Paris, 1947, p. 76.

101. Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.): Growth in Agreement. Reports and
Agreed Statements of Ecumenical Conversations on a World level, vol. I,
Geneva 1984, pp. 433 — 464 (GA D).

102. Harper Collins Bible Dictionary, Revised Edition, Paul J. Achtemeier (Ed.),
HarperSanFrancisco, New York, 1996

103. Harrington, Daniel J. (Ed.), Colossians & Ephesians, Liturgical Press,
Collegeville, 2008.

104. Harrington, W., Nouvelle introduction a laBible, Paris, 1971.

105. Hartman, J., Into the Name of the Lord Jesus": Baptism in the Early Church,
Edinburgh, 1997, pp. 127-145

106. Hartman, L., “La formule baptismale dans les Actes des Apotres: Quleques
Observations relatives au style de Luc", in A Cause de 1 Evangile, Edudes sur les
Synoptiques et les Actes (offertes au P. J. Dupount a I occasion de son 70
anniversaire), Paris, 1985.

107. Heiser, Lothar, Die Taufe in der orthodoxen Kirche: Geschte, Spendung und
Symbolik nach aer Lehre der Viter, Trier, 1987.

108. Hepding, Hugo, Attis, seine Mythen und sein Kult, Gisen, 1903.

109. Hinnells, J. R., Mithraic Studies, Proceedings of the First International
Congress of Mithraic Studies, I-1II, 2 volums, Manchester University Press, 1971.

110. 1.B. Pitra, Iuris ecclesiastici Graecorum historia et monumenta, Bd. 2, Roma,
1868

111. Idem, "The Spirit and the Power of Jesus' Miracles in the Lucan Conception”,
in Novum Testamentum, Vol. 33, Fasc. 2 (Apr., 1991)

112. Idem, Acts of the Apostles: A Shorter Commentary, Bloomsbury Academic,
2002

113. Idem, Baptism in the Early Church: History, Theology, and Liturgy in the
First Five Centuries, Wm. B. Eerdmans Publishing, 2009.

114. Idem, Early Chistian worship: a basic introduction to ideas and practice,

SPCK, London, 1996.

23



115. Idem, Essai sur la theologie mystique de I’Eglise d’Orient, Les éditions du
Cerf, 2005, p. 114.

116. Idem, Histoire et Esprit, Paris, 1950.

117. Idem, In to the Name of the Lord Jesus: Baptism in the Early Church,
Edinburgh, 1997.

118. Idem, La Resurrection de Jesu, mystere du salut, Lepuy-Lyon, Paris, 1963

119. Idem, Le Chirist dans la pensee russe, Les edition du Cerf, Paris, 1970

120. Idem, Le Trinite et la Mystere de Cexisience, Ed. Dasclee De Brouwer, 1968

121. Idem, Les cultes orientaux dans le monde romain, Paris, 1989.

122. Idem, Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Klemens von
Alexandria, Ed. Walter de Gruyter, Berlin 1987.

123.  Idem, Mythes grecs et mystere chretien, Payot, Paris, 1954.

124. Idem, Orient-Occident. Deux passeur: Vladimir Lossky et Paul Evdokimov,
Geneve, 1985.

125. Idem, Platonism et Theologie Mistique. Doctrine spirituelle de S.Gregoire de
Nyssa, Ed. Montaigne, 1944.

126. Idem, Some Reflections on the Rites of Initiation, in "Studies in the History
of Religions (Supllements to Numen), vol. X, E. J. Brill, Leiden, 1965.

127. Idem, Textes et monumentsfigures relatifs aux mysteres de Mithra, Bruxelles,
1894.

128. Idem, The Acts of the Apostles, University of Manchaster Press, Manchester,
1969

129. Idem, The Enciclopedia of Religion and Etichs, vol. IX, Ed. James Hastings,
New York, 1917.

130. Idem, The mysteries ofMithra, translated from the second revised French
edition by Thomas J. McCormack, Chicago, Open Court 1903.

131. Idem,Une inscription gravee sur un vase cultuel mithraique, in " The
Classical Review", New Ser., Vol. 6, No. 2, Jun., 1956.

132.  Idem., "Reading the Bible from within Our Traditions: The «Rule of Faith»
in Theological Hermeneutics", In Between Two Horizons: Spanning New
Testament Studies and Systematic Theology, Joel B. Green and Max Turner

(Eds.), Wm. Eerdmans Publishing Co., 2000.

24



133. Idem., Image and Value in the Graeco-Roman World, in "Studies in
Mithraism and Religious Art" 1996. Vermaseren, M. J., Corpus Inscriptionum et
Monumentorum Religionis Mithriacae.

134. Idem., Reflections on the bull-slaying scen, in "Mithraic Studies" II,
Manchester. 1975.

135. Idem., The Rites of Christian Initiatio: TJieir Evolution and Interiiretation,
MN: Liturgical Press, Collegeville, 1999.

136. Idle, Pascal, Etre et mystere. Laphilosophie de Hans Urs von Balthasar, Ed.
Culture et Verite, Bruxelles, 1995.

137. J. Roldanus, Le Christ el I’homme dans la Theologie d’Athanase
d’Alexandrie, Leiden, E.J. Brill, 1977, p. 83.

25



