UNIVERSITATEA ,, OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL TEOLOGIE

REZUMAT TEZA DE DOCTORAT

DIALOGUL INTERRELIGIOS.
EVALUARE MISIONARA

COORDONATOR:
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR

DOCTORAND:
Pr. Petre-Jean PANDELE

CONSTANTA
2021



CUPRINS
INTRODUCERE 4
1. Argument si obiectivele cercetarii =~ 4
2. Relevanta temei 1n contextul cercetarii actuale (nationale / internationale) 7
3. Scurt cadru al lucrarii 11
4. Metodologia stiintifica aplicata 13
CAPITOLUL I - PLURALISMUL RELIGIOS SI REDEFINIREA CADRELOR
IDENTITATILOR RELIGIOASE 14
1.1. Spre noi orizonturi ale conditiei religiei in societate: invalidarea unor vechi
teze si legitimizarea unora noi 14
1.2. De la modernizare / secularizare la globalizare / pluralizare 19
1.3. Pluralismul religios - intensificarea constientizarii diversitatii in secolele XX-
XXI 23
1.3.1. Diversitatea religioasa si pluralismul religios - cadre conceptuale 23
1.3.2. Globalizarea ca mod al relationdrii si interconectivitatii religiilor lumii 29
1.3.3. Religia ca factor al globalizarii 31
1.3.4. Resurgenta religioasa in secolele XX-XXI 34
1.4. Proeminenta granitelor religioase in globalizare 36
1.4.1. Intensificarea concurentei religioase si riscul conflictului in societatea
globala 36
1.4.2. Granitelor religioase - delimitari intre idei si credinte, nu realitati

geopolitice 42

1.4.3. Motivatia celuilalt imaginar 43

1.4.4. Fragmentarizarea si hiper-diferentierea granitelor religioase in modernitate
si postmodernitate 46

CAPITOLUL II - DIALOGUL INTERRELIGIOS. SISTEMATIZARI ISTORICO-
FENOMENOLOGICE SI IMPULSURI ECUMENICE 50
2.1. Primele sistematizari teoretice ale dialogului interreligios intre religiile
monoteiste In pre-modernitate 50
2.2. Constructia si morfologia dialogului interreligios in Evul Mediu 53
2.2.1. Dialogurile lui Peter Abelard, Ramon Llull, Nicolaus Cusanus si Jean Bodin
53
2.2.2. Coordonatele formale ale dialogului interreligios la cei patru medievalisti
57
2.2.3. Dificultatea argumentatiilor epistemologice si teologice ale adevarului62
2.2.4. Eforturile dialogice ale lui P. Abelard, R.Llull, N. Cusanus si J.Bodin:
paradigme contextuale si actuale 71
2.3. Importanta Parlamentului Mondial al Religiilor din 1893 sau
institutionalizarea dialogul interreligios 73
2.4. Constructia dialogului interreligios: de la migcarea ecumenica la dialog cu
alte religii 77
2.5. Dialogul interreligios in secolul XX 80
2.6. Schimbarea de paradigmd a Conciliului II Vatican: declaratia Nostra Aetate
82



2.7. Dialogul interreligios la inceputul secolului XXI 88
CAPITOLUL III - DIALOGUL CA INSTRUMENT COMUNICATIONAL SI
RELATIONAL INTR-O LUME PLURALIZATA RELIGIOS 90
3.1. Sfera definitionala a dialogului interreligios 90
3.1.1. Dialogul interreligios ca proces hermeneutic 90
3.1.2. Dialogul interreligios - interactiune unidirectionala sau bidirectionala? 92
3.3. Relevanta dialogului interreligios prin patru dimensiuni importante:
intelegere, invatare, transformare si cooperare 102
3.4. Tehnicile si mijloacele dialogului interreligios 106
3.5. Dialog interreligios si dialog socio-religios. Aplicabilitatea dialogului intre
religii in societate 115
3.5.1. Nivelurile dialogului religios (practic, comunicativ, spiritual/teologic) si
relatia cu sfera publica 116
3.5.2. Conjunctii ale dialogului interreligios in spatiul public: loc, agenti,
participanti, activitati 119
3.5.3. Dialogul interreligios ca fenomen socio-cultural 126
3.6. Integrarea dialogul interreligios in contextul politicilor internationale 127
3.7. Dialogul - instrument al promovarii eticii globale in dinamica relationala
contemporana 132
3.8. Manipularea sensului autentic al dialogului interreligios de mass-media si
factorii politici 133
CAPITOLUL 1V - DIALOGUL INTERRELIGIOS SI PROBLEMATICA
ADEVARULUI CADRELE EXCLUSIVISMULUI, INCLUSIVISMULUI SI

PLURALISMULUI IN EVALUARE MISIONARA 137
4.1. Articularea dialogului interreligios si spectrul reinterpretarii adevarului in
opinia lui Leonard Swidler 138

4.1.1. Istoricism 139
4.1.2 Intentionalitatea 140
4.1.3. Sociologia cunoasterii 140
4.1.4. Limitarile limbajului 140
4.1.5. Hermeneutica 141
4.1.6. Studiul stiintific al religiei 142
4.2. Pluralitatea religioasa - provocarea teologica contemporana 145
4.3. Interpretarea exclusivista, inclusivista si pluralista a religiilor necrestine 147
4.4. Posibilitatea si imposibilitatea unei paritati a religiilor referitoare la mantuire
151
4.5. Dialogul interreligios in modelul exclusivist: relatia tensionata dintre
identitate si deschidere 156
4.6. O abordare inclusivista a dialogului interreligios 163
4.7. Dialogul interreligios in cadrele pluralismului sau logica des-absolutizarii
teologice 169
CAPITOLUL V - MISIUNEA BISERICII PRIN DIALOG INTERRELIGIOS:
POSIBILITATI, PROVOCARI, DILEME 182
5.1. Misiunea crestind intr-o lume pluralista - modele, cadre, provocari 182

2



5.1.1. Cadre definitionale ale misiunii 182
5.1.2. Modele misionare in relationarea cu necrestinii: expansiunea, diaconia,
prezenta si dialogul 186
5.1.2.1. Expansiunea 186
5.1.2.2. Diaconia 187
5.1.2.3. Modelul prezentei 188
5.1.2.4. Modelul dialogului 190
5.1.2.5. Kenoza 191
5.2. Misiunea crestina si dialogul interreligios: reciproc exclusive sau
complementare? 193
5.2.1. Premise teologice pentru o misiune a dialogului 193
5.2.1.1. Structura dialogica a relatiei dintre Dumnezeu si om 196
5.2.1.2. Fundamentul dimensiunii dialogice a misiunii: dialogului trinitar 198
5.2.1.3. Marturia si dialogul ca spatii ale libertatii 199
5.2.2. Dincolo de limitele unui mediu monoreligios 202
5.2.3. Perspective pentru secolul XXI: tranzitia de la un monolog religios spre un
orizont dialogic misionar 206
5.3. Principiile constructiei unei teologii misionale a dialogului 214
5.4. Pozitia Sinodului de la Creta fata de dialogul interreligios 219
5.4.1. Atitudini si decizii ortodoxe privind dialogul interreligios pana la Sinodul
din Creta 220
5.4.2. Redimensionarea pozitiei ortodoxe in oikumene-ul crestin:
coresponsabilitate si cooperare 224
5.4.3. Misiunea Bisericii in lumea de astazi: coresponsabilitate si cooperare 225
5.4.4. Dialogul interreligios ca antipod al sincretismului sau prozelitismului 227
5.4.5. Condamnarea fanatismului si a violentei religioase 230

CONCLUZII 237

BIBLIOGRAFIE 242
1. Literatura de specialitate 242
2. Webografie 261



Argument si obiectivele cercetarii

Omul este o fiinta dialogica. Din punct de vedere social, religios, cultural doar
astfel poate fi gandit. in imaginarul rational, termenul dialog sugereazi o conexiune
formald in care doi sau mai multi agenti se focuseaza in constructia unui acord cu privire
la un subiect clar definit. in acest sens, dialogul poate si nu fie dusmanul adevdrului,
dar relatia poate deveni problematicad, dacd obiectul exercitiului este solutionarea
negociatd a unei probleme Innodate, un grad de compromis si acomodare intra in
ecuatie. Astfel, termenul dialog se asociazd cu activitdtile politicienilor si ale
functionarilor publici si, inevitabil, emite un interes personal si motive nedezvaluite.
Nu este de mirare ca, atunci cand cuvantul dialog este aplicat intalnirii religiilor, acesta
atrage adesea un anumit grad de suspiciune, ca si cum a infra in dialog cu oameni de
alta traditie Tnseamna a colabora cu o neglijare relativizanta a integritatii religioase.

Existd, totusi, o alta parte a experientei dialogului. Cand oamenii se intdlnesc ca
oameni de credintd, termenul dialog vine sa conoteze o altd dimensiune a relationarii
dintre eu si celalalt. Un astfel de model de dialog subordoneaza problemele discutate
cu semnificatia intalnirii in sine. Nu este preocupat de negocierea rezultatelor, ci de o
intalnire a persoanelor care este aproape un scop in sine.

In practica, desigur, distinctia dintre cele doua semnificatii nu este niciodata atat
de clara - si, fard indoiald, oamenii se angajeaza in dialog interreligios din mai multe
motive. Pentru cei curiosi din punct de vedere intelectual, 1i introduce in provocarea
diferitelor moduri de a vorbi despre complexitatea realitatii religioase. Pentru altii,
aceasta creeazd o forma acceptabila de misiune, una care sustine starea culturala a
epocii. Pentru cei constiinciosi din punct de vedere politic, este o modalitate de a
rdspunde cerintelor justitiei, de a cunoaste vecinii si de a dezvolta resurse pentru
coeziunea sociald. Uneori, accentul se pune pe clarificarea ideilor si conceptelor si
uneori este vorba despre construirea increderii si Intelegerii. Cu toate acestea, indiferent
dacd vorbim despre ceea ce se numeste dialogul schimbului teologic sau dialogul
practic al vietii comune, singurul lucru pe care il impartasesc toate formele de dialog
este experienta invatarii. Cand se lucreaza la proiecte comune, cand se impartasesc
preocupari importante, cand se discuta diferite aspecte teologice, nu numai cad se
construieste intelegerea reciproca si se impiedicd barierele exclusivismului, ci este

afisatd o noud lumind asupra unor zone intregi ale vietii in toate registrele ei. Nu doar



ca unul invatd mai multe despre celalalt, ci, de asemenea, se invatd mai multe despre
sine.

Pentru multi oameni, care au o maturitate teologica si un simt de apartenenta
civicd la comunitate, amplasata intr-o lume multiculturala si pluralista, prin dialog
credinta este aprofundata, nu diluata, de intalnirea cu o alta religie sau mod de viata.
Invitarea despre o altd traditie religioasa merge mana in mani cu invatarea despre
propria persoand. Dar cat de precis se aprofundeaza credinta si ce se invatd? Cum pot
credintele si structurile simbolice ale unei traditii religioase sa devina sursa de reflectie
pentru alta? In abordarea acestor intrebari, credinciosii se confrunti cu o dilema. Fie se
indreaptd spre un fel de universalism, identificind elemente presupuse comune care
sunt Tmpartasite de toate religiile, fie incorporeaza cele mai atractive si utile elemente
ale altor traditii intr-un singur model all-inclusive propriu lor. Universalismul atrage
diferenta, all-inclusive-ul o absoarbe. In lumea actuali a angajamentelor religioase si
antireligioase volatile, in care sensibilitdtile seculare fundamentaliste si liberale isi
disputa pretentiile de autoritate una Impotriva celeilalte, dialogul este un imperativ.

Lumea de azi a intrat Intr-o noud etapa, n experienta interconectarii tuturor
religiilor, natiunilor, civilizatiilor dincolo de granitele identitare, culturale, sociale,
politice, si anume experienta civilizatiei globale. Globalizarea modeleaza lumea
secolului XXI, reprezentand, in egala masurd o oportunitate de transparentd si
vizibilitate, de cunoastere prin noile tehnici de comunicare digitalizate, care faciliteaza
circuitul informational cu o viteza incredibild, dar si o provocare de relativizare, de
modelare a diversitatii intr-un tot superficial, Intr-o uniformizare anonima. Nucleul
civilizatiei globale este religia-in-dialog, o religie in dialog cu alte religii, religia in
dialog cu societatea seculara si pluralista, dar si religia in dialog cu ea Insasi. Este ceea
ce marcheaza trecerea de la o erd a monologului la una a dialogului global.

Din acest considerent, promovarea dialogului este considerata o necesitate in
societatile din ce in ce mai diverse din punct de vedere religios. Dialogul include
procese de intelegere, intr-un sens mai larg, atat intre religii (dialog interreligios), cat
si in interiorul religiilor (dialog intrareligios), precum si intre religie/religii si alte
subsisteme societale (dialog religie-societate [seculard]). In logica realitatii
contemporane, Peter L. Berger Este precizeaza faptul cd putem vorbi despre doua

dualisme: (1) dualismul religios, adicd coexistenta diferitelor religii in aceeasi



societate, si (2) dualismul religie-stat, adica dintre religii si spatiul secular.! Daca
polarizarea societatii se intensifica, devenind interdependenta la toate nivelurile, omul
trebuie sd-si defineasca pozitia in aceasta lume ca cetdtean al unui stat, ca participant
la o culturd sociala, ca un credincios afiliat unui sistem de religios. Spatiul in care el
se localizeaza creste in ritm exponential prin globalizare. Lumea devine din ce in ce
mai interdependenta la toate nivelurile si, cumva fluida, imposibil de captat in cadre
in care anumite principii de relationare sa fie validate pe o perioada de timp mai larg.
Provocarea actuald a pandemiei de Covid 19 este un bun exemplu in acest sens.

Un ultim aspect trebuie precizat in argumentarea temei cercetare. Dialogul
interreligios nu este o simpla dezbatere Intre exponentii a doud sau mai multe religii.
Existd acest risc ca dialogul sa fie abuzat din cauza distorsiondrii sensului, sferei sale si
conditiilor prealabile. Dialogul dintre religii, echivalat cu intilniri, dezbateri si
negocieri pana la banalizare, s-a formalizat, fiind echivalat cu acest tip de intalniri care
nu-si propun nimic concret, adicd o strategie pe termen lung, ci se desfasoard in bule
ideologice, fara participarea sau cu implicarea tinerei generatii. Aspectele comune ale
religiilor pot constitui surse viabile pentru un demers al initiativei si continuitatii
reciprocititii’: pe de o parte, comunicarea si schimbul de perspective se vor dovedi a fi
experiente imbogatitoare care faciliteaza creativitatea din fiecare parte; pe de alta parte,
acesta este un proces care trebuie abordat cu discerndmant, intrucat lipsa de atentie
acordatd problemelor teologice poate avea implicatii serioase pentru viitoarea
pozitionare in dialog, nu numai intre religii, ci intre religii si societate sau intre membrii
aceleiasi religii, deoarece pastrarea identitatii religioase ramane un aspect esential
subliniat In discursurile fiecarei religii.

In logica acestor remarci, obiectivele propuse in prezenta tezi de doctorat sunt
urmatoarele:

a) definirea dialogului interreligios 1n contextul societdtii pluralizate

contemporane;

b) schitarea unui cadru istoric al dialogului interreligios in tandem cu primele

impulsuri ecumenice;

' P. Berger, ,,Toward a New Paradigm for Religion in a Pluralist Age’’, Toward a New Paradigm for
Religion in a Pluralist Age’’, in Religious Diversity and Interreligious Dialogue, Anna Kors, Wolfram
Weisse and Jean-Paul Willaime (eds.), Springer, 2020, p. 22.

2 Vezi V. Latinovic et al., New Pathways for Interreligious Dialogue, in V. Latinovic, G. Mannion &
P.C. Phan, Pathways for Interreligious Dialogue in the Twenty-First Century, Palgrave Macmillan, 2016,

p- 5.



c) Incadrarea dialogului interreligios ca solutie Tmpotriva sincretismului
religios si a fundamentalismul argumentat religios;

d) evaluarea din punctul de vedere al teologiei misionare a dialogului
interreligios in cadrele exclusivismului, inclusivismului si pluralismului;

e) elaborarea unor cadre misionare de situare a marturiei crestine in dialogul
interreligios;

f) evidentierea din punct de vedere misionar a pozitionarii Bisericii Ortodoxe

fatd de dialogul interreligios prin Sinodul de la Creta.

Relevanta temei in contextul cercetarii actuale (nationale /
internationale)

Una dintre caracteristicile definitorii ale religiozitatii in lumea contemporana
este faptul ca aproape fiecare persoana religioasd se confruntd in registrul imediat al
imediatd, cu o pluralitate de oferte religioase. Aceasta este una dintre consecintele
globalizarii prin extinderea orizontului nostru istoric si geografic, amestecarea
oamenilor prin migratii si calatorii, prezenta tuturor ideilor posibile pe o piata globala,
agsa cum este realizatd in forma sa cea mai difuzd de catre reteaua comunicarii
digitalizate, care ofera accesul la o sumad de traditii religioase, unele de factura
alternativa.

In istoria europeanid moderni, aceasti reconfigurare este ceva destul de nou ca
experientd, cel putin sub aspectul ritmului dupa care se desfasoara acest flux. Chiar si
dupa prabusirea unitatii religioase Tn Reforma, majoritatea tarilor europene au ramas
din motive politice omogene. De exemplu, intr-o tard mixtd confesional precum
Germania, principiul cuius regio, eius religio a garantat cd marea majoritate a poporului
apartinea unei singure religii, crestinismul. Desigur, In majoritatea tarilor europene a
existat o minoritate evreiascd, dar aceasta fost adesea retrogradata intr-un spatiu
marginal si aproape intotdeauna exclusa de la drepturile cetitenesti depline. Mai mult,
evreii nu au reprezentat pentru crestini o alteritate religioasa radicald, deoarece Vechiul
Testament face parte din canonul crestin al Sfintei Scricpturi.

Conditiile sociale ale unei astfel de forme de religiozitate au disparut in a doua
jumatate a secolului al XX-lea, iar Conciliul Vatican II si intalnirile ortodoxe au fost

remarcabila Incercare teologicd de a face fatd noii situatii, care a facut ca extra



ecclesiam nulla salus sa devina rediscutatd. S-a dezvoltat o teologie din ce in ce mai
complexd a religiilor necrestine, care a Incercat sd medieze intre pretentia de
absolutitate intrinseca majoritatii religiilor si pluralitatea traditiilor religioase. Pe langa
abordarea exclusivista mai traditionald, au fost elaborate atat teologiile incluzive, cat si
pluraliste ale religiei. Rezultatele acestor noi abordari teologice au fost atdt o mai mare
deschidere catre religii necrestine, cat si o intemeiere a certitudinilor religioase care au
caracterizat crestinismul pentru aproape doud milenii. Acest din urma proces a fost
intampinat cu dezaprobare de catre multi crestini si Inca este.

In aceste conditii de vizibilitate a pluralitatii religioase, fata de care statele
europene au adoptat principii politice precum toleranta si libertatea religioasa,
impulsul misionar s-a readaptat pe noi vectori. Pe de o parte, secularizarea a desacralizat
societatea, obligandu-l pe om la o defragmentarizare constanta fatd de apartenenta
crestind si eliminarea religiei crestine din sfera publica, iar pe de altd parte,
intensificarea constientizarii diversitatii religioase a activat tendinta de afirmare si
definire a propriei identitdti in relatie cu celdlalt. Misiunea crestind, astfel, este
reganditd pe aceste doud paliere: reincrestinarea si definirea identitatii. In acest context,
dialogul interreligios poate constitui un bun instrument misionar.

Indiferent cum este abordat, interpretat, elaborat, dialogul interreligios nu se
realizeaza intre religii ca agenti abstracti ai procesului dialogic, ci intre oameni care
apartin a doua religii diferite. In ecuatie este relatia dintre un eu si un fu, de aceea
dialogul este dublat de un proces hermeneutic, al intelegerii celuilalt, ca un fu diferentiat
de mine. Dialogul si hermeneutica stau la baza procesului complex de a-l intelege pe
celalalt. Prin definitie, celalalt nu sunt eu. El sau ea este diferit, altul decat mine. in
dialogul interreligios, am putea fi preocupati doar de religia partenerului nostru ca un
fel de lucru extern - de exemplu, ca o comunitate care a avut o relatie istorica pozitiva
sau negativd cu comunitatea mea religioasd. Sau s-ar putea sd ne intereseze religia
partenerului nostru ca ceva mai intern, ceva interdependent cu, chiar interschimbabil
cu, o viziune asupra lumii, un mod de a gandi si de a fi si o intreaga orientare spre viata.
In atare circumstante, se prolifereazi intrebari edificatoare: cum il pot intelege pe
celalalt - care are o altd viziune asupra lumii si un alt mod de géandire - cand prin
definitie este altul decat propria mea viziune asupra lumii si felul meu de a gandi? Cum
ar fi posibil un astfel de lucru si, daca este posibil, cum ar fi cel mai bine realizat? Prin
intermediul unei analize sofisticate a limbajului, culturii si dinamicii intelegerii,

hermeneutica ofera claritate asupra acestui subiect confuz. Incepem prin a recunoaste

8



ca toti vedem, gandim si cunoastem dintr-o anumitd perspectivd, in cazul nostru
religioasa. Adica, nu vedem si nu gandim niciodata dintr-o perspectiva neutra sau tabula
rasa, ci Intotdeauna dintr-un punct de vedere particular inrddacinat in cultura noastra,
limba noastrd, viziunea noastrd asupra lumii si / sau religia si propriile noastre
experiente de viatd individuale. Nu existd nicio scapare inrddacinatd in particular in
acest fel. Locul conceptual / lingvistic / cultural / experiential particular este prisma din
care percepem ceva. Este ca atunci cand stdm intr-un anumit loc si din acel loc putem
vedea pana la orizont cat este posibil sa vedem din acel loc; putem vedea lucrurile care
se afld in sfera acestui orizont. Daca nu am avea o posibilitate a vizibilitatii unui orizont
larg, nu ne putem exprima fata de ceea ce nu vedem si percepem. Locul conceptual /
lingvistic / cultural / experiential specific determina ce se afld in limitele noastre, in
gama noastra de cunostinte si determina orizontul, limita intelegerii noastre. Nu putem
concepe literalmente ceea ce se afld in afara orizontului nostru.

Cu toate acestea, desi nu putem evita sa rdmanem Intotdeauna Intemeiati intr-
un anumit loc conceptual, ne putem extinde orizontul. In dialogul interreligios,
intalnirea cu celdlalt si procesul treptat si dificil de a lua acea alteritate si de a o face
din punct de vedere conceptual proprie, ne extinde orizontul. Aceastd incorporare a
lumii conceptuale / culturale / experientiale a celuilalt este cea care face dialogul
interreligios atat de fascinant din punct de vedere intelectual si 1i conferd un asemenea
potential de stimulare a cresterii personale si spirituale. De aceea se subliniaza cad nu
existd i nu poate exista o metoda prin care acest lucru este atins; este un proces de
descoperire a ceea ce nu se stie, a ceea ce se afla In afara orizontului cuiva, a ceea ce
este conceptual alful. Prin urmare, acest punct de confuzie, necunoastere sau
incomensurabilitate este un semnal critic cd aici, Tn acest moment, exista ceva pe care
nu 1l Intelegem inca; este o invitatie de a ne extinde orizontul, continuand sa intrebam
si sa ascultdm pand cand ceva ce spune celilalt reuseste sa treacd, determinand o
experientd a relationarii.

In aceasti manierd, teologia misionari contemporani isi reconfigureazi
principiile misionar-dinamice. Celalalt caruia ma adresez este nascut, crescut, educat
intr-o altd ordine culturala, sociald, religioasda, intr-un alt limbaj care determina
semnificatii si sens. Dialogul interreligios, astfel, nu este un mecanism tehnic de
comunicare, ci o experientd de duratd a patrunderii In complexitatea alteritatii.
Mantuitorul lisus Hristos nu a dialogat abstract cu femeia pacatoasa, cu samarineana,

cu vamesul etc., ci S-a angajat intr-o experientd concretd a relationdrii umane. Prin

9



aceastd experientd, a patruns In intimitatea gandirii si sensibilitatii celuilalt, iar acest
celalalt a vazut in El, in Tnvatatura Sa, sensul plenar al propriei vieti.

Din aceste considerente, modul in care am elaborat structural aceasta teza de
doctorat este relevanta intrucat mizeaza pe teoretizarea filosofiei si a tehnicii dialogului
interreligios, pe de o parte, prezintd un cadru istoric al dialogului interreligios, pe de
altd parte, iar nu in ultimul rand contextualizeazad principiile, cadrele, avantajele si
limitele dialogului interreligios din punct de vedere misionar.

Desigur, contributia acestei cercetari este una modestad in raport cu cei care $i-
au dedicat viata si directiile profesional-academice in elaborarea, intelegerea si
reconfigurarea dialogului interreligios. Se cuvine sd amintim aici pe Catherine Cornille,
Leonard Swidler, Tinu Ruparell, Paul F. Knitter, Terrence Merrigan, John Friday,
Graham Oppy, Francis X. Clooney. Din spectrul teologilor romani, cu expertiza
stiintifica in sfera teologiei misionare, mentiondm pe Pr. Mihai Himcinschi, Pr. Istodor
Gheorghe, Pr. Aurel Pavel, Pr. Gelu Calina, Pr. Nicolae Brinzea, Pr. Gheorghe Petraru,

Pr. David Pestroiu, Pr. Cristian Sonea.

Scurt cadru al lucrarii

Fondul lucrarii este gandit intr-o manierd sistematicad care sa faciliteze
prezentarea coerenta a ideilor si argumentelor prezentate. In aceastd ordine de idei,
lucrarea este Tmpartita in cinci capitole, fiecare capitol avand in structurd o serie de
subsectiuni. Primul capitol - Pluralismul religios si redefinirea cadrelor identitatilor
religioase - vizeaza o contextualizare a abordarii misionare a dialogului interreligios in
societatea contemporand. Aici am urmarit parcursul fluid al societdtii din punct de
vedere religios, de la modernizare - secularizare - globalizare la pluralizare. O sectiune
este rezervatd analizelor pluralismului religios ca intensificare a diversitatii religioase
in secolele XX-XXI, avandu-se in vedere trendurile globale sociale care antreneaza
religia, si implicit misiunea Bisericii, in noi reconfigurari. Un aspect pe care l-am
considerat important de remarcat aici este semnificatia si retrasarea granitelor religioase
prin tendintele de fragmentarizare si hiper-diferentiere 1n modernitate si
postmodernitate.

Capitolul al Il-lea - Dialogul interreligios. Sistematizari istorico-
fenomenologice si impulsuri ecumenice - prefateazd complexitatea semnificatiilor

dialogului interreligios, oferind un cadru istoric al fazelor de dezvoltare ale acestui

10



dialog intre religii. Desi este o tema recurentd in preocupdrile recente ale teologilor si
cercetdtorilor in spectrul sociologiei religiilor, dialogul interreligios consemneaza o
istorie chiar din antichitate, dar cu o materializare incepand din Evul Mediu prin Peter
Abelard, Ramon Llull, Nicolaus Cusanus si Jean Bodin. Evenimentul marcant al
institutionalizarii dialogului interreligios este infiintarea Parlamentului Mondial al
Religiilor din 1893, iar din perspectiva crestind declaratia Nostra Aetate a Conciliului
II Vatican a operat o schimbare de paradigma in abordarea religiilor necrestine.

Capitolul al ITl-lea - Dialogul ca instrument comunicational si relational intr-o
lume pluralizata religios - se doreste a fi o prezentare de ansamblu, dar tinand cont de
particularititi, ale dialogului interreligios. Dupa evidentierea vocabularului definitional
al dialogului interreligios, in sectiunile acestui capitol sunt sintetizate urmatoarele
aspecte: dialogul interreligios ca proces hermeneutic si interactiune bidirectionald; cele
patru dimensiuni ale dialogului: intelegere, invatare, transformare si cooperare;
tehnicile si mijloacele dialogului interreligios; nivelurile dialogului religios (practic,
comunicativ, spiritual/teologic) si relatia cu sfera publicd; integrarea dialogului
interreligios in contextul politicilor internationale si dialogul ca instrument al
promovarii eticii globale.

Principiile dialogului interreligioase impun si o serie de provocari care trebuie
tratate cu maxima responsabilitate si finete misionara, si anume problematica
fondul capitolul al IV-lea - Dialogul interreligios si problematica adevarului. Cadrele
exclusivismului, inclusivismului si pluralismului. Teologic, diversitatea religioasa, din
punct de vedere crestin, este abordatd din trei unghiuri de interpretare: exclusivista,
inclusivista si pluralistd. Fiecare din acestea intretin elemente pozitive si negative, dar
care trebuie atent cantarite in logica misiunii Bisericii.

Cel de-al V-lea capitol - Misiunea Bisericii prin dialog interreligios:
dialogului intre religii. Dupd ce sunt prezentate modelele misionare in relationarea cu
necrestinii (expansiunea, diaconia, prezenta, dialogul si kenoza), se raspunde la
intrebarea dacd misiunea crestina si dialogul interreligios sunt reciproc exclusive sau
complementare, punctindu-se principiile constructiei unei teologii misionale a
dialogului. Ultima sectiune a capitolului este rezervata pozitiei ortodoxe exprimata de

Sinodul de la Creta fata de dialogul interreligios.

11



Metodologia stiintifica aplicata

In ceea ce priveste metodele de cercetare ale temei propuse, vom imbina
abordarea sistematica, istorico-criticd si cea comparativa, evidentiind continutul,
particularitatile, aplicabilitatea din punct de vedere misionar a dialogului interreligios.
Analiza din punct de vedere sistematic a temei propusa spre cercetare are avantajul de
a oferi o coerenta si atenta prezentare a elementelor constitutive dialogului interreligios,
precum si a contextului in care se desfagoard. Metoda istorico-critica ne faciliteaza
schitarea unui itinerariu de institutionalizare a dialogului interreligios incepand din
Evul Mediu, moment in care sunt elaborate si primele abordari ale dialogurilor Intre
religiile monoteiste. Metoda comparativa este providentiala pe tot parcursul cercetarii,
in mod special in capitolul IV in care se analizeaza critic si evaluativ cele trei directii
ale atitudinii crestine fatd de religiile necrestine: inclusivismul, exclusivismul,
pluralismul.

De asemenea, cercetarea retine si un caracter interdisciplinar, cu multe
inflexiuni in spectrul sociologiei religiei si a hermeneuticii. Acest recurs este absolut
necesar, intrucat sociologia furnizeaza date concrete despre evolutie religioasd in
societate pe baza statisticelor si a masurdtorilor pe care le opereaza, iar hermeneutica

ofera referintele pentru interpretarea social-culturala a alteritatii.

12



BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

. Biblia sau Sfdnta Scriptura, tiparitd sub Indrumarea si cu purtarea de grija a PF

Parinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, cu aprobarea Sfantului
Sinod, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodox Romane,
Bucuresti, 2013.

2. Abelard, Dialog intre un filosof, un iudeu si un crestin, Polirom, 2008.

10.

11

12.

13.

14.

15.

16.

. Abhishiktananda, S., Hindu-Christian Meeting Point: Within the Cave of the

Heart, Indian Institute of Culture, 1969.

Abu-Nimer, Mohammed, Amal I. Khoury, and Emily Welty, Unity in Diversity:
Interfaith Dialogue in the Middle East, United Institute of Peace Press, 2007.
Achimescu, Nicolae, Religie, modernitate si postmodernitate, Editura Trinitas,
Bucuresti, 2013.

. Adams, M. McCord, ,,Introduction,”” in Peter Abelard, Ethical Writings,

Hackett Publishing Company, 1995.

Almond, Gabriel, R. Scott Appleby and Emmanuel Sivan, Strong Religion: the
rise of fundamentalisms around the world. Chicago: University of Chicago
Press, 2003.

André, Jodo Maria, ,,Nicholas of Cusa in Dialogue in year 1453: theatral
dimension and dialogical significance of De pace fidei and De visione Dei’’, in
Mirabilia Journal 19 (2014), pp. 17-42.

. Annemarie C. Mayer, ,,Llull and Inter-Faith Dialogue’’, in A Companion to

Ramon Liull and Llullism, Amy M. Austin and Mark D. Johnston (Eds.), Brill,
2019, pp. 146-175.

Assmann, Jan, ,,Cultural Memory and the Myth of the Axial Age,”’ in The Axial
Age and Its Consequences, ed. Robert N. Bellah and Hans Joas, Cambridge,
2012.

. Barrows, John H., The World's Parliament of Religions: An Illustrated and

Popular Story of the World's First Parliament of Religions, held in Chicago in
Connection with the Columbian Exposition of 1893, Vol. I, The Parliament
Publishing Company, Chicago, 1893.

Bartholomew, Ecumenical Patriarch, Encountering the  Mystery:
Understanding Orthodox Christianity Today, Doubleday, New York, 2008.
Basset, J. C., ,,Christliche Theologie und interreligiéses Gesprich’’, in
Zeitschrift fiir Mission 17, 1993.

Basset, J. C., Le dialogue interreligieux: Chance ou déchéance de la foi, Paris:
Editions du Cerf., 1996.

Boehle, J., ,,Inter-religious cooperation and global change: From a clash of
civilisations to a dialogue of civilisations’’, in Pacific Review: Peace, 14 (3),
2002, pp. 227-234.

Bosch, D. J., Transforming Mission: Paradigm Shifts in Theology of Mission,
Orbis Books, 1997.

13



17.

18.

19.

20.

21.
22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35

Bosch, D., ,,In Search of a New Evangelical Understanding’’, in Word and
Deed: Evangelism and Social Responsibility, B. Nichols (Ed.), Orbis Books,
1994.

Bosch, David, ,,The Vulnerability of Mission,”’ in New Directions in Mission
and Evangelization 2: Theological Foundations, ed. James A. Scherer and
Stephen B. Bevans, Orbis Books, 1994, pp. 73-86.

Bouma, Gary D., ,,Religious Resurgence, Confict and the Transformation of
Boundaries’’, in Religion, Globalization and Culture, Peter Meyer and Lori
Beaman (Eds.), Brill, 2007.

D’Costa, G., ,,The New Missionary: John Hick and Religious Plurality’’, in
International Bulletin of Missionary Research 15 (1991), pp. 64-69.

D’Costa, G., The Meeting of Religions and the Trinity, Edinburgh: Clark, 2000.
D’Costa, G., Theology and Religious Pluralism: The Challenge of Other
Religions. Signposts in Theology. Oxford: Blackwell, 1986.

Davie, Grace, Europe: The Exceptional Case, Parameters of Faith in the
Modern World. London: Darton, Longman and Todd, 2002.

Davie, Grace, Religion in Britain since 1945: Believing Without Belonging,
Blackwell, 1994.

Finke, Roger, Avery Guest, and Rodney Stark, ,,Pluralism and religious
participation: New York 1855-1865"°, in American Sociological Review 61
(1996), pp. 203-218.

Fitzgerald, M. L. & J. Borelli, Interfaith dialogue. A Catholic view, Orbis
Books, 2006; J. L. Heft, Catholicism and interreligious dialogue, Oxford
University Press, 2012.

Flanagan, K. & P. C. Jupp, 4 sociology of spirituality, Aldershot: Ashgate,
2007.

Flanagan, K., ‘Theological pluralism. A sociological critique’, in Hamnett, 1.
(ed.), Religious Pluralism and Unbelief, London: Routledge, 1990.

Forward, M., 4 Short Introduction to Inter-Religious Dialogue, Oxford,
Oneworld Publications, 2014.

Knitter, P.F., Horizonte der Befreiung: Auf dem Weg zu einer pluralistischen
Theologie der Religionen, Verlag Otto Lembeck, 1997.

Knitter, P.F., Jesus and the Other Names: Christian Mission and Global
Responsibility, New York: Orbis, 1996.

Knitter, P.F., No Other Name? A Critical Survey of Christian Attitudes toward
World Religions, New York: Orbis, 1999.

Knitter, P.F., One Earth Many Religions: Multifaith Dialogue and Global
Responsibility, New York: Orbis, 1995.

Kramer, Klaus, ,,Mission in dialogue’’, in Mission and Dialogue. Approaches
to a Communicative Understanding of Mission, Klaus Krimer and Klaus
Vellguth (Eds.), Verlag Herder GmbH, Freiburg im Breisgau, 2012.

. Merrigan, T., ,,Religious Knowledge in the Pluralist Theology of Religions’’,

in Theological Studies 58, 1997.

14



36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

43.

44,

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

Merrigan, T., and J. Friday, The Past, Present, and Future of Theologies of
Interreligious Dialogue. Oxford, Oxford University Press, 2017.

Metropolitan Anastasios Yannoulatos, ,,Facing People of Other Faiths from an
Orthodox Point of View,”” in Greek Orthodox Theological Review 38, no. 1-4
(1993), pp. 131-151.

Ott, Craig, Stephen J. Strauss, Timothy C. Tennent, Encountering Theology of
Mission: Biblical Foundations, Historical Developments, and Contemporary
Issues, Baker Academic, 2010.

Pace, Enzo, ,,Increasing Religious Diversity in a Society Monopolized by
Catholicism”’, in Religious Pluralism: Framing Religious Diversity in the
Contemporary World, Giuseppe Giordan, Enzo Pace (Eds.), Springer, 2014, pp.
93-115.

Papademetriou, George, An Orthodox view of Non-Christian Religions,”” in
Orthodoxy and Oecumene: Gratitude Volume in Honor of the Ecumenical
Patriarch Bartholomaios, Hermos Publications, Athens, 2001, pp. 109-120.
Parekh, B., Rethinking Multiculturalism. Cultural Diversity and Political
Theory, Basingstoke: Macmillan, 2000.

Pratt, D., ,,Pluralism and Interreligious Engagement: The Contexts of
Dialogue’’, in D. Thomas and C. Amos (eds). A Faithful Presence: Essays for
Kenneth Cragg. London: Melisdende, 2003.

Prize, N., ,,All Nations Before God’s Throne: Evangelicals in the Interfaith
World”’, in Cross Currents 55 (2005), pp. 404-413.

Race, Alan, Christians and Religious Pluralism: Patterns in the Christian
Theology of Religions, Orbis, 1983.

Richardson, James, Regulating Religion.: Case Studies from Around the Globe,
New York: Kluwer Academic, 2004.

Riis, O., ‘Modes of religious pluralism under conditions of globalisation’, in
MOST Journal on Cultural Pluralism 1, 1, 1999, pp. 1-14.

Robertson, R., Globalization: Social theory and global culture. London: Sage,
2008.

Robertson, R., Glocalization: Time-space and homogeneity-heterogeneity.
Global modernities, London: Sage, 1995, pp. 22-44.

Robertson, Roland, Globalization: Social Theory and Global Culture, Sage,
London, 1992.

Schmid, Hansjorg, ,,Interreligious Dialogues in Switzerland. A Multiple-Case
Study Focusing on Socio-Political Contexts’’, in Interdisciplinary Journal for
Religion and Transformation in Contemporary Society, Vol. 6, Issue 2 (2020),
pp. 293-316.

Schmidt-Leukel, P., Gott ohne Grenzen — Eine christliche und pluralistische
Theologie der Religionen, Giitersloh, 2005.

Schmidt-Leukel, Perry, ,,The Relevance of Interreligious Dialogue in the
Public Sphere. Some Misgivings’’, in A. Kors et al. (eds.), Religious Diversity
and Interreligious Dialogue, Springer, 2020.

15



53.

54.

55.

56.

57.

58.

59.

60.

61.

62.

63.

64.
65.

66.

67.

68.

69.

70.

Scholte, J. A., Globalization: A critical introduction, London: Palgrave
Macmillan, 2005.

Schreiter, R. J., ,,Possibilities (and Limitations) of an Intercultural Dialogue’’,
in W.G. Jeanrond and A. Lande (eds). The Concept of God in Global Dialogue,
Orbis Books, 2005.

Stecnbrink, K., ,,The Mission of Dialogue after 11 September 2001°°, in
Exchange 31, 2002.

Swidler, Leonard, ,,The History of Inter-Religious Dialogue’’, in The Wiley-
Blackwell Companion to Inter-Religious Dialogue, Edited by Catherine
Cornille, Wiley-Blackwell, 2013.

Swidler, Leonard, After the Absolute: The Dialogical Future of Religious
Reflection. Fortress Press, 2000.

Swidler, Leonard, Club Modernity. For Reluctant Christians, The Ecumenical
Press, 2011.

Swidler, Leonard, Dialogue for Interreligious Understanding Strategies for the
Transformation of Culture-Shaping Institutions, Palgrave Macmillan, 2014.
Swidler, Leonard, Die Zukunft der Theologie im Dialog der Religionen und
Weltanschauungen. Pustet/Kaiser Verlag, 1992.

Swidler, Leonard, Introduzione al buddismo. Paralleli con [’etica ebraico-
cristiana. Co-authored with Antony Fernando). Edizioni Dehoniane, 1992.
Swidler, Leonard, John Cobb, Monika Hellwig and Paul Knitter, Death or
Dialogue: From the Age of Monologue to the Age of Dialogue, Trinity Press
International, 1990.

Swidler, Leonard, Khalid Duran, and Reuven Firestone, Trialogue: Jews,
Christians, and Muslims in Dialogue, New London, 2007.

Swidler, Leonard, The Age of Global Dialogue, Pickwick Publications, 2016.
Swidler, Leonard, The Ecumenical Vanguard, Duquesne University Press,
1966.

Tsompanidis, Stylianos & Angeliki Ziaka, ,,The Holy and Great Council of the
Orthodox Church and Interreligious Dialogue’’, in The Ecumenical Review,
Vol. 72, Issue 3, 2020.

Valkenberg, Pim, ,,Una Religio in Rituum Varietate: Religious Pluralism, the
Qur’an, and Nicholas of Cusa’’, in Nicholas of Cusa and Islam. Polemic and
Dialogue in the Late Middle Ages, Editors: Ian Christopher Levy, Rita George-
Tvrtkovi¢, and Donald Duclow, Brill, 2014, pp. 30-48.

Vasek,  Martin, ,,Abelard: Inter-Religious  Dialogue = Rendered
Philosophically’’, in Filozofia 68 (6), 2013, pp. 481-492.

Vasilescu, Emilian, Declaratii asupra religilor necrestine, in Ortodoxia, anul;
XIX (1967) nr. 1.

Vigil, Jos¢ Maria, ,,Mission is dialogue and only dialogue’’, in Mission and
Dialogue. Approaches to a Communicative Understanding of Mission, Klaus
Krdmer and Klaus Vellguth (Eds.), Verlag Herder GmbH, Freiburg im
Breisgau, 2012.

16



	prima pagina
	rezumat romana

