
1 

 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 

ȘCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

REZUMAT 

 

PERSOANA UMANĂ, DESTINATARA ETOSULUI MISIONAR ÎN 

ZONA DOBROGEI 

 

 

 

Coordonator științific, 

Pr. Prof. univ. Dr. NICOLAE BRÎNZEA 

 

Doctorand, 

CIUCĂ BANCU COSMIN 

 

 

 

 

 

 

 

CONSTANȚA 

2022 



2 

 

CUPRINS 

 

ABREVIERI  9 

INTRODUCERE......................................................................................................10 

1. Motivația lucrării..................................................................................................10 

2. Etosul misionar....................................................................................................13 

3. Interculturalitatea în Dobrogea...........................................................................15 

4. Specificul spațiului dobrogean din punct de vedere misionar și intercultural....17 

5. Alegerea temei......................................................................................................19 

6. Scopul și obiectivele lucrării...............................................................................20 

7. Metodele științifice abordate în cadrul cercetării. Valoarea implicită și explicită 

a demersului.......................................................................................................................22 

 

CAPITOLUL I 

PERSOANA UMANĂ CA SUBIECT AL ETOSULUI MISIONAR 

1.1 Hermeneutica misionară a persoanei umane.................................................... 25 

1.1.1. Primordialitatea ființei umane, sub aspect biblic și misiologic......................25 

1.1.2. Persoana umană ca ființă harică....................................................................30 

1.1.3. Persoana umană ca structură dialogică..........................................................42 

1.2. Intervenția misionară, fundament al comuniunii omului cu Dumnezeu.........45 

1.2.1. Trupul, templu al Sfântului Duh....................................................................45 

1.2.2. Sufletul, flacără după chipul Ziditorului........................................................51 

1.2.3.Armonia suflet-trup, ca ascendență a comuniunii interpersonale.................58 

1.3. Persoana umană - Chipul și șansa asemănării cu Dumnezeu...........................61 

 1.3.1. Explicarea chipului lui Dumnezeu din om.....................................................61 

1.3.2. Șansa asemănării cu Dumnezeu....................................................................64 

1.3.3. Misiunea și importanța ei în comuniunea  omului cu Dumnezeu.................67 

 

CAPITOLUL AL II-LEA 

RECAPITULAREA PERSOANEI  ÎN IUBIREA LUI DUMNEZEU, TEMEI AL 

DIALOGULUI MISIONAR.................................................................................................72 

2.1. Esența comunională a persoanei umane..........................................................72 



3 

 

2.1.1. Apofatismul hypostatic..................................................................................72 

2.1.2. Comuniunea Sfintei Treimi, prototip al naturii umane.................................82 

2.2. Caracteristicile ființiale ...................................................................................90 

2.2.1. Unitatea.........................................................................................................90 

2.2.2. Incomprehensibilitatea.................................................................................91 

2.2.3. Persoana umană este o taină eternă..............................................................92 

2.2.4. Ființă dihotomică..........................................................................................92 

2.2.5. Raționalitatea sau puterea de a înțelege rostul existenței.............................94 

2.2.6. Unicitatea......................................................................................................95 

2.2.7. Ființă comunională.......................................................................................96 

2.2.8. Aspirația veșniciei.........................................................................................97 

2.2.9. Icoană a Ziditorului său................................................................................98 

2.2.10 Liber, în har și în adevăr..............................................................................99 

2.2.11 Preoția intrinsecă..........................................................................................99  

 

CAPITOLUL AL III-LEA 

DEMNITATEA PERSOANEI UMANE ÎN RAPORT CU SENSUL EI 

SACERDOTAL..................................................................................................................101 

3.1. Idealul misionar al demnității: desăvârșirea persoanei în Logosul 

Întrupat.............................................................................................................................101 

3.2. Calea misionară a demnității:procesul creșterii în Hristos.............................118 

3.3. Obiectivul misionar al demnității: refacerea chipului celui după Chip..........134 

3.4.Dignitas perpetua: constituția sacerdotală și sacramentală a persoanei.......150 

 

CAPITOLUL AL IV-LEA 

ETOSUL MISIONAR DOBROGEAN AL PRIMULUI  MILENIU........................162 

4.1. Apostolicitatea Bisericii dobrogene................................................................162 

4.2. Leonțiu de Bizanț și direcțiile misionare dezvoltate în arealul dobrogean.....169 

4.3. Metoda misionară a Sfinților Părinți din Scythia...........................................180 

4.4. Cultura dialogului în Dobrogea primului mileniu..........................................184 

 

 



4 

 

CAPITOLUL AL V-LEA 

DEMNITATEA PERSOANEI ÎN CONTEXTUL MISIONAR AL ORTODOXIEI 

DOBROGENE...................................................................................................................194 

5.1. Respectul față de demnitatea persoanei, în cadrul misiunii Bisericii 

dobrogene.........................................................................................................................194 

5.2. Ierarhul - model euharistic al demnității persoanei, în Dobrogea ultimilor 

ani.....................................................................................................................................201 

5.3. Demnitatea dialogului-mărturisire...............................................................208 

 

CONCLUZII...........................................................................................................215 

BIBLIOGRAFIE....................................................................................................220 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 

 

REZUMAT 

 

 

Împotriva concepţiei neoplatonice care asociază creaţia cu un hazard sau cu un 

accident, din noua perspectivă pe care Dumnezeu o descoperă prin Creştinism, lumea este 

o operă ieşită dintr-un act divin de iubire, o realitate ontologică, din însăşi substanţa 

divină a Dumnezeului creştin. Mântuirea dăruită de Hristos are efecte nu numai asupra 

sorţii omului ci şi asupra întregii naturi.  

Fiinţa umană fiind o existenţă personală, nu a fost creată determinist, ci cu liber 

arbitru şi cu toată demnitatea chipului lui Dumnezeu, pentru a tinde în mod liber către El 

şi către asemănarea cu El sau îndumnezeire. Omul este preot și domn peste creaţie, 

stăpâneşte peste toate, mijlocește pentru toate, se bucură de toate, vorbeşte cu Dumnezeu 

şi cu îngerii, porunceşte naturii, ordonă demonilor, se osteneşte pentru Dumnezeu, este 

sălaş şi templu a lui Dumnezeu, toate acestea sunt obţinute de creştin prin virtute, evlavie 

şi răbdare, exercitate în mod liber și conștient. Părintele Stăniloae afirmă că „omul e liber, 

dar îşi promovează adevărata libertate numai întărind fiinţa sa ca unitate omnilaterală a 

componentelor sale contrastante în Dumnezeu, de la care provin toate. [...] Căci în 

libertate stă demnitatea omului” . Coborârii Treimii în lume, de la Tatăl prin Fiul în Duhul 

Sfânt, îi corespunde înălţarea zidirii către Sfânta Treime, în Duhul Sfânt, prin Fiul, la 

Tatăl, omul ridicându-se spre demnitatea înfierii prin modelarea după Fiul şi prin 

participarea la Duhul Sfânt, adresându-se lui Dumnezeu-Tatăl cu numirea filială „Avva, 

Părinte” (Rm. 8, 15).  

Apologetul Atenagora Atenianul subliniază că scopul omului nu este nici apatia, 

nici gustarea, nici mulţimea plăcerilor. Scopul omului este acela de a trăi în veşnicie cu 

acele lucruri cu care este în armonie supremă raţiunea naturală, adică în contemplarea 

realului şi în vestirea neîncetată a hotărârilor lui . Trăirea unei vieţi reale şi contemplarea 

realului înseamnă în concepţie creştină şi adevărată, trăirea în Dumnezeu şi 

contemplarea lui Dumnezeu. Contemplaţia aduce fericire, iar fericirea nu aparţine numai 

sufletului ci şi trupului. Amândouă au trăit împreună, amândouă au acelaşi scop de a se 

mântui şi în concluzie amândouă vor învia. 

Dumnezeu însuşi a dăruit din cer adevărul şi l-a aşezat între oameni, căci oamenii 

nu pot cunoaşte prin ei înşişi pe Dumnezeu. Aşadar, dacă credinţa este coborâtă din cer, 



6 

 

cunoaşterea creştină a adevărului, adică a lui Dumnezeu, nu poate fi o cunoaştere naturală 

sau raţională, ci un act supranatural cu lucrare asupra spiritului omenesc. Creştinismul 

nu este o religie omenească, născocită de vreo minte sclipitoare. Credinţa creştină nu este 

o invenţie a gândirii sau preocupării oamenilor curioşi .  

Taina religiei creştinilor nu se poate afla de la oameni. Revelaţia supranaturală este 

în consecinţă o iniţiativă a iubirii lui Dumnezeu, iar credinţa întemeiată pe o asemenea 

revelaţie este un act şi o instituţie divină. Aceasta este una dintre ideile cele mai originale 

şi interesante ale apologeticii creştine. E un punct de vedere masiv, intransigent şi fără 

compromisuri. Cunoaşterea lui Dumnezeu este o sinteză ideală de revelaţie şi credinţă pe 

de-o parte, de cunoaştere adevărată şi viaţă în iubire pe de altă parte. 

Înţelegem că momentul de maximă importanţă din viaţa omului în raport cu 

istoria omenirii este alegerea taberei alături de care va dori să lupte. În funcţie de această 

alegere el va lupta pe pământ ori în numele familiei triumfătoare a lui Dumnezeu, unde 

sunt împreună îngerii, sfinţii şi cu toţi cei drepţi ai neamului omenesc, ori pentru 

împărăţia diavolului, a demonilor şi a ucenicilor umani ai acestora. Astfel, în raport cu 

veşnicia, el se va mărturisi pe sine, în chip profetic, ori învingător şi fiu al lui Dumnezeu, 

ori învins şi vrăjmaş al Lui. În funcţie de toate acestea va fi judecat în faţa Tronului 

Hetimasiei.  

Pentru orice creştin, fie el al primelor veacuri sau al prezentului, viaţa pământească 

presupune o luptă neîncetată. Pământul însuşi este teritoriul în care războiul nevăzut se 

poartă între bine şi rău pe toată durata acestei vieţii vremelnice. Lupta aprigă dintre forţa 

binelui şi cea a răului se poartă: la nivelul fiecărui suflet în parte, în viaţa interioară a 

fiecărui individ, ce se manifestată prin lupta cu patimile şi cu ispitele diavolului; la nivelul 

familiei şi a societăţii care trebuie să se înfrunte cu atitudinea anticreştină a statului, a 

instituţiilor acestuia şi a tuturor ucenicilor umani ai demonilor; la nivelul popoarelor, 

unele slujitoare ale binelui şi altele unelte ale satanei; şi în sfârşit, la nivelul întregii 

umanităţi, unde omul în comuniune cu Dumnezeu şi cu îngerii Săi luptă şi biruiesc forţele 

pline de invidie şi de răzbunare ale diavolilor. Acest război necontenit are să şi-l asume 

fiecare om care se declară creştin, fiecare familie care se doreşte a fi creştină şi orice popor 

care îl mărturiseşte drept şi adevărat pe Dumnezeu. Numele de creştin atrage după sine 

invidia şi răutatea neînchipuită a diavolului care porneşte atacurile împotriva celui care 



7 

 

nu vrea să i se supună, adică a creştinului care devine un soldat al Domnului asumându-

şi curajul şi responsabilitatea unui astfel de război. 

Hristos oferă creştinilor, armele izvorâte din Bunătatea şi Atotputernicia Sa, adică 

faptele virtuţilor creştine, care de altfel și alcătuiesc armura demnității persoanei, în 

concepția Bisericii. Ele alungă, slăbesc, lovesc, ard şi chiar robesc pe diavoli în funcţie de 

credinţa fiecărui luptător creştin: „Pentru aceea, luaţi toate armele lui Dumnezeu, ca să 

puteţi sta împotrivă în ziua cea rea, şi, toate biruindu-le, să rămâneţi în picioare” (Ef. 6, 

13). Prin întâlnirea cu Dumnezeu şi prin unirea cu Hristos cei osteniți și împovărați se 

vindecă, se întăresc, redevin puternici şi îmbrăcaţi cu harul Sfântului Duh se întorc în 

luptă cu mai multă experienţă, mai iscusiţi, plini de nădejde şi capabili de biruinţă.  

În timp ce lumea de astăzi este în plin proces de secularizare și nu se mai roagă lui 

Dumnezeu, spiritul de nemulțumire o cuprinde și începe să o domine. Euharistia Bisericii 

ca  Taină a recunoștinței față de Dumnezeu creatorul și Mântuitorul lumii, ne oferă pace 

sfântă și bucurie profundă, izvorâte din rugăciune smerită și fierbinte care aduce 

cunoașterea lui Dumnezeu. Nu este posibilă împărtășirea cu Dumnezeu fără rugăciune, 

după cum nu te poți învoi cu un om la un anume lucru fără să îl cunoști. Euharistia și 

rugăciunea sunt strâns legate între ele și împreună descoperă bucuria de a trăi, bucuria 

de a cunoaște lumea și pe Dumnezeu. Omul secularizat, a pierdut pacea și bucuria 

sufletului tocmai pentru că a pierdut practica rugăciunii ca respirație a sufletului în 

prezența harică a iubirii milostive a lui Dumnezeu.  

Biserica lui Hristos oferă soluția pentru ca omenirea să depășească criza spirituală 

care a cuprins-o de-atâtea ori în istorie. Prin Liturghia Euharistică noi creștinii oferim 

întreaga creație  și pe noi înșine lui Dumnezeu ca răspuns al nostru la iubirea lui 

Dumnezeu Creatorul, Mântuitorul și Sfințitorul lumii. De aceea, în rugăciunea de 

pregătire pentru împărtășirea cu Trupul și Sângele lui Hristos, rostim: „Ție, Stăpâne, 

Iubitorule de oameni, Își încredințăm toată viața noastră și nădejdea noastră”. 

Valorile creştine şi chemarea harului Duhului Sfânt prin urmarea învăţăturilor 

Evangheliei sunt tratamentul pentru orice neajuns al societăţii, pentru că el vindecă mai 

întâi cauza reprezentată de păcat, de slăbiciunea morală şi spirituală şi mai apoi înalţă 

poporul vindecat şi îl împacă cu Dumnezeu. Pentru o astfel de strategie deopotrivă 

teologică şi politică, este nevoie în primul rând de lumina Bisericii celei Una şi Adevărate 

şi în al doilea rând de un conducător credincios acestei Biserici care conştient de 



8 

 

responsabilitatea misiunii sale creştine îşi exercită puterea divină încredinţată numai 

pentru mântuirea poporului pe care îl slujeşte. 

În Europa occidentală se vorbeşte deja despre „epoca post-creştină" sau despre 

„re-evanghelizarea Europei”, respectiv orientarea misiunii Bisericii în funcţie de 

contextul în care omul refuză pe Dumnezeu, spre deosebire de perioada apostolică în care 

chestiunea principală era să aleagă pe Dumnezeu faţă de zeii păgâni. De aceea misiunea 

este cu mult mai complexă pentru că nu se mai adresează unei fiinţe religioase, ci 

autosuficiente, indiferente sau chiar îndărătnice, în plus, variatele tipuri de religiozitate 

duc la confuzie şi tendinţe separatiste: Dumnezeu nu se mai acceptă aşa cum este, ci este 

construit de om, după clişeul cel mai convenabil tipului propriu de viaţă. Progresul 

ştiinţific face din creştinii moderni oameni care gândesc nuanţat, citesc mai mult, 

evaluează, compară, sunt informaţi. Deşi nu mai organizează misiuni spre „neamuri", 

Biserica este mai solicitată misionar decât oricând, este provocată de contextul nou la care 

trebuie să răspundă pertinent şi punctual.  

Noi ştim că Hristos conduce Biserica la tot adevărul, dar şi că slujitorii trebuie să-

i înţeleagă rostul şi misiunea, să o slujească în a-şi împlini vocaţia eshatologică prin 

transmiterea Adevărului cu mijloace adecvate. Întreaga lume devine o liturghie prin om. 

Omul începe acum, în spațiul Bisericii sa fie slujitor cu adevărat, în calitatea sa de sacerdot 

universal.  

Teologia propovăduită în Scythia Minor este cosmică, încărcată de armonie dar și 

de precizie doctrinară, centrată aproape exclusiv pe Crezul niceo-constantinopolitan și pe 

mărturisirea cu evlavie a Dumnezeului Treimic și Deoființă. Această gândire scitică a 

îmbrățișat până la jertfă pluralitatea deoființă a Bisericii și a lumii, văzută ca oglindire a 

divinului, prin însușirea necontenită a modelului suprem oferit de conlucrarea dragostei 

Persoanelor Sfintei Treimi.  

În același Duh al Adevărului Care îi cheamă pe toți să lucreze pacea în Biserică, cel 

mai mare gânditor al epocii lui Iustinian cel Mare, adevăratul părinte al scolasticii 

medievale, originar din Dobrogea, Leonțiu de Bizanț, militează, în secolul al VI-lea, 

pentru stingerea orgoliilor și pentru revenirea la modestie, la înțelepciune și – mai presus 

de orice – la unitate, convingând, cu prudență dar și cu fermitate, pe unii dintre oponenții 

Ortodoxiei ecumenice, să părăsească ideologiile smintitoare, aducătoare de invidie și 

dezbinare. Meritul incontestabil al lui Leonțiu de Bizanț este acela de a fi sistematizat 



9 

 

toată gândirea hristologică de veac al VI-lea, pregătind temeinic știința pentru apariția 

curentului scolastic de mai târziu: „Scolastica este numele dat de o îndelungată tradiţie 

intelectuală învăţământului filosofic din Evul Mediu. Prin scolastică se înţelege, de 

asemenea, un sistem filosofic care, pornind de la dogma creştină, dezvoltă variate 

raţionamente abstracte şi demonstraţii logice. Unitatea dintre sistemul de învăţământ şi 

dogma creştină a dat scolasticii prestigiu şi autoritate instituţională. Într-un sens foarte 

larg, prin scolastică se înţelege întreaga cultură a Evului Mediu european. Este o cultură 

ce s-a dezvoltat sub îndrumarea Bisericii, care se manifestă ca Ecclesia Docens şi ca Mater 

et Magistra” .   

Spirit universal, Leonțiu de Bizanț nu și-a putut dezvolta opera decât într-o 

teologie universală, teologia din Scythia Minor, care corespunde noțiunii de Creștinism 

cosmic, atât de iubit de asceții și misticii dobrogeni. Teologia scitică era puternic 

impregnată atât de ancorarea în simțul realității cât și de contemplarea mistică 

(distanțată complet față de panteism sau de politeism) a echilibrului cosmic prezent în 

toate cele Trei Persoane dar manifestat mai ales în Logosul Divin, care este Rațiunea de a 

fi a tuturor existențelor. Mistica sciților a fost inspirată poporului acestor meleaguri de 

către anahoreții care umpleau pădurile și peșterile Dobrogei. Nu era sub nici o formă o 

teologie a controversei.  

Desăvârşirea omului şi, prin extensie, a întregii umanităţi, constituie însăși 

înnobilarea acestuia, ridicarea demnității persoanei la rangul cel mai înalt cu putință. Ea 

este misiunea principală a Bisericii, care are menirea de a face pe membrii ei să se 

asemene lui Dumnezeu în faptă şi în trăire, iar chipul lui Hristos să fie oglindit în 

conştiinţa oamenilor. În această situaţie, oamenii se pot numi credincioşi ai Bisericii şi fii 

ai Împăratului Hristos. Biserica, prin ierarhia şi mijloacele sale se îngrijeşte de mântuirea 

credincioşilor. Ea se străduieşte să redea societăţii chipul pe care l-ar fi avut dacă păcatul 

nu ar fi intrat în lume. 

 

Bibliografie selectivă: 

•              Comes, Marcellinus, The Chronicle of Marcellinus Comes: A 

Translation and Commentary, trad. Brian Croke, Australian Association for 

Byzantine Studies, Sydney, 2005. 



10 

 

•               Comes, Marcellinus, The Chronicle of Marcellinus Comes: A 

Translation and Commentary, trad. Brian Croke, Australian Association for 

Byzantine Studies, Sydney, 2005. 

•  Cuviosul Siluan Athonitul, Între iadul deznădejdii şi iadul smereniei 

– Însemnări duhovniceşti, Ed. Deisis, Sibiu, 1997, trad. Diac Dr. Ioan I. Ică 

Jr. 

•  Dionysius Exiguus, Praefatio ad Ioannem et Leontium in Cyrilli 

Alexandrini Epistulam secundam, 3, Corpus Christianorum, Series Latina 

85, ed. S. Gennaro and Fr. Glorie, Turnhout, Brepols, 1972. 

•  Evagrie Ponticul, Tratatul practic. Gnosticul, ediția a II-a, 

introducere și note de Cristian Bădiliță, Ed. polirom, 2003. 

•  Fericitul Augustin, Confesiuni, trad. de Eugen Munteanu, Ed. 

Nemira, București, 2000. 

•  Origen, Despre rugăciune, trad. Mihai Vladimirescu, Ed. Herald, 

Bucureşti, 1995. 

•  Procopius din Caesarea, Istoria secretă, Ed. Academiei Române, 

București, 1972, trad. Horia Mihăescu. 

•  Procopius din Caesarea, Războiul cu goții, Ed. Academiei Române, 

București, 1963, trad. Horia Mihăescu. 

•  Sfântul Atanasie cel Mare, Cuvântul împotriva elinilor, în „P.S.B.”, 

vol. 15, E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1987. 

•  Sfântul Atanasie cel Mare, Tratat despre Întruparea Cuvântului, trad. 

Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, col. „PSB ”, vol. 15, E.I.B.M.B.O.R., 

București, 1987. 

•  Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant, Dicționar de simboluri, vol.I-III, 

Ed.Artemis, București, 1993, trad. Micaela Slăvescu, Laurențiu Zoicaș 

(coord.). 

•  Coteanu, Acad. Ion, Dr. Luiza Seche, Dr. Mircea Seche (conducători), 

DEX, ediția a II-a revăzută și adăugită, Ed. Univers Enciclopedic Gold, 

Bucureşti, 2009.  



11 

 

•  Jones, Sir Henry Stuart (ed.), A Greek-English Lexicon, Clarendon 

Press, Oxford, 1843-1996. 

•  Kernbach, Victor,  Dicţionar de mitologie generală, Ed.Albatros, 

Bucureşti, 1995. 

•  Lampe, G.W.H. (ed.), A Patristic Greek Lexicon, Clarendon Press, 

Oxford, 1961.   

•  Mircea, Pr.Dr.Ioan, Dicționar al Noului Testament, Ed.IBMBOR, 

București, 1995. 

•  Popescu, Mircea (coord.), Dicționar de artă, Ed.Meridiane, 

București, 1995. 

•  Schmoller, Alfred, Handkonkordanz zum Griechischen Neuen 

Testament, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart,1994. 

•  Shepherd, William R., Historical Atlas, Ed. Henry Holt and 

Company, New York, 1923. 

•  Vacant, Alfred (ed.), Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris, 

1903. 

•  Vigouroux, F.G. (ed.),  Dictionnaire de la Bible, vol.I-V, Paris, 1926. 

•  Caravia (coord.), Paul; Constantinescu, Virgiliu; Stănescu, Flori. 

Biserica întemnițată. România, 1944-1989, Institutul Național pentru 

Studiul Totalitarismului, București, 1998.  

•  Carrel, Alexis, Omul, ființa necunoscută, trad. Lia Busuioceanu,  Ed. 

Tedit F.Z.H., București, 1998. 

•  Cârstoiu, Protos Lect. Dr. Jusinian, Desăvârşirea creştină în 

epistolele Sfântul Ap. Pavel, Ed. Bucura Mond, Bucureşti, 1996. 

•  Chifăr, Pr. N., Istoria Creștinismului, vol.2, Ed. Trinitas, Iași, 2000. 

•  Chirilă, Conf. Univ. Dr. Pavel; Valică, Pr. Drd. Mihai, Spitalul creştin. 

Introducere în medicina pastorală, Ed. Christiana, Bucureşti, 2004. 

•  Citirigă, Pr. Conf. Dr. Vasile, Antropologia hristologică în Teologia 

Ortodoxă, vol. I, Ed. Ex Ponto, Constanţa, 2003. 

•  Ciulei, Pr. Dr. Marin D., Antropologie Patristica, Ed. Sirona, 

Alexandria, 1999. 



12 

 

•  Ciulei, Pr. Dr. Marin D., Antropologie Patristică, Ed. Sirona, 

Alexandria, 1999. 

•  Clément, Olivier, Întrebări asupra omului, Ed. Episcopiei Alba Iuliei, 

1997. 

•  Clément, Olivier, Patriarhul Ecumenic Bartolomeu I, Adevăr și 

libertate. Ortodoxia în contemporaneitate, Ed.Deisis, Sibiu, 1997, traducere 

de Mihai Maci. 

•  Clément, Olivier, Sillon de lumiére, Editions Fates, CERF, Paris, 

2002. 

•  Cohen, A., Talmudul, Bucureşti, Ed. Hasefer, 2002. 

•  Coman, Pr.  Prof.  Ioan  G., Probleme  de  filosofie şi literatură  

patristică, Bucureşti, 1944. 

•  Coman, Pr. Prof. Dr. Ioan G., Probleme de filosofie şi literatură 

patristică, Bucureşti, 1944. 

•  Daniélou, Jean, Biserica primară (De la origini până la sfârșitul 

secolului al treilea), Ed. Herald, București, 2008. 

•  Dumitrescu, Sorin, 7 Dimineţi cu Părintele Stăniloae, Ed. Anastasia, 

Bucuresti, 1992. 

•  Dumitru, Anton, Homo universalis. Încercare asupra naturii 

realităţii umane, Eminescu, 1990. 

•  Dură, Pr. Lect. Dr. Nicolae, Propovăduirea şi Sfintele Taine, 

E.I.B.M.B.O.R, Bucureşti, 1998. 


