
1 

 

 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

 
Rezumat 

 

 

 

 

 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 
IPS. Prof. Univ. Dr. Teodosie  

 

 

DOCTORAND: 

   Pr. Herciu Marinel 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSTANŢA 

2020 



2 

 

 
 

 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 
 

 

 

 

 

Adevăr și înțelepciune în gândirea 

filosofică și în teologia Noului Testament 

Rezumat 

 

 

 

 

Coordonator: 

IPS. Prof. Univ. Dr. Teodosie 

DOCTORAND: 

   Pr. Herciu Marinel 

 

 

 

CONSTANȚA 

2020 



3 

 

CUPRINS 

 

 

Introducere..........................................................................................................................5 

Actualitatea și importanța temei.......................................................................................8 

Metode moderne de cercetare..........................................................................................10 

 

Capitolul I.  

Teologia Noului Testament versus filosofie. Adevăr și înțelepciune 

 

I.1. Teologie versus gândire filosofică................................................................................13 

I.2. Concepții despre adevăr și înțelepciune în creştinismul primar, iudaism şi în lumea 
greacă..................................................................................................................................18 

I.3. Morala creştină şi etica filosofică.................................................................................21 

 

Capitol II. 

Adevărul în teologia Noului Testament și în gândirea filosofică 

 

II.1. Adevărul revelat și importanța sa pentru om, versus adevărul relativ al lumii...........39  

II.1.1. Adevărul revelat și elementele specifice structurii sale...........................................48  

II.2. Adevărul din perspectiva trăirii în religiozitate...........................................................59 

II.2.1. Adevărul din perspectiva elementelor determinante ale contemplației....................63 

II.2.2. Valențele adevărului în Sfânta Scriptură..................................................................64 

II.2.3. Sensul adevărului creștin cuprins în Sfintele Evanghelii.........................................67 

II.3. Experierea adevărului de credință în viața creștină.....................................................74 

II.3.1. Cunoașterea Adevărului (Dumnezeu) în Biserică prin Sfintele Taine.....................77 

II.3.2. Credința, factor determinant de cunoaștere a adevărului.........................................81 

II.3.3. Harul divin, element revelator al Adevărului – Dumnezeu......................................83 

 II.3.4. Jertfa Logosului, pecete a adevărului......................................................................88 

II. 4. Cunoașterea ocultă - impediment în cunoașterea adevărului.....................................91 



4 

 

 

Capitol III. 

Înțelepciunea în Noul Testament versus înțelepciunea filosofică 

 

III.1. Înțelepciunea în teologia Noului Testament și în gândirea filosofiei......................105 

III.1.1. Înțelepciunea Legii Vechi și valențele ei..............................................................117 

III.1.1.1. Sensul înțelepciunii............................................................................................123  

III.1.1.2. Obiectivitatea și subiectivitatea adevăratei înțelepciuni....................................126 

III.1.1.3. Originea și scopul înțelepciunii subiective........................................................129 

III.1.1.4. Înțelepciunea subiectivă și efectele ei................................................................131 

III.1.1.5. Importanța înțelepciunii în procesul de educare a poporului lui Dumnezeu.....133 

III.1.1.6. Înțelepciunea și valoarea ei în actualitate..........................................................135 

III.2. Înțelepciunea în teologia Paulină.............................................................................136 

 

Capitol IV 

Persoana Logosului, Chip și Înțelepciune a Tatălui. Fundamnetul relației dintre 
Necreat și creat.  

 

IV.1. Persoana Logosului – înțelepciunea lui Dumnezeu. Posibilitatea îndumnezeirii omului 
prin Fiul.............................................................................................................................147 

IV.1.1. Îndumnezeirea omului prin Înțelepciunea lui Dumnezeu.....................................150 

IV.2. Logosul Evangheliei în primele veacuri creștine. „Esența gânditoare” din teologia 
Capadociană......................................................................................................................157 

IV.3. Logosul Născut din Tatăl, Înțelepciunea lui Dumnezeu. Importanța cunoașterii de 
către om a izvorului adevăratei înțelepciuni.....................................................................161   

IV.4. Înțelepciunea desăvârșită nu poate fi decât atribut al Sfintei Treimi.......................168 

IV.5. Omul, raționalitate și înțelepciune...........................................................................169 

 

Concluzii..........................................................................................................................175 

Bibliografie......................................................................................................................193 

 



5 

 

Rezumat 

 

Lucrarea intitulată „Adevăr și înțelepciune în gândirea filosofică și în teologia Noului 

Testament” realizată sub atenta îndrumarea a Înaltpreasfinției Sale Prof. Dr. Teodosie, 

reprezintă o încununare a anilor de cercetare, ani în care m-am ostenit să aduc în lumină 

ideea de adevăr și înțelepciune așa cum este înțeleasă atât de filosofie, care se consideră o 

chivernisirtoare a înțelepciunii, cât și din perspectivă teologică, care așa cum se v-a vedea 

în teză, este izvorul întregii înțelepciuni și adevărul prin definiție. 

Lucrarea este alcătuită din 4 capitole mari în care prezint, folosind metode moderne 

de cercetare, cum înțelege filosofia adevărul și înțelepciunea, comparativ cu teologia. 

Desigur că această ințelegere diferită are și numeroase consecințe, cele mai importante 

dintre ele făcând referire la calitatea de persoană a omului. 

Studierea originilor este de o importanță capitală, deoarece moștenirea lăsată prin 

scrierile din primele secole creștine reprezintă baza cea mai solidă care duc la descoperirea 

adevărului și implicit a înțelepciunii. Însă pentru a cunoaște sensurile adevărului și a 

adevăratei înțelepciuni este imperios necesar ca cercetarea, să caute aspecte legate de viața 

din primele secole creștine, secole în care teologia și filosofia s-au întâlnit atât de des. 

Dacă vorbim de Biserica primară în mod firesc toate izvoarele istorice duc la 

Cincizecime. Odată ce Duhul Sfânt s-a pogorât peste Sfinții Apostoli, aceștia încep actul de 

propovăduire a Adevărului. Cu alte cuvinte, acesta este momentul în care Hristos, Lumina 

lumii, Adevărul și Înțelepciunea prin Excelență, este făcut cunoscut de către Apostoli până 

la marginile lumii. Primul care predică imediat după pogorârea Sfântului Duh este Petru. 

Acesta, deși se adresa tuturor în aceeași limbă, fiecare din cei prezenți înțelegea cuvântul 

predicii în limba natală, de aici rezultând și universalitatea propovăduirii ce urma să fie 

înfăptuită de Apostoli. Practic prin actul realizat la Cincizecime, Apostolii primesc misiunea 

și responsabilitatea de a merge și de a propovădui tuturor pe Hristos, Adevărul și 

Înțelepciunea Tatălui. 

Dacă mutăm zona de analiză în Alexandria Egiptului vedem că aici s-a realizat un 

fenomen deosebit de important și anume acela prin care are loc întâlnirea dintre Vechiul 

Testament și cultura greacă veche. Tot aici are loc și întâlnirea dintre cultura greacă și alte 



6 

 

religii de natură orientală și, de ce nu, extrem orientală. Numeroasele culturi au contribuit 

dacă putem spune așa la formarea unei noi culturi și implicit a unei noi mentalități cu valențe 

diferite în ceea ce privește raportul dintre Dumnezeu și lume. În acest mediu cultural, s-a 

dezvoltat doctrina care afirma că în relația cu lumea, Principiul divin nu suferă, deci nu se 

împuținează nici din perspectiva cantității și nici a calității. 

Elenismul din Alexandria, extins chiar și la Roma, oferă creștinismului toate 

elementele necesare pentru a-și formula propria teologie. Cu alte cuvinte, elenismul din 

Alexandria, oferă creștinismului posibilitatea adoptării unei forme sistematice a teologiei, 

oferă o adevărată bogație de termeni filosofici ce sunt puși în slujba teologică și bineînțeles 

oferă creștinismului timpuriu o raportare dogmatică diferită de cea filosofică, cu privire la 

raportul dintre Dumnezeu și lume. 

Religia creștină, spre deosebire de alte religii ale lumii, are ca fundament învățătura 

adusă în lume de Însuși Fiul lui Dumnezeu, care „la plinirea vremii” (Gal. 4, 4), prin actul  

întrupării, se face frate al nostru după umanitate, tocmai pentru a-i putea învăța pe toți 

adevărul în cuvinte omenești. Creștinii, primind învățătura descoperită de Fiul lui 

Dumnezeu, Mesia cel vestit de proorocii Legii Vechi, trăiesc conform acestor norme de 

conduită morală, realizând permanent relații atât cu Dumnezeu, cât și cu semenii.  

Creștinii ce pun ca bază a trăirii lor principiile morale din Legea Noului Testament 

lucrează în mod susținut, în iubire unul față de altul și față de Dumnezeu, la însușirea 

roadelor mântuirii obiective, realizată de Hristos prin jertfa de pe Golgota. Practic 

subiectivizarea acestor roade nu se poate realiza decât pornind de la cea mai mare lege lăsată 

de Hristos și anume aceea de a iubi aproapele ca pe tine însuți. De aici rezultă clar că, 

creștinismul nu este asemenea unui sistem filosofic, și nici nu este o doctrină religioasă 

după modelul multelor doctrine care au murit odată cu întemeietorii lor, ci este cu adevărat 

baza sau fundamentul adevăratei trăiri în iubirea lui Dumnezeu. 

Deși alcătuiau adevărate opere de artă filosofico-retorică, reprezentanții sistemelor 

filosofice nu au putut depăși morala creștină, care se dovedește a fi mai mult decât o simplă 

respectare a unor norme. Normele etice propuse de filosofie erau împodobite în cuvinte 

alese, însă ele duceau către nicăieri. În morala creștină, spre deosebire de sistemele propuse 

de filosofie, accentul cade pe partea ontologică a omului, lucrarea moralei creștine începând 

în ființa umană și continuându-se în exterior către semeni și către Dumnezeu. 



7 

 

Trăirea interioară pe care o dezvoltă omul prin practicarea normelor de morală creștină 

și implicit prin lucrarea virtuțiilor, îl definesc pe acesta ca având un scop precis către care 

se îndreaptă, iar acest scop nu poate fi decât Dumnezeu. 

Pentru morala creștină, starea de fericire la care tinde persoana umană nu își găsește 

împlinirea decât prin însușirea roadelor mântuirii obiective, realizată de Hristos prin jertfa 

Sa de pe Golgota, și prin slăvita Sa înviere, înviere prin care și noi putem dobândi mântuirea 

subiectivă, adică fericirea pe care o propune morala. Dacă etica filozofică vorbește de o 

fericire ce începe și se termină pe pământ, morala propune o fericire veșnică ce începe pe 

pământ și se continuă în eternitate. Mai mult, această fericire aduce cu sine plinătatea, căci 

prin ea omul ajunge la Înțelepciunea prin excelență, adică la continua și nesfârșita 

cunoaștere a lui Dumnezeu. 

Principiile de bază ale eticii filosofice așează rațiunea omului pe primul loc, 

demonstrându-se ca fiind de natură intelectualistă, iar morala se diferențiază prin faptul că 

ia în calcul faptele omului, fapte ce mereu sunt raportate la Dumnezeu. Fără această 

raportare, nu poate exista un etalon de moralitate și etică, iar omul ar rămâne limitat de 

propriile alegeri pe care le poate considera bune sau rele după bunul plac. Cu alte cuvinte, 

numai prin raportarea moralității la Dumnezeu, Adevărul prin Excelență, se poate realiza 

un tipar potrivit căruia un om să poată fi definit ca fiind moral. 

Nu trebuie nicidecum să subliniem că etica filosofică nu are valoarea ei. De altfel, 

analiza ei denotă faptul că numeroase elemente ale eticii sunt principii bune, însă din păcate 

limitate la senzorial. Practic morala este continuarea sau mai bine zis desăvârșitoarea 

principiilor eticii filosofice, căci ea, morala, ridică făptura umană dincolo de materialitatea 

lumii, conducându-o în eterna iubire a lui Dumnezeu. De altfel în om nu putea exista o astfel 

de limitare propusă de etica filosofică, căci, omul prin creație, se află în relație cu 

Dumnezeu. Dar și în acest context, nu trebuie privită etica filosofică ca ceva negativ, căci 

ea și morala creștină nu sunt în opoziție. Fiecare dintre cele două tratează aspirația omului 

către fericire, diferind doar  modul în care fiecare înțelege fericirea. 

Pornind de la revelația naturală, este lesne de înțeles că filosofii antici au avut o formă 

de cunoaștere a ceea ce înseamnă virtutea, căci revelația naturală este lucrătoare în sufletele 

tuturor. „Căci, când păgânii care nu au lege, din fire fac ale legii, aceştia, neavând lege, îşi 

sunt loruşi lege” (Romani 2, 14). Din această perspectivă se poate spune că filosofia antică, 



8 

 

percepută ca un tot unitar, a evidențiat în lumina înțelepciunii ei printre altele și lucrarea lui 

Dumnezeu, iar anumite principii ale eticii filosofiei pot fi considerate un pedagog al lumii 

vechi către o cunoaștere mai bună a Creatorului în general și a Logosului în special. 

O diferență ce se poate observa între etica filosofică și morala creștină este aceea că 

cea din urmă ierarhizează faptele persoanei umane prin raportarea lor la Dumnezeu, de unde 

rezultă în mod firesc și un grad mai mare de cunoaștere și înțelegere a adevărului. Practic 

raportarea voinței umane sau altfel spus a libertății omului la faptele pe care acesta le 

săvârșește, și raportarea faptelor la Dumnezeu presupune o și mai mare responsabilitate 

pentru omul doritor de adevărata cunoaștere. 

Un punct de congruență ce se evidențiază între etica filosofiei și morala creștină este 

concepția despre frumos. Ideea de frumos este poate principalul punct de atracție pentru 

înțelepciunea lumească, aceasta fiind prin definiție fascinată de simetria frumosului. 

Adevărata frumusețe pe care o propune morala creștină se deosebește oarecum de cea 

propusă de etica filosofiei, în sensul că frumusețea expusă de morală nu se limitează la 

perfecțiunea simetriei din care ar rezulta frumosul. Pentru morala creștină ideea de frumos 

face referire directă la Persoana Logosului, ca atribut divin, iar El, Logosul, evidențiază prin 

propria persoană și lucrare adevăratul înțeles al noțiunii de frumos. 

Un izvor de care se bucură morala creștină este rațiunea îmbogățită de lumina harului 

divin. Dacă prin acest izvor, din perspectiva moralei, Dumnezeu Însuși lucrează și lumineză 

rațiunea umană pentru o mai bună înțelegere a Divinității și a voii Sale,din perspectiva eticii 

flosofice, rațiunea umană prin sine reprezintă singura autoritate ce intervine în toate 

activitățile inter-umane. De aici rezultă că morala este mult mai bine fundamentată, mult 

mai complexă, complexitate rezultată din teandria dintre divin și uman, spre deosebire de 

etica filosofică care nu admite de rațiunea ca unică instanță. 

Nici o formulă filosofică nu a putut exprima vreodată fenomenul moral în totalitatea 

sa, căci el nu poate fi rezumat nicidecum la o formulă filosofică. Limitarea filosofiei rezultă 

și din faptul că, pe cale pur rațională, fenomenul moral nu poate fi exprimat în mod real, ci 

numai în mod părtinitor, în fncție de ce consideră un anumit sistem filosofic că este mai 

important. În contrast cu această metodă de lucru, se află morala creștină care raportând 

analiza fenomenulu moral la Dumnezeu, deține un etalon exact. 



9 

 

Practic, incapacitatea filosofiei de a cunoaște adevărul și înțelepciunea Logosului, are 

consecințe ce pot fi ușor de identificat, consecințe ce nu-l duc pe om către unicul său scop, 

și anume către desăvârșire. Numai morala creștină deține cheia unui astfel de drum ce, odată 

parcurs de om, ajunge la Hristos Dumnezeu. 

Cunoașterea lui Dumnezeu, Adevărul Absolut și cunoașterea Înțelepciunii Divine, a 

Logosului deoființă cu Tatăl permite moralei creștine să poziționeze omul, în calitate de 

coroană a întregii creații, la nivelul său real, acela de persoană capabilă de iubire și dialog 

atât pe orizontală cu semenii, cât și pe verticală cu Dumnezeu. Acest lucru este total străin 

sistemelor filosofice, și din această cauză ele nu se pot ridica la cunoașterea adevărului și a 

înțelepciunii asemenea moralei. 

Întotdeauna va exista o diferență clară între adevărul revelat de Dumnezeu, care își 

găsește fundamentul în Ființa Sa și adevărul propus de sistemele filosofice. Dacă cel dintâi 

este adevărul prin excelență, ceea ce propune filosofia nu poate fi decât o formă relativă de 

exprimare a unor idei, care pentru unii pot reprezenta adevărul, însă pentru alții nu. De aici 

rezultă că adevărul pentru a nu fi limitat de relativitate, el trebuie să fie revelat de 

Dumnezeu. 

Primirea acestor revelații de către om îl definește pe acesta ca și subiect al religiei, iar 

pe Dumnezeu ca Obiect ce se revelează pe Sine din iubire pentru om. Față de această iubire 

conștiința umană se simte responsabilă să aducă slavă Creatorului care le-a lucrat pe toate 

pentru ca omul să fie așezat în vârful întregii creații.  

Tot din revelația primordială reiese și faptul că Dumnezeu deși Unic în Ființa Sa este 

întreit în Persoane. Practic ideea de religie nu se poate întemeia fără prezența unui 

Dumnezeu Personal, căci omul nu poate intra în dialog și iubire decât numai cu o Ființa 

Personală. Mai mult, pornind de la cuvântul Scripturii care spune că Dumnezeu l-a creat pe 

om după Chipul și Asemănarea Sa, iar omul prin definiție este persoană, rezultă că și 

Creatorul este Unul Personal. 

Dacă omul ar fi ascultat de porunca primordială el s-ar fi stabilizat în bine, ar fi urcat 

în moralitate spre dorita desăvârșire morală, de altfel ținta sau scopul său unic. A fost 

necesar aportul firii umane la acest proces de atingere a asemănării cu Dumnezeu, căci fără 

acest aport omul nu ar fi fost deplin conștient de darul lui Dumenzeu. De aceea prin prima 



10 

 

poruncă Creatorul își manifestă iubirea față de om, căci prin ea oferă terenul necesar omului 

pentru a urca spre desăvârșire. 

Adevărul revelat de Dumnezeu îl duce pe om la adevărata cunoștință că El este autorul 

ordinii morale pe care omul trebuie să o împlinească pentru a exista în iubirea Creatorului. 

Fără înțelegerea acestui prin adevăr revelat, omul ar fi ajuns repede în osânda produsă de 

mândrie în care omul ar considera că totul i se cuvine. 

Marea dramă a omenirii rezultată în urma căderii în păcat este alinată de adevărul 

revelat al protoevangheliei care evidențiază că măreția omului creat de Dumnezeu nu poate 

fi pierdută deplin. După cădere chipul lui Dumnezeu din om s-a întunecat, dar nu s-a priedut 

complet, existând posibilitatea ca prin Hristos, omul să fie împăcat cu Creatorul și astfel 

omul să poată intra din nou în demnitatea pentru care a fost creat. 

Adevărul primordial revelat protopărinților are un caracter universal, permanent 

aplicabil pentru om. Aceste caracteristici îl definesc ca adevăr absolut și îl diferențiază clar 

de orice alte forme relative de adevăr propuse de către sistemele filosofice. Analiza 

adevărurilor lumești, cele propuse de către filosofie se dovedesc a fi cuprinse de relativitate, 

căci spre deosebire de adevărul revelat care are un caracter universal, fiind acceptat, simțit 

și trăit de toți oamenii, adevărul propus de filosofie este acceptat numai în parte, de o 

anumită categorie de oameni, sau de anumite sisteme de filosofie. Niciodată în ansamblul 

adevărului filosofiei nu va putea exista o universalitate în adevăr după modelul adevărului 

revelat. De aici rezultă în mod firesc că adevărul pentru a avea toate caracteristicile de 

adevăr absolut, trebuie să fie revelat 

Teologia Sfintei Scripturi atestă prin numeroase temeiuri existența atât a revelației 

naturale cât și a celei supranaturale, acestea fiind de fapt două aripi care-l conduc pe om la 

cunoașterea adevărului suprem. Existența în om prin creație a instinctului metafizic de a-L 

cunoaște pe Dumnezeu și de a-L dori denotă capacitatea acestuia de a urma preceptele legii 

morale ce au fost sădite în inima sa. „Cerurile spun slava lui Dumnezeu şi facerea mâinilor 

Lui o vesteşte tăria. Ziua zilei spune cuvânt, şi noaptea nopţii vesteşte ştiinţă” (Psalmi 18, 

1-2). 

Pentru atotștiința lui Dumnezeu era imperios necesară revelația prin acte deoarece prin 

ele Creatorul se evidenția clar de lucrări. Cu alte cuvinte, totalitatea zeilor filosofiilor 



11 

 

grecești și nu numai își gaseau finalitatea ca forțe ale naturii, deci erau personificări ale unor 

elemente din natură. Chiar dacă toți zeii antichității erau așezați de fantezia umană în planul 

astral, manifestarea lor în lumea creată era limitată de manifestarea fenomenelor naturii. De 

aici rezultă că acțiunea lor era una ciclică, adică conformă manifestărilor forțelor naturii. 

Libertatea pe care omul a primit-o în dar prin creație, este înțeleasă prin lumina 

dialogului cu un Dumnezeu personal. Fără acest dialog, liber asumat de către om, cu 

Dumnezeu cel personal, omul se vede în fața acceptării unei fatalități definită prin moarte. 

De aceea este deosebit de importantă cunoașterea adevărului revelat. Prin această 

cunoaștere, omul este permanent conștient de relația Sa cu Creatorul, astfel încât se 

pregătește pentru această formă de dialog în iubire și exclude în mod firesc existența unui 

destin fatal caracterizat de moarte.  

Aceasta este relația pe care filosofia nu a înțeles-o și uneori, prin anumite sisteme de 

filosofie îl condamnă pe om la pieire, la neexistență, neînțelegând că Dumnezeu este Unul 

personal, viu și iubitor. Multe concepții filosofice evidențiază fatalismul ființei umane care 

s-ar îndrepta prin istorie către nicăieri. De aceea adevărul revelat este de fapt singurul 

adevăr, iar multitudinea de adevăruri lumești, filosofice, nu îl duc pe om spre desăvârșire și 

spre unirea cu Dumnezeu prin har, și din acest motiv ele sunt adevăruri relative, aparente. 

Pătrunzând în analiza structurii adevărului revelat vedem întâi că ea se încadrează în 

structurile de tip logic. Trebuie menționat că structura despre care vorbim este logică, dar 

nicidecum pur logică, adică nu se limitează, își păstrează semnificația, conținutul și valoarea 

de adevăr a conceptelor ce sunt supuse analizei. 

Este greu de înțeles iubirea lui Dumnezeu. Scriptura evidențiază această iubire 

desăvârșită a lui Dumnezeu pentru om, încât trimite pentru vindecarea firii umane, pe Însuși 

Fiul, ca să vindece pe toți urmașii lui Adam de păcatul primordial, acela al neascultării. 

Practic, El, Logosul, asumându-și firea noastră, o ridică făcându-o deplin ascultătoare față 

de Tatăl, iar această ascultare atinge apogeul în jertfa de pe cruce. Deci, această iubire 

desăvârșită nu poate fi concepută și înțeleasă de sistemele filosofiei, sisteme ce prezintă 

omul nu ca pe o persoană capabilă de dialog și iubire cu Dumnezeu, ci mai mult ca pe un 

individ, cu nenumăratele sale valențe egocentriste. 



12 

 

Prezența continuă, veșnică a lui Dumnezeu umple fiecare parte de timp, fără să fie 

mărginit de timp și aceasta pentru că Dumnezeu pin definiție este neschimbabil. De aceea 

Scriptura spune: „La Dumnezeu nu este schimbare, nici umbră de mutare” (Iacov 1, 17). 

Cu toate că, în calitate de Creator, Dumnezeu este atemporal, totuși El lucrează și în timp, 

fiind în același timp deasupra timpului. Creația, pronia tuturor celor create, întruparea Fiului 

sunt acțiuni ale lui Dumnezeu realizate în timp, însă acest lucru nu înseamnă limitarea Sa 

de către timp. Teologia ortodoxă tratează această antinomie dintre neschimbabilitatea lui 

Dumnezeu și actele pe care El le săvârșește în timp evidențiind că Cel ce se revelează pe 

Sine ca fiind neschimbabil, prin pronie le schimbă pe toate, fără însă să schimbe sfatul cel 

din veci știut de către Sfânta Treime. Cu alte cuvinte, pentru omul inserat în timp, toate par 

schimbătoare, însă pentru Dumnezeu care se află deasupra timpului, tot ceea ce noi numim 

schimbare, de El sunt din veac cunoscute. 

Pe bună dreptate, rațiunea noastră creată, limitată nu poate cuprinde în sine infinitatea 

lui Dumnezeu, de aceea Dumnezeu, din iubire pentru om se descoperă pe Sine pe măsura 

posibilității noastre de înțelegere. Limitele noastre de exprimare sunt infinit mai mici decât 

măreția pe care Dumnezeu, prin infinitatea Sa o exprimă permanent. În altă ordine de idei, 

trebuie să spunem că limbajul nostru limitat este potrivit pentru a exprima modul de 

existență umană, cuvintele noastre fiind insuficiente pentru traducerea infinității lui 

Dumnezeu. 

Dumnezeu în Sine este o stuctură simplă, necompusă, infinită, perfectă, și numai 

pentru raționalitatea noastră limitată, sau mai bine zis în raport cu rațiunea umană, El ne 

apare ca o structură paradoxală, căci logica nu poate cuprinde infinitatea Sa. Recepționarea 

infinității lui Dumnezeu de către logica umană se realizează prin pronia divină, adică prin 

purtarea de grijă a lui Dumnezeu, astfel încât El se face cunoscut tuturor pornind tocmai de 

la capacitatea noastră de a cunoaște și a înțelege. 

Pe lângă adevărurile de natură religioasă, antichitatea a pus mereu în discuție și forma 

de adevăruri filosofice, iar azi apar noi forme de adevăr ce fac referire la estetic, politic, 

social și științific. Relația dintre aceste forme de adevăr nu este una de conlucrare care ar 

putea conduce către adevărul suprem, sau către Izvorul suprem al adevărului care nu poate 

fi altul decât Dumnezeu, ci sunt într-un raport competițional prin care fiecare formă dorește 

să se autoevidențieze ca cel mai important adevăr. 



13 

 

Sfântul Simeon Noul Teolog evidențiază relația dintre contemplație, rațiune și 

cunoașterea adevărului prin cuvintele: „Când inteligența este simplă sau goală de orice gând 

și învăluită cu totul în lumina simplă a lui Dumnezeu, ascuns în ea, ea nu poate găsi alt 

obiect decât acela în care este stabilită pentru a purta spre el efortul înțelegerii sale. Astfel 

inteligența rămâne în abisul luminii divine care nu-i permite a zări altceva în afară de ea” . 

Prin atingerea luminii, prin procesul de contemplație omul ajunge efectiv la repaos în 

frumusețea de nedescris a gustării din adevăr.  

Dacă cunoașterea materială are ca și caracteristici fundamentale înțelegerea pe baza 

formei, delimitării, posesiei, în ceea ce privește cunoașterea contemplativă teologică care 

permanent face referire la Dumnezeu, lucrurile se întâmplă tocmai invers. În cunoașterea 

contemplativă teologică a adevărului, omul și raționalitatea sa renunță de bunăvoie la toate 

delimitarile, la tot ce reprezintă lumea senzorială, iar cunoașterea nu se realizează precum 

în filosofie prin luarea în posesie, ci din contră, prin predarea totală luminii cunoașterii reale. 

Acest mod de cunoaștere și de trăire este de neinteligibil sistemelor filosofice. 

Contemplarea pentru a fi fructuoasă trebuie să se raporteze la Dumnezeu. De altfel 

contemplarea unui lucru nici nu se poate numi pe drept cuvânt contemplare, ci numai cel 

mult analiză. Starea de contemplare presupune ridicarea raționalității către absolut, adică 

total nelimitat, căci dacă apare o limitare de orice fel în cel ce este contemplat, atunci 

contemplația se reduce la o simplă analiză, deci își pierde caracterul sacru. Din acest motiv 

nu putem vorbi de contemplație decât în raport cu Dumnezeu care prin definiție este 

Absolut. 

În cadrul primelor trei Evanghelii noțiunea de adevăr este prezentată ca substantiv 

numai de două ori (Matei 22, 16; Marcu 12, 14), iar ca adjectiv în toate celelalte cazuri. 

Majoritatea formulărilor în care noțiunea de adevăr este utilizată este de forma: adevăr 

grăiesc vouă, și se utilizează în sensul că toate afirmațiile rostite sunt adevărate. Mai există 

și forma cu adevărat, utilizată adesea de Sfinții Evangheliști prin care evidențiază un fapt 

ce nu are nevoie de justificare. Este primit de către toți ca adevăr universal valabil fără a 

mai fi nevoie de alte explicații sau justificări. 

Înțelegerea, simțirea și trăirea adevărului nu este ușoară. Creștinismul, spre deosebire 

de curentele filosofice și chiar de alte religii de natură orientală se diferențiază mult. Trăirea 

adevărului din creștinism depășește intelectualitatea sistemelor filosofice; ea depășește, de 



14 

 

asemenea, și orizontul formalist, ligalist al gândirii iudaice. Adevărul din creștinism nu 

poate fi descoperit în nici o altă religie orientală, indiferent cât de adânc ar fi căutat.  

Frumusețea adevărului pe care creștinismul îl experiază continuu este frumos 

evidențiat prin cuvintele: „Și aceasta este viața veșnică: să Te cunoască pe Tine, singurul 

Dumnezeu adevărat” (Ioan 1, 17). Acest verset evidențiază clar raportul pe care omul 

trebuie să îl stabilească pentru o cunoaștere adevărată. De aici se evidențiază relația dintre 

cunoaștere și viață. 

Sfânta Scriptură este cea care evidențiază sensul real al adevărului, chiar prin 

cuvintele Fiului lui Dumnezeu care spune: „cuvântul Tău este adevărul” (Ioan 17, 17). 

Această afirmație este universal valabilă. Orice ființă rațională nu o poate contrazice, deci 

nu poate exista nici o formă de negociere. Adevărul este un dar de natură divină, căci prin 

definiție cuvântul lui Dumnezeu nu poate fi decât adevăr. Prin această expresie se 

evidențiază direct forma de comunicare pe care Dumnezeu o inițiază cu omul, iar această 

comunicare care pornește de la Creator este întotdeauna adevărul. 

Existența, originea adevărului este în eternitatea lui Dumnezeu. De aceea adevărul nu 

poate fi negociat sau cumva incompatibil firii noastre. Din moment ce adevărul provine de 

la Dumnezeu, fiind din eternitate în planul divin, el este transpus desăvârșit în cuvinte 

omenești, întâi prin proorocii Vechiului Testament, ca mai apoi, toate să fie împlinite în 

Noul Testament prin Hristos. 

Adevărul provenind direct de la Dumnezeu, așa cum am spus nu poate fi supus 

negocierii. Astfel, cunoașterea adevărului întâi se realizează prin ascultare, ca mai apoi 

mesajul primit prin ascultare să fie împropriat de către raționalitatea umană. Această 

împropriere a adevărului se poate realiza prin mai multe metode după cum urmează: întâi 

prin înțelegere, apoi prin preluare formală a tuturor afirmațiilor. 

Datorită faptului că umanitatea nu cunoștea adevărul lui Dumnezeu, ci numai frânturi 

rezultate din interpretarea greștă a Legii Vechi, nu de puține ori contemporanii 

Mântuitorului au afirmat că învățătura adusă de Hristos este potrivnică preceptelor Legii 

lor. La aceasta face referire capitolul 10 din Ioan unde se spune: „Iarăși s-a făcut dezbinare 

între iudei pentru cuvintele acestea” (Ioan 10, 19). De cele mai multe ori, raționalitatea lor 

fiind blocată în prescripțiile legii lor, care, așa cum am spus, nu le putea aduce mântuirea, 



15 

 

contemporanii lui Hristos se arătau revoltați de „noua învățătură” pe care nu o înțelegeau. 

De aceea Mântuitorul poruncește prin adevărul pe care îl aduce lumii ca omul să fie detașat 

de principiile Legii Vechi, și să primească adevărul ca urmare firească a liberului arbitru cu 

care fiecare a fost înzestrat prin creație. De aceea spune Hristos: „Dacă veți rămâne în 

cuvântul Meu și veți cunoaște adevărul, adevărul vă va face liberi” (Ioan 8, 32). 

În cadrul Bisericii, mesajul lui Dumnezeu exprimat în cuprinsul Sfintelor Evanghelii 

primește o tâlcuire în cuvinte omenești pentru ca tot omul care vine la Hristos să rămână 

permanent în iubirea treimică. Scriptura evidențiază adevărul revelației pe care Dumnezeu 

îl face cunoscut nouă din iubire. Acesta este unicul adevăr ce are origine divină, deci 

caracter absolut. Nici o altă noțiune filosofică, chiar dacă este numită impropriu adevăr, nu 

are o asemenea origine, și astfel apare limitarea. 

Fără dovedirea unei schimbări ontologice în om, adevărul creștin s-ar fi relativizat 

asemenea celui din sistemele de filosofie, dar prin scimbarea ontologică a creștinilor, toți 

au văzut și au înțeles că adevărul revelat este adevărul prin excelență. Practic, faptele 

realizate de creștini conform normelor de moralitate ce rezultă din cunoașterea adevărului 

au reprezentat un punct forte al propovăduirii. 

Trăirea reală a adevărului revelat, în Biserică prin Sfintele Taine, înseamnă pentru 

creștini o menținere permanentă într-o stare caracterizată de moralitate. Această stare nu se 

poate trăi decât prin cunoașterea adevărului. Eficiența mărturisirii de credință pe care 

creștinii o realizează de atâtea veacuri are la bază această formă de trăire, de activism moral. 

Pentru o cunoaștere clară a devărului supranatual este nevoie de credință. 

Raționalitatea umană fiind limitată nu poate pătrunde în Absolutul lui Dumnezeu, fapt 

pentru care Creatorul descoperă adevărul într-un mod accesibil omului. Chiar dacă mesajul 

este unul cognoscibil, totuși pentru înțelegerea sa de către om, este necesar ca el să 

primească întâi adevărul prin credință, ca mai apoi, prin aprofundarea lui să îl înțeleagă, să 

se scufunde în profunzimea sa. 

Pornind de la ideea ca Dumnezeu este Absolut, este clar că omul limitat la senzorial 

nu îl poate cunoaște, și de aceea Creatorul oferă umanității acest mare dar ce se numește 

credință, pentru ca prin ea, omul, să primească adevărul supranatural, chiar dacă inițial este 

inexplicabil. De asemenea credința este modul prin care sufletul simte și cunoaște adevărul 



16 

 

și implicit pe Dumnezeu. Această simțire este așezată în om de către Creator încă din actul 

creației, de aceea nimeni nu se poate auto-defini nesimțitor a lui Dumnezeu în viața sa, căci 

una este să nu îl simți pe Dumnezeu și alta este să nu recunoști prezența Creatorului. 

Din perspectivă teologică, adevărul are cu totul alt înțeles. El nu este o noțiune, 

acceptată de raționalitatea umană, ci este un mod de viață prin care omul cunoaște pe 

Dumnezeu și voia Sa. De aici rezultă că adevărul trebuie să fie revelat, descoperit de 

Dumnezeu, deci să fie de natură divină. Și cum în Dumnezeu nu există schimbare, rezultă 

că adevărul revelat este unic, neschimbător, aplicabil tuturor celor ce doresc să îl cunoască 

și trăiască. 

Metoda prin care omul poate cunoaște și trăi adevărul este prezentată chiar de 

Proorocul prin Excelență, Logosul divin, Care, la Cina cea de Taină, atrage atenția 

ucenicilor și prin ei tuturor neamurilor zicând: „Cel ce păzește poruncile Mele acela este cel 

ce Mă iubește...și el va fi iubit de Tatăl Meu...și Mă voi arăta lui” (Ioan 14, 21). Această 

arătare despre care vorbește Hrtistos ucenicilor face referire la descoperirea adevărului, iar 

această descoperire este prin definiție atemporalăși aspațială. 

Întâlnirea dintre divin și uman în cadrul Euharistiei este una directă. Omul se 

întâlnește cu Hristos, gustă din trupul și sângele Său, și, deși nevrednic de această întâlnire, 

omul rămâne nears de focul Dumnezeirii. Prin aceasta omul ajunge să cunoască deplin 

adevărul. Dacă Hristos se jertfește pe Sine din iubire pentru om, aduce implicit în lume 

adevărul suprem, adevăr ce aduce cu sine modificarea ontologică a omului, astfel încât, 

omul, respectând normele adevărului, ajunge să guste din el, înaintând permanent către 

îndumnezeirea după har. 

Analiza înțelepciunii ca proces de dobândire este deosebit de vastă. Putem spune că 

termenul sophia, care înseamnă înțelepciune, la care se adaugă prin prefixul filo, care se 

tâlcuiește prin iubitor, aduce în formă finală termenul de filosofie care se traduce prin 

expresia iubitor de  înțelepciune. De la acest termen ia ființă și verbul philosophein, care 

definește acțiunea de căutare a înțelepciunii. Primul care utilizează acest verb a fost marele 

Herodot, care prezintă căutarea neîncetată a atenianului Solon, pornit să descopere 

frumusețea înțelepciunii. Herodot evidențiază cum drumurile sale, multe la număr și pline 

de roade. 



17 

 

Înțelepciunea analizată din perspectiva filosofiei, indiferent de curent este deosebit de 

complicată. Cercetând atât de multe elemente ale naturii pe lângă cele metafizice, este greu 

de definit ce înseamnă pentru fiecare curent filosofic adevărata înțelepciune. Această 

greutate rezultă din faptul că sistemele filosofice se axau oarecum pe cunoașterea unui 

element și apoi, fără a stabili toate valențele acestuia se trecea la un alt element înrudit. 

Raportarea noului model de filosofie la Dumnezeu are consecințe dramatice. Conform 

noilor curente filosofice, în special cel al cărui reprezentant era Epicur, pornind de la 

existența răului în lume, Dumnezeu este fie rău, fie neputincios, fie amândouă. Deja lumea 

filosofiei ajunge într-o prăpastie ce o desparte de înțelepciune. Afirmând existența unui 

dumnezeu rău, sau chiar neputincios, ea, filosofia dovedește o lipsă profundă de 

înțelepciune, lipsă datorată tocmai absenței lui Dumnezeu. 

Au existat momente în care filosofia, deși în căutare de înțelepciune, se dovedește în 

mare întuneric. Astfel, unii considerând că Dumnezeu este autorul răului, ca parte a proniei 

divine, presupune existența unei dualități în Dumnezeu. Aceasta nu poate fi considerată 

nicidecum înțelepciune. De aceea Sfântul Iustin Martirul și Filosoful ia atitudine împotriva 

unor astfel de idei evidențiind că acceptarea unei dualități bine/rău în Dumnezeu are 

consecințe morale dramatice. „A supune pe om legii destinului – observa cu pertinenţă 

Sfântul Iustin – sau a zice că Dumnezeu nu este nimic faţă de aceste lucruri schimbătoare 

şi nestatornice şi care se dizolvă în aceleaşi elemente, înseamnă a nu vedea nimic dintre cele 

ce sunt nestricăcioase şi a amesteca pe Dumnezeu Însuşi  în corupţia universului, fie în 

întregime, fie în părţile sale, sau înseamnă a spune că binele şi răul nu sunt nimic, ceea ce 

contravine oricărei înţelepciuni, oricărei raţiuni şi oricărei minţi raţionale” . 

Pentru Pavel, respectarea poruncilor lui Dumnezeu nu presupune respectarea nici unei 

practici de natură mozaică. Prin convertirea la creștinism, noul creștin avea parte de o 

circumcizie spirituală, duhovnicească și nicidecum de una trupească, de care efectiv nu avea 

nevoie. Mai mult, ideea de primat pe care iudeii considerau că o au, că numai ei sunt popor 

ales, este desfințată de Pavel care arată universalitatea Legii și înțelepciunii lui Hristos prin 

cuvintele: „Tăierea împrejur nu este nimic, şi netăierea împrejur nu este nimic, ci păzirea 

poruncilor lui Dumnezeu” (I Cor. 7, 19). 

Prin întruparea Logosului, Înțelepciunea prin excelență, lumea a gustat prin credință 

din lumina înțelepciunii, și implicit a demascat înțelepciunea întunecată a filosofiei. Până 



18 

 

la Hristos umanitatea căuta înțelepciunea acolo unde ea lipsea cu desăvârșire, căci unii o 

căutau în diferite minuni, iar alții o defineau numai prin perspectiva rațională. Numai în 

creștinism, prin urmarea Celui ce din iubire pentru om a fost răstignit de către om, omul a 

putut cunoaște înțelepcinea cea adevărată, care, pentru mulți auto-intitulați înțelepți a părut 

nebunie.    

Duhul Sfânt, Care este numit de Hristos, Duhul adevărului, este Cel ce de-a lungul 

istoriei, după Cincizecime, vestește, întâi prin gura Apostolilor, apoi prin preoția 

sacramentală, cuvântul adevărului, unica înțelepciune adevărată. Toate celelate științe, care 

se află în căutatrea adevărului și a înțelepciunii, progresează în măsura înțelegerii 

Logosului. Cu cât depărtarea de Logos este mai mare, cu atât, întunecarea rațiunii este mai 

mare. 

Legea rațiunii de multe ori afirmă o cercetare ca fiind descoperitoare a adevărului. 

Însă Hristos a dovedit adesea că înțelepciunea lumii nu este de fapt înțelepciune. De multe 

ori, când a voit Dumnezeu, prin acțiunea harului, legea firii a fost biruită. De aici rezultă că 

rațiunea umană limitată, nu poate afirma niciodată că este deținătoarea înțelepciunii, sau că 

înțelepciunea ar fi rodul procesului rațional. 

Trebuie menționat și faptul că adevărata înțelepciune pe care omul o poate dobândi 

numai prin conlucrarea cu harul divin, presupune o grijă deosebită față de aproapele. De 

altfel, iubirea aproapelui este cea mai mare poruncă din Lege, poruncă rostită chiar de 

Mântuitorul. Numai printr-o iubire absolută față de Dumnezeu și față de aproapele, omul 

dobândește cununa virtuțiilor. Așadar, trăind în acest duh, el este capabil să cunoască și să 

primească adevărata înțelepciune. 

Înțelepciunea este mijlocul prin care omul ajunge la Dumnezeu, căci „cu adevărat 

Dumnezeu nimic nu iubeşte fără numai pe cel ce petrece întru înţelepciune” (Prov. 7, 28). 

De aceea putem firma că ea poate fi considerată deopotrivă dar divin, dar și chemare a lui 

Dumnezeu pe care o face omului, de a trăi în comuniune cu El și cu semenii. 

Marele Solomon scrie cartea sa pornind de la principiul că omul trebuie să înțeleagă 

care este scopul înțelepciunii. Din acest motiv el evidențiază o formă de înțelepciune 

practică, ce are atribute religios morale și nu pune nicidecum accent pe forme de 



19 

 

înțelepciune abstractă, de natură filosofică care nu aduce omului nici o îmbogațire 

ontologică. 

Prin însușirea adevăratei înțelepciuni, omul iese din simpla raționalitate, ridicându-se 

pe sine la starea de dialog cu Dumnezeu, izvorul înțelepciunii.  Ajuns la starea de dialog cu 

Dumnezeu, dialog realizat prin intermediul rugăciunii, omul se desfată de lumina adevăratei 

înțelepciuni și o trăiește, face din ea un mod de viață, lipsită de egoism, plină de altruism. 

De aceea înțelepciunea de origine divină are un sens clar pentru om, căci ea nu rămâne o 

noțiune ce trebuie cunoscută, ci devine un mod de viață plin de iubire pentru Dumnezeu și 

pentru aproapele. 

Omul, ființă dihotomică, creată de Dumnezeu la finalul tuturor celor create, este prin 

definiție persoană capabilă de iubire și dialog. De aici rezultă că omul nu a fost creat pentru 

a sta cumva în izolare, ci mereu în comuniune de persoane, deci în societate. Pentru 

realizarea unor relații bazate pe iubire, drepate, compasiune, înțelegere, trebuie ca omul să 

se folosească de sfaturile înțelepciunii subiective. Numai prin intermediul punerii în 

practică a acestor sfaturi omul poate ajunge la fericirea cea mult dorită, fericire ce nu poate 

fi găsită în nimic din materialitatea lumii, căci „dobândirea înțelepciunii este mai de folos 

decât a argintului și mai de preț decât a aurului celui mai curat” (Prov. 3, 14). 

Omul care primește înțelepciunea dovedește un alt mod de gândire și de trăire în 

societate. El nu face voia sa, ci numai voia lui Dumnezeu, care îi aduce acestuia cununa 

veșniciei. Respectarea normelor religios-morale impuse de înțelepciunea subiectivă 

înseamnă o conduită morală ireproșabilă pentru om și implicit pentru societate. De aceea, 

cel care a primit înțelepciunea are datoria morală de a învăța și semenii, astfel încât normele 

înțelepciunii să fie cunoscute și puse în aplicare de către toți, de aici rezultând și unitatea 

societății. „Înțelepciunea nedată pe față este tot așa de folositoare ca și comoara ascunsă în 

pământ” (Sirah 41, 14). 

Pornind de la cunoaștera propusă de filosofie, Sfântul Pavel evidențiază încă de la 

început diferența fundamentală dintre înțelepciunea lumii acesteia și adevărata înțelepciune 

divină. El evidențiază acest aspect deosebit de important în prima sa epistolă adresată celor 

din Corint unde spune: „Pentru aceia dintre iudei şi elini, care sunt chemaţi, noi 

propovăduim pe Hristos, Cel ce este puterea lui Dumnezeu și înţelepciunea lui Dumnezeu” 



20 

 

(1, 24). Deja acest cuvânt exprimă faptul că înțelepciunea este una Ipostatică, iar Sfântul 

Pavel o identifică clar cu Logosul divin. 

Dacă analizăm mijloacele, scopul și obiectivele observăm că acest fel de înțelepciune 

diferă total de înțelepciunea lumească. Conform II Corinteni 2, 6-8, înțelepciunea pe care 

Pavel o propovăduiește nu este limitată asemenea înțelepciunii omenești, ci este 

înțelepciunea de taină „pe care a rânduit-o Dumnezeu mai înainte de veacuri, spre slava 

noastră”. Fiind de obârșie divină, această înțelepciune este numită în teologia lui Pavel 

„tainică, ascunsă”, având caracter mistic ce nu se află la îndemâna filosofiei. 

În ceea ce privește înțelepciunea lumii, ea reprezintă un cumul de idei care pot sau nu 

să fie valabile sau universal acceptate. Sfântul Pavel, având în teologia sa clar delimitată 

înțelepciunea lumii de înțelepciunea ce provine de la Dumnezeu, el nu se arată potrivnic 

înțelepților veacului său, chiar dacă aceștia dau dovadă de o înțelepciune limitată (I Cor. 1, 

19-20). Prin înțelepciunea lor s-a instaurat în lume o formă de rânduială de bună-viețuire 

socială, chiar dacă le lipsea viața religioasă. 

Hristos, Înțelepciunea supremă, este propovăduit de Pavel tuturor, căci porunca 

primită de la Hristos era aceea de a propovădui la toate neamurile „Dator sunt şi Elinilor şi 

barbarilor, înţelepţilor şi neînţelepţilor, pentru că puterea lui Dumnezeu este spre mântuire 

oricui crede” (Romani 1, 14-16). Fiind conștient de faptul că înțelepciunea care provine de 

la Hristos depășeșete cu mult oricare înțelepciune a lumii, Sfântul Pavel consideră că fiecare 

trebuie să primească acest dar de la Logos, dar al înțelepciunii care ferește pe om de orice 

neorânduială de natură morală. „Mă bucur deci de voi şi voiesc să fiţi înţelepţi spre bine şi 

nevinovaţi la rău” (Romani 16, 19). 

Deși de multe ori Sfântul Pavel atunci când prezintă înțelepciunea se folosește de 

înțelepciunea lumii, totuși face clar dinstincția dintre ea și cea duhovnicească uilizând 

termenul μωρία. Prin acest termen Apostolul tratează raportul dintre cele două înțelepciuni 

evidențiind în același timp că înțelepciunea duhovnicească fară credință este greu de primit 

numai din perspectivă rațională. De aceea Sfântul Pavel afirmă: „Iar noi propovăduim pe 

Hristos cel răstignit, pentru iudei sminteală, iar pentru elini nebunie” (I Cor. 1, 22). 

Nu întâmplător Chipul lui Dumnezeu, Logosul, a stat la baza creației, ca mai apoi, 

după vremea căderii, pentru ca omul să nu se adâncească în întunericul neștiinței și a 



21 

 

depărtării de Dumnezeu, tot Hristos să fie Cel care restaurează chipul nostru cel căzut, căci 

numai prin El, omul ar fi putut să fie rezidit.  

Fără jertfa unică a Fiului prin care firea Sa umană asumată prin întrupare este ridicată 

la cel mai înalt grad de perfecțiune și ascultare, firea noastră nu ar fi cunoscut niciodată 

iertarea. Așadar, fără jertfa Logosului, firea umană nu ar fi fost nicidecum restaurată prin 

propriile sale puteri. Îndumnezeirea omului după har nu ar fi fost nicidecum posibilă dacă 

Chipul Tatălui nu s-ar fi adus pe Sine preț de răscumpărare, iar omul ar fi rămas lipsit și 

îndepărtat de Dumnezeu ca urmare a întunecării rațiunii prin păcat. „Dar ca să nu se 

întâmple aceasta, Cuvântul netrupesc al lui Dumnezeu s-a imprimat în trup și acesta nu se 

mai teme de moarte, nici de corupție, având haina vieții și-n ea nimicindu-se corupția” . 

Prin jertfa de pe Golgota Hristos, Mântuitorul lumii distruge afectele firii noastre și dă 

omului posibilitatea de a se îndumnezei după har. 

Cuvântul lui Dumnezeu este înțelepciunea prin Excelență, este izvorul adevăratei 

înțelepciuni, căci El este și sursă a sfințeniei spre care tinde omul. Logosul nu are sfințenia 

prin participare, ci El, fiind Dumnezeu deplin este Însăși sfințenia. Faptul că Logosul 

acceptă întruparea denotă o iubire absolută și din această iubire rezultă responsabilitatea pe 

care Și-o asumă până la capăt. El, înțelepciunea Tatălui, cu siguranță că ar fi putut mântui 

pe om în alt mod, însă nu ar fi fost util pentru umanitate, căci firea noastră cuprinsă de 

neascultare și păcat nu ar fi fost vindecată, și, ca atare, ar fi căzut iar. 

Subiectivizarea roadelor mântuirii obiective se realizează, pe scurt, prin trăirea vieții 

în Hristos și prin urmarea faptelor pe care Logosul le-a realizat pentu fiecare dintre noi. 

Consecința acestui mod de viață este aceea că omul, luminat fiind de Duhul Sfânt, lucrează 

liber la propria mântuire prin practicarea virtuților. 

Iubirea de sine este antonimul iubirii semenilor, căci ea nu poate iubi nimic exterior 

ei. Altfel spus, omul care se iubește numai pe sine, urăște tot ce nu ține de sine, tot ce îi este 

exterior, iar înțelepciunea sa nu poate fi decât lumească, limitată. Adevărata înțelepciune 

care provine de la Dumnezeu nu poate pătrunde în omul marcat de această slăbiciune a 

iubirii de sine, de aceea un astfel de om, chiar dacă este iubitor de înțelepciune, el este 

limitat numai la cea lumească, relativă. 



22 

 

 Numai prin depășirea iubirii de sine, omul poate gusta din înțelepciunea care 

depășește rațiunea și implicit orice înțelepciune strict rațională. Această gustare din 

înțelepciunea divină începe din viața aceasta, căci urcușul duhovniceasc, sau creșterea 

duhovnicească a omului este un proces ce are la final întâlnirea cu Înțelepciunea lui 

Dumnezeu, Logosul divin. 

Practicând virtuțile, omul urcă treaptă cu treaptă pe drumul desăvârșirii suferind în 

același timp modificări ontologice, căci cel care este lucrător al virtuților fi poate fi decât 

smerit, cumpătat, altruist, plin de credință și nădejde și cel mai important plin de iubire față 

de Dumnezeu și de semeni. Acesta este drumul care duce la desăvârșire pornind de la 

înțelepciunea ce vine de la Dumnezeu și pe care Hristos Însuși o propovăduiește zicând: 

„Fiți desăvârșiți precum Tatăl vostru cel ceresc desăvârșit este” (Matei 5, 48). 

Este deosebit de important să se rețină faptul că înțelepciunea dăruită de Dumnezeu 

este complet diferită de înțelepciunea rezultată din analiza filosofică a unor elemente 

existente. Înțelepciunea ce provine de la Dumnezeu are un scop precis și anume acela de a-

l duce pe om la îndumnezeire, nu prin predestinație, ci prin voia și lucrarea personală. Pentru 

dobândirea acestei înțelepciuni este imperios necesară credința, fără de care omul nu poate 

vedea dincolo de limitările rațiunii. 

 

Bibliografie selectivă 

1. Aristotel, Metafizica, XII, 10, 1075, a în: Aristotelis Opera omnia. Graece et Latine. 

Volumen I–IV, Parisiis, Editore Ambrosio Firmin Didot, 1848–1857; trad. rom. de 

Şt. Bezdechi, în: Aristotel, Metafizica, Note şi indice alfabetic: Dan Bădărău, 

Bucureşti, Editura IRI, 1999. 

2. Aristotel, Politica, Ediţie bilingvă, Traducere, comentarii şi index de Alexander 

Baumgarten, cu un studiu introductiv de Vasile Muscă, Editura Iri, Bucureşti, 2001 

3. Arnson, Johan P., Shmuel Noah Eisenstadt, Björn Wittrock, Introduction: Archaic 

Backgrounds and Axial Breakthroughts, în: Johan P. Arnson, Shmuel Noah 

Eisenstadt, Björn Wittrock (eds.), Axial Civilizations and World History, Leiden, 

Brill, 2005 

4. Aubenque, Pierre, La matiêre chez Aristote, în „Philosophique”, 1, 1986 



23 

 

5. Balca, Diac. Dr. N., Deosebirea calitativă absolută între Dumnezeu și om și 

problema Revelației,  în Revista Teologică, an. XXVII, nr. 7-8, Sibiu, 1937 

6. Bobrinskoy Pr. prof. Boris, Taina Preasfintei Treimi, traducere Măriuca şi Adrian 

Alexandrescu, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti, 2005 

7. Bobrinskoy Pr. prof. dr. Boris, Rugăciunea inimii şi Euharistia (respectuos omagiu 

adus Părintelui Dumitru Stăniloae), traducere de Măriuca Alexandrescu în 

Ortodoxia (Preot acad. Prof. dr. Dumitru Stăniloae (1903-1993). O teologie pentru 

lumea contemporană), anul XLV nr. 3-4 iulie-decembrie 1993 

8. Borchert, Donald M. (Ed.), Encyclopedia of Philosophy, Second Edition, Vol. 7, 

Thomson Gale, 2005 

9. Bossuet, Elevation a Dieu sur tous les mysteres de la religion chretienne, Paris, 1923 

10. Botez, A., Structură, art. în Izvoare de Filozofie. Culegere de studii și texte, 

București, 1942,  

11. Bourgin C., Le Christ Pretre selon l’Epitre aux Hebreux, în Lumiere et vie, mars, 

1958 

12. Danielou Jean, Origene, Presentation de Michael Fedou, Editura Cerf, 2012 

13. Daniélou, Jean, Biserica primară (de la origini până la sfârşitul secolului al treilea), 

traducere de George Scrima, Editura Herald, București,  2008 

14. David, Diac. conf., P. I.,  A doua venire a Domnului (Parousia), în Ortodoxia, anul 

XXXVI, nr. 1, ian. – mart., 1984, Bucureşti 

15. Davy, M., Theologie et Mistique de Guillaume de Saint Thierry. La connaissance de 

Dieu, Paris, 1954 

16. Decaux, Alain, Viaţa Sfântului Pavel, Traducere din franceză şi note de Theodor 

Rogin, Editura Humanitas, Bucureşti 2007 

17. Decharme Paul, La critique des traditions religieuses chez les Grecs, des origines au 

temps de Plutarque, Paris, Alphonse Picard et Fils, 1904 

18. Delitzch, Sistem der Biblischen Psuchologie, Leipzig, 1861  

19. Derrida Jacques, Khora, traducere, cronologie şi Postfaţă de Marius Ghica, Craiova, 

Scrisul Românesc, 1998 

20. Devas, Ch. St., L Eglise et le progres du monde, trad. de l anglais par le P.J. Folghera, 

Paris, 1909 



24 

 

21. Diac. prof. dr. Nicolae Balca, Istoria filosofiei antice, Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1982 

22. Evagrie Ponticul, Capete despre deosebirea patimilor și a gândurilor, în Filocalia, 

Ediția Dumitru Stăniloae, vol. I. 2017 

23. Evdokimov, Paul, Ortodoxia, traducerea de IPS prof. Irineu Popa, Bucureşti, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 1996 

24. Evdokimov, Paul, Prezenţa Duhului în Tradiţia Ortodoxă, Traducere, prefaţă şi note 

de Pr. Dr. Vasile Răducă, Editura Anastasia, 1995 

25. Fallon J.E., Truth in the Bible, în New Catholic Encyclopedia, S. Francisco, Toronto, 

London, Sidney, vol. XIV, 1967 

26. Felmy, Karl Christian, Dogmatica experienţei ecleziale. Înnoirea teologiei ortodoxe 

contemporane, traducere de pr. prof. Ioan Ică, Sibiu, Editura Deisis, 1999 

27. Fericitul Augustin, Confessiones (Mărturisiri), traducere şi indici de Prof. dr. docent 

Nicolae Barbu, Introducere şi note de Preot prof. dr. Ioan Rămureanu, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1985 

28. Knoy I.B., Die Pãdagogie der Hl. Schrift, Regensburg, 1925 

29. Lalande, A., Vocabulaire tehnique et critique de la philosophie, vol. I., Paris, 1928  

30. Larchet, Jean-Claude, Semnificaţia trupului în Ortodoxie, traducere de Monahia 

Antonia, Editura Basilica a Patriarhiei Române, 2010 

31. Lesetre H., La Sainte Bible avec commentaires. L’Ecclesiologie, Paris, 1896 

32. Lidell, George and Scott, Robert, Greek English Lexikon, Oxford, 1925 

33. Loichiță, V., Perihoreză și enipostasia în Dogmatică, în Ortodoxia, an X, nr. 1, 1959  

34. Lossky V., Essai sur la Theologie mystique de l’Eglise d’Orient, Paris, 1944 

35. Lossky, Vladimir, Introducere în teologia ortodoxă, traducere de Lidia şi Remus 

Rus, Editura Sophia, Bucureşti, 2006 

36. Lossky, Vladimir, Teologia Mistică a Bisericii de Răsărit, traducere de Pr. Vasile 

Răducă, Editura Bonifaciu, 1998 

37. Loth, Andrew, Originile tradiţiei mistice creştine. De la Platon la Dionisie 

Areopagitul, traducere de Elisabeta Voichiţa Sita, Cuvânt înainte de I. Ică jr., Editura 

Deisis, Sibiu, 2002,  



25 

 

38. Meyendorff, John, Teologia bizantină, traducere de Pr. conf. dr. Alexandru I. Stan, 

Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 

1995 

39. Mihoc, Pr. asist., Vasile, Eclesiologia Noului Testament, în Studii Teologice, anul 

XXIX, nr. 3-4, martie - aprilie, 1977, Bucureşti 

40. Mladin, Mitropolit Nicolae, Orest Bucevschi, Contantin Pavel, Ioan Zagrean, 

Teologia Morală creștină, vol. II, Ed. Reîntregirea, Alba-Iulia, 2003 

41. Mocanul, Pr., Mihai, Aspecte ale apofatismului antropologic în Ortodoxia, anul 

XLVII, nr. 1-2, ian.-iun., Bucureşti, 1995 

42. Moisescu Prof. Justin, Activitatea Sf. Ap. Pavel la Atena, Iaşi 1946 

43. Moltmann Jürgen, Dumnezeu în creaţie, traducere de Pr. drd. Sorin Bugner, Pr. prof. 

dr. Emil Jurcan,  Pr. lect. Jan Nicolae , Asist. dr. Lucia Colda, Editura Reîntregirea, 

Alba-Iulia, 2007 

44. Moltmann, Jürgen, Theologie der Hoffnung, München, 1964 

 


