
 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 
Prof. Univ. Dr. Nicolae Brînzea 

 

 

DOCTORAND: 

   Pr. Dumitrescu Constantin 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSTANŢA 

2020 

 



UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANŢA 

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT TEOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

 

 

MUZICA BISERICEASCĂ. IZVOARE ȘI 

CONVERGENȚE INTERCONFESIONALE  

Rezumat 

 

 

 

 

COORDONATOR ŞTIINŢIFIC: 
Prof. Univ. Dr. Nicolae Brînzea 

 

 

DOCTORAND: 

   Pr. Dumitrescu Constantin 

 

 

 

 

 

 

 

CONSTANȚA 

2020 

 



 

CUPRINS 

 

 

INTRODUCERE........................................................................................5 

1. Importanța și actualitatea temei.............................................................14 

2. Originalitatea, obiectivele și ipotzele cercetării.....................................16 

3. Metode moderne de cercetare................................................................17 

 

CAPITOL I 

CÂNTUL SACRU ȘI IZVOARELE SALE PRECREȘTINE 

I. 1. Analiză preliminară.............................................................................19 

I. 2. Cântul sacru în spațiul cultural al Vechiului Testament.....................22 

I. 3. Cântul sacru în spațiul Carpato-Danubiano-Pontic............................35 

 

CAPITOL II 

MUZICA SACRĂ ÎN TEOLOGIA NOULUI TESTAMENT 

II. 1. Noțiuni introductive..........................................................................44 

II. 2. Cântarea bisericească în perioada primară a bisericii. Atributele rugăciunii 
cântate.......................................................................................46 

II.3. Temeiurile cântului sacru...................................................................51 

II.3.1. Cântul sacru – explicare terminologică...........................................53 

II.3.2. Cântul sacru creștin versus muzica Vechiului Testament...............58 

II.3.3. Cântul sacru – modalitate de exprimare a trăirii în Hristos.............61   

II.3.4. Conceptul de cânt sacru în teologia Sfântului Pavel.......................66 

II.4. Simbolismul sunetului muzical în teologia Noului Testament...........71 

II.5. Elemente Biblice ale cântului sacru în Biserica Ortdoxă, în Missa  

Catolică și serviciul religios protestant.......................................................76 

 

 



 

CAPITOL III 

MUZICA RELIGIOASĂ ÎN RĂSĂRIT ȘI ÎN APUS. IZVOARE ÎN SECOLELE 
I-III............................................................................................................84 

III.1. Cântul sacru în teologia Sfinților Părinți...........................................84 

III.2. Muzica religioasă în literatura profană.............................................91 

III.3. Cântul sacru în teologia patristică din Răsărit...................................98 

III.4. Cântul sacru în teologia patristică din Apus.....................................107 

 

CAPITOL IV 

IZVOARELE MUZICII RELIGIOASE ÎN SECOLELE IV – V. 

MANIFESTAREA EI ÎN PRINCIPALELE CENTRE ALE LUMII CREȘTINE 

IV.1.  Muzica religioasă în Alexandria....................................................112 

IV. 2. Cântul sacru în Capadocia.............................................................117 

IV.3. Cântul sacru în Ierusalim și Antiohia. Imnologie și psalmodiere...125 

IV.4. Imnologia din Siria veacului IV......................................................132 

IV.5. Cântul sacru din secolele IV-V în centrele occidentale..................139 

IV.6. Valențe spirituale ale cântului sacru...............................................167 

IV.6.1. Expresia monodică a muzicii religioase. Stilul coral gregorian..168 

IV.6.2. Expresia polifonică a muzicii bisericești.....................................171 

 

Concluzii.................................................................................................174 

Bibliografie.............................................................................................184 

 

 

 

 

 

 

 

 



Rezumat 

 

 

Cântul sacru a fost dintotdeuna metoda cea mai eficientă în sensibilizarea omului. Încă 

din antihitate valoarea muzicii în general era pusă lângă marile valori ale timpului, valori 

precum astronomia, fizica și geometria, fiind absolut necesară celor ce doreau să 

aprofundeze adâncurile filosofiei. Adesea marii filosofi cerea celor ce doreau să intre în 

cunoașterea misterelor filosofiei, să dețină noțiuni profunde de muzică, căci înțelegeau încă 

de pe atunci, valoarea incomensurabilă a sensibilității pe care aceasta o posedă și o transmite 

omului. 

Lumea Vechiului Testament primimd prin Moise și prin prooroci revelația divină în 

chip nedesăvârșit, aceasta desăvârșindu-se prin Fiul lui Dumnezeu, odată cu actul întrupării, 

s-a apropiat de Dumnezeu tot prin intermediul muzicii, care, transpusă în învățăturile 

primite prin revelație, a devenit muzică religioasă. Textele Legii vechi, vorbind despre 

sfințenia lui Dumnezeu, despre iubirea Sa din actul creator ce se va vedea desăvârșit în jertfa 

de pe Golgota, au devenit texte sacre, care aveau ca principal scop păstrarea poporului în 

Legea lui Dumnezeu. După cum știm, poporul ales fiind înconjurat de neamuri păgâne, 

neamuri ce erau idolatre, scopul muzicii era acela de a păstra mereu în mintea omului 

normele revelate de Dumnezeu, pentru a fi puse în practică.  

Pe parcursul Vechiului Testament muzica ritualurilor religioase capătă diferite forme, 

proprii sau împrumutate de la alte popoare. Astfel, ritualurile religioase de la Templu, sunt 

acum acompaniate de o muzică religioasă ce era însoțită de instrumente. Acestea aveau 

menirea de a înfrumuseța pe de o parte, și de a impresiona mulțimea pe de altă parte. 

Rugăciunea pentru a fi completă, trebuie să fie cântată, iar poporul evreu a făcut din această 

practică o lege, chemând pe Domnul în rugăciunea lor, aducându-i această jertfă de laudă: 

„Tie-ți voi aduce jertfă de laudă și numele Domnului voi chema” (Ps. 115, 8). 

Analiza scrierilor Vechiului Testament în general și a psalmilor în special denotă clar 

faptul că muzica religioasă spre deosebire de rugăciunea rostită, are capacitatea de a 

sensibiliza mai mult pe om, acesta iubind mai mult pe Dumnezeu și dorind apropierea de 

El. De aceea psalmistul ține să precizeze că metoda cea mai fructuoasă a rugăciunii este cea 

cântată, lucru dovedit real de cei cuvioși: „Cântați Domnului cei cuvioși ai Lui, lăudați 

pomenirea sfințeniei Lui” (Ps. 29, 4). 



Cântul sacru din perioada Legii Vechi a cunoscut o dezvoltare foarte rapidă, trecând, 

de la cântarea numai prin intemediul glasului, la cântarea cu ajutorul instrumentelor. Fiind 

de o importanța capitală în manifestarea cultului, aceste instrumente au fost introduse în 

Templu, pornind de la premisa că prin intermediul lor, inimile credincioșilor se pot înălța 

în cântare dulce către Dumnezeu, într-un mod mult mai profund. Temeiul acestei idei îl 

aflăm în cuprinsul psalmului 80 care spune: „Cântați în psalmi și bateți din timpane; cântați 

dulce din psaltire și din alăută!” (Ps. 80, 2). 

Cântarea cea nouă a Legii vechi aduce în prim plan instrumentele muzicale ca 

indispensabile cultului divin. Toate serviciile religioase erau acompaniate de aceste 

intrumente. Mai mult, instrumentele erau acum împărțite pe categorii, astfel, cornul spre 

exemplu putea fi folosit numai de către fiii lui Aaron. 

Momentul culminant al muzicii religioase evreiești a fost atins atunci când Templul a 

fost gata. În acest moment istoric, în ritualul e se săvârșea la Templul nou construit, 

presupunea participarea a nu mai puțin de opt mii de persoane care cântau la diferite 

instrumente.  

Din cuprinsul Sfintei Scripturi, analiza textelor vetero-testamentare denotă faptul că 

muzica la evrei, atât cea cu caracter religios, cât și cea cu caracter laic a cărei structură are 

puternice influențe religioase, era mai dezvoltată la poporul ales, comparativ cu celelalte 

popoare din Orient. Încă de timpuriu, poporul evreu avea maeștrii în lumea muzicii, atât 

vocali cât și foarte buni cunoscători ai instrumentelor. 

Analiza cântului poporului evreu denotă o cântare specială, diferită de a altor neamuri 

păgâne. Muzica lor evidențiază viața și trăirea spirituală a poporului, punând în lumină în 

același timp și viața socială dezvoltată în relațiile interumane. În muzica lor sunt evidențiate 

elemente specifice care asigură identitatea unui ethos aparte, unic. Diferența fundamentală 

dintre ethosul cântului realizat de poporul evreu, și totalitatea influențelor intrate oarecum 

în muzica lor este aceea că, orice împrumut nu a rezistat, dăinuind peste timp numai 

elementele autentice. 

În spațiul Carpato-Danubiano-Pontic muzica era considerată una dintre marile arte. Și 

aici poporul traco-dac avea propriile caracteristici muzicale definitorii. Și aici erau utilizate 

instrumente muzicale, însă la un nivel mult sub poporul evreu. Scopul lor era acela de a 

creiona o linie melodică, care să fie urmată de cel ce cânta cu glasul.  



Muzica religioasă în această zonă geografică avea la acea vreme un caracter mistic. 

Se considera că prin intermediul ei se puteau liniști diferite fenomene ale naturii. Tot 

poporul de aici considera muzica ca pe un medicament ce avea capacitatea de a vindeca pe 

om, prin sentimentul liniștitor pe care-l transmitea. Chiar marele Platon amintește într-una 

din scrierile sale că, un vraci al lui Zalmoxix l-a învățat un cântec tămâduitor.  

Desigur că și aici muzica cunoaște o evoluție devenind de la un somplu cântec de 

liniștire la o adevărată artă ce era studiată și dezvoltată. Conform lui Strabon, cei din vchime 

ce se ocupau cu muzica erau Orfeu, Musaios și Thamiris. Isvoarele istorice demonstrează 

faptul că aceștia erau de neam trac. 

Convergența primă ce rezultă între poporul evreu și neamul lui Zalmoxix este aceea 

că, apreciau muzica concretizând această apreciere în dorința permanentă de a o dezvolta. 

De asemenea vedem că ambele popoare, o considerau vindecătoare, deci cu puteri 

tămăduitoare și atât evreii, cât și poporul traco-dac utilizau instrumente muzicale, chiar dacă 

le întrebuințau în mod diferit. Evreii aveau de partea lor o formă de revelație mult mai 

profundă decât poporul de aici, de aceea și utilizarea muzicii se realiza la un alt nivel. 

O altă convergență a acestor neamuri este aceea că venerau prin intermediul cântului 

sacru un singur Dumnezeu, deci făceau parte din categoria popoarelor monoteiste, chiar 

dacă poporul traco-dac, pe lângă Zalmoxix, avea un ritual dedicat și altor zei mai mici, 

datorită lipsei revelației, căci nu știau de Yahve.  

Desigur că principalul factor al dezvoltării distince a fost diferența lingvistică, care, 

coroborată cu numeroși alți factori, a dus la o dezvoltare unicată a fiecărei tradiții muzicale 

în parte. Este firesc de altfel, ca atunci când se întâlnesc tradiții diferite, însoțite de diferențe 

culturale și factori proprii de civilzație, să rezulte o dezvoltare armonioasă a fiecareia, fără 

ca să existe nici o formă de contopire. 

Aceste convergență privite din perspectiva evoluției muzicale religioase denotă că 

ambele popoare au pornit de la forma muzicii unde vesurile erau interpretate numai vocal, 

iar apoi, din dorința de îmbogățire a sunetelor muzicale, a liniilor melodice, au apelat la 

instrumente, fiecare popor având râvna sa proprie.  

Un alt punct de convergență între aceste două popoare este forma ritualului ce 

includea mereu o formă de muzică religioasă, caracteristică fiecăruia în parte. Ambele 

neamuri celebrau forma de jertfă sângeroasă, la evrei limitându-se la jertfe animale, iar la 



traco-daci ajungând până la jertfe umane. În ambele cazuri, erau un ritual bine stabilit, 

însoțit de rugăciuni exprimate prin muzică, ce adesea era acompaniată de instrumente.  

Un alt punct de convergență poate fi descoperit în motivul jertfelor și implicit a 

muzicii sacre. Ambele popoare căutau împăcarea cu divinitatea și obținerea iertării, fapt 

imposibil de realizat prin intermediul sacrificiilor animale sau chiar umane, căci toate 

acestea s-au dovedit incapabile să aducă iertarea, rămânând mereu externe omului. Prin 

faptul că, nu existau modificări ontologice în firea umană, și prin faptul că omul se întorcea 

mereu la păcat.  

La „plinirea vremii” (Gal. 4, 4), când umanitatea era pregătită prin revelație pentru 

primirea Celui „prin care toate s-au făcut” (Ioan 1, 3), are loc întruparea Fiului lui 

Dumnezeu, Care aduce în lume, pentru toate popoarele revelația absolută. Dumnezeu se 

descopere pe Sine într-un mod accesibil raționalității limitate a omului, astfel încât el să 

înțeleagă incapabilitatea jertfelor sângeroase practicate de popoarele pământului, pentru 

obținerea iertării și ajutorului divin. Dacă în perioada antică cântul sacru avea forma unei 

incantații și era adresat unei divinități închipuite, începând cu perioada Vechiului 

Testament, prin pronia divină, muzica sacră capătă o formă incipientă și un sens special, 

prin faptul că nu se mai adresează numeroșilor zei închipuiți, ci numai Unicului Dumnezeu 

revelat prin Prooroci. 

În Noul Testament, muzica sacră atinge scopul său de drept, căci este închinată lui 

Dumnezeu, întreit în Persoane. Odată ce toate jertfele sângeroase au încetat prin împlinirea 

singurei jertfe sângeroase necesare umanității, cea a Fiului lui Dumnezeu, ritualurile 

barbare, sângeroase se dovedesc inutile, căci Mântuitorul lumii desființează prin jertfa Sa 

orice alt tip de jertfă sângeroasă. De acum, muzica sacră iese din ritualul sângeros al 

neamurilor și se îmbracă în haine alese, scopul său fiind preamărirea lui Dumnezeu. Această 

nouă formă de jertfă este bineplăcută Creatorului, iar mărturie stau numeroasele temeiuri 

Scripturistice. 

Revelația adusă lumii de Cuvântul lui Dumnezeu, evidențiază adevărata închinare 

iubită de Dumnezeu, cea „în duh și în adevăr”, iar cântul sacru are un cu totul alt înțeles 

decât în trecut. Acum dispar instrumentele muzicale, a căror utilitate nu mai corespunde cu 

cerința lui Dumnezeu. Acum Dumnezeu cere în mod explicit de la om inima sa, pe care o 

înalță împreună cu mintea, în jertfa cea de laudă. Complexitatea sensului pe care cântul 



sacru îl capătă în Noul Testament, face ca elementele divergente să fie mai multe decât cele 

convergente.  

Această greutate în găsirea convergențelor dintre cântul sacru creștin, caracteristic 

Noului Testament și muzica sacră specifică poporului evreu sau chiar popoarelor păgâne, 

este justificată prin gradul diferit de descoperire a lui Dumnezeu. La poporul evreu a fost o 

revelație nedeplină, conformă posibilității de înțelegere a poporului, la neamurile păgâne 

vorbim de o formă de revelație naturală, iar în Noul Testament, venirea în lume a Logosului, 

cheamă toate neamurile la cunoașterea lui Dumnezeu.  

Un punct de convergență muzicală între Vechiul și Noul Testament nu constă în 

împrumutarea stilului de cânt al Legii vechi, ci numai a psalmilor marelui David, care acum 

sunt deplin înțeleși, iar prin textul lor, cântul sacru al Bisericii lui Hristos, se adresează 

tuturor nevoilor umanității. 

Creștinismul și-a configurat cântul sacru pe baza revelației, acesta fiind adresat unui 

Dumnezeu Personal, care nu stă ascuns în transcendența Sa, ci întră în dialog și comuniune 

cu omul, care răspunde iubirii Creatorului prin jertfa de laudă adusă prin intermeiul cântului. 

Ajuns la o astfel de înțelegere, creștinismul înlătură toate elementele muzicii sacre din 

vechime, care se dovedesc lipsite de sens și de trăire duhovnicească. 

Această înlăturare se datorează în primul rând modului de adresare. Creștinii cunosc 

acum un Dumnezeu unic în ființă, dar întreit în Persoane, iar adresare către El se realizează 

în acest sens. Al doilea motiv al scoaterii din cântul sacru a tuturor practicilor și chiar a 

instrumentelor muzicale se datorează faptului că, creștinismul nu se poate asemăna nici cu 

Legea veche, cea lipsită de mântuire, nici cu popoarele păgâne, și nici cu rânduiala 

neamurilor prin care organizau ospețe acompaniate de instrumente muzicale.  

Prin cântarea vocală, lipsită de partea tehnică a instrumentelor, este mai evidentă 

relația om-Dumnezeu, relație caracterizată de iubire a Creatorului față de creație pe de o 

parte, și de răspunsul pe care omul, ființă rațională, îl oferă iubirii lui Dumnezeu. Creatorul 

fiind iubire de Persoane, oferă iubirea intratrinitară și omului, sau mai bine spus o 

prelungește către om, acesta putând gusta din ea încă din viața aceasta, urmând ca mai apoi, 

în starea de mântuire să ajngă la starea trăirii în iubirea Sfintei Treimi.  

Indiferent cât de frumoasă ar fi cântarea instrumentelor, ea este lipsită de suflet, 

definindu-se o cântare matematică. Absența sufletului denotă o absență a rugăciunii, 



instrumentele prin sunetele lor perfecte, neputându-se ridica niciodată la valoarea cântării 

vocale executată chiar imperfect de un suflet curat aflat în căutarea rugăciunii profunde. 

Scriptura Noului Testament fiind adresată tuturor popoarelor, deci și celor păgâne, ea 

era utilizată în cultul divin și ca mijloc special de propovăduire a adevărului revelat, iar 

faptul că Sfinții Apostoli scot instrumentele muzicale prezente în Vechiul Testament, fac 

aceasta din următoarele considerente: 

1. adevărul exprimat în cântul sacru numai prin intermediul cântării vocale elimină 

dintru început orice formă de ritual manifestat prin dans, așa cum era obieceiul neamurilor 

păgâne. 

2. în Duhul lui Hristos, rugăciunea cântată are un alt scop decât cel artistic și anume 

ridicarea minții și inimii omului la o anume trăire duhovnicească, astfel încât cântul sacru 

să aducă ofrandă lui Dumnezeu o inimă curată și nicidecum un bagaj de cunoștințe 

muzicale, bagaj necesar interpretării la instrumente. 

Prin raportarea diferită a omului la Dumnezeu potrivit teologiei Noului Testament se 

pot căuta convergențe între teologia de Răsărit și de Apus, și mai puțin între creștinism, 

iudaism sau muzica neamurilor păgâne. Prin cântul sacru nu se urmărește nici încântarea 

celor ce ascultă pentru a fi nevoie de o interpretare teatrală, nici emoțiile psihologice care 

să aducă o anume satisfacție celor ce ascultă. Cântul sacru este conceptul adorării pure a lui 

Dumnezeu prin inima omului. Această formă de „jertfă de laudă” (Evrei 13, 15) este exact 

opusul jertfelor sângeroase ale Legii Vechiului Testament ce s-au dovedit incapabile să 

aducă iertarea divină. De aceea, cântul sacru realizat în inimă este forma cea mai curată de 

jertfă pe care omul o poate aduce lui Dumnezeu. 

În primele secole creștine, analiza firului istoric până în secolul V atestă faptul că în 

cea mai mare parte, Biserica lui Dumnezeu, păstrează în Duhul lui Hristos buna rânduială 

a cântului sacru. Mulți Sfinți Părinți atât din Răsărit cât și din Apus propovăduiesc adevărul 

revelat și mai apoi legiferat prin Sinoadele Ecumenice, prin intermediul cântului sacru. 

Această metodă se dovedește extrem de eficientă, fapt dovedit de ereticii precum Arie și 

Nestorie, care, văzând utilitatea cântului sacru în propovăduire, și-au formulat melodii 

pentru ereziile lor.  

Toți Sfinții lui Dumnezeu, părinți și scriitori bisericești, din Răsărit și din Apus, sunt 

într-un singur gând în ceea ce privește cântul sacru, interpretarea sa având scopul de a aduce 

jertfa de laudă lui Dumnezeu, de a apropia pe om de Creator, și de a realiza comuniunea 



dintre Necreat și creat. În aceste secole, și în special în secolul IV, psalmodierea și 

imnologia sunt într-o continuă dezvoltare, însă nu apelând la forme laice, străine de Hristos, 

ci menținându-se mereu în prescripțiile Sfinților Apostoli.  

Continuând prezentarea firului istoric vedem că începând cu Papa Grigorie cel Mare 

convergența muzicală dintre Răsărit și Apus se transformă în divergență. Prin faptul că 

lucrarea de față analizează izvoarele principalelor tipuri de muzică sacră, adică începutirile 

lor, din dorința de a găsi puncte de convergență, trebuie puse în discuție și schimbările 

radicale ale cântului sacru creștin ce au rezultat poate din dorința unei mai mari evoluții, așa 

cum este cazul Apusului. 

Cu toate acestea, chiar și după mare reformă muzicală realizată de Papa Grigorie, prin 

noul stil grigorian, între Răsărit și Apus există încă puncte de convergență, bazate mai mult 

pe terminologia utilizată în timpul cântării și mai puțin pe formele și formulele muzicale. 

Astfel, termeni precum aliluia, sau anumite imnuri din secolul IV sunt utilizate în ambele 

tradiții.  

 Analiza unor notații muzicale, atât din ortodoxie, cât și din catolicism denotă 

utilizarea comună a termenului de mărire, de unde rezultă un izvor comun al cântului sacru, 

și implicit o posibilă convergență terminologică.  

Dacă muzica în sine poate fi un mijloc de convergență interconfesională, modalitatea 

realizării ei nu permite însă nici o formă de dialog ecumenic. Lumea catolică și cea 

protestantă îmbrățișează ideea de instrument în cult, având ca fundament Vechiul Testament 

și practicile ritualice săvârșite înainte de Hristos. 

Prin faptul că Biserica Ortodoxă nu acceptă în cultul divin prezența instrumentelor 

demonstrează că, Legea lui Hristos cere un cânt mai special, mai sacru, ce presupune o între 

pătrundere între minte și inimă. Apoi, ținând cont de faptul că prin unica jertfă a Fiului lui 

Dumnezeu, ritualurile jertfelor sângeroase din cultura poporului evreu sunt dovedite ca fiind 

fără folos, pe baza Noului Testament, cântul sacru ortodox exclude total instrumentele din 

cult. De aceea și Sfântul Apostol Pavel evidențiază: „De aș grăi în limbile oamenilor și ale 

îngerilor, iar dragoste nu am, făcutu-m-am aramă sunătoare și chimval răsunător” (I Cor. 

13, 1). 

Din acest verset rezultă clar că relația dintre rațiunea și inima omului, exprimată prin 

cântul sacru, este mai de preț decât sunetele emise de chimval. Cu alte cuvinte, 

instrumentele din cadrul cultului catolic și protestant, pălesc în valoare, în fața cântului 



sacru ortodox, unde mintea coboară în inimă, și împreună se înalță în rugăciune către 

Dumnezeu. 

Un aspect convergent între Răsărit și Apus ce trebuie menționat este că și azi, în cultul 

celor două tradiții, există imne preluate din secolul IV, care se utilizează în serciviul divin 

public contempoaran. Un astfel de imn este cel compus de Sfântul Niceta de Remesiana, 

intitulat „Pe Tine Dumnezeule Te lăudăm”. 

Din moment ce acest imn, compus desigur sub inspirație divină de către Sfântul 

Niceta, se cântă în ambele biserici, chiar și după ruptura produsă de Mare Schismă din 1054, 

rezultă că, imnologia primelor veacuri, precum și cântul sacru, reprezintă fundamentele 

bisericilor, care, chiar despărțite, ele se unesc prin cântarea acestui imn.   

Acest imn, deosebit nu doar prin frumusețe, ci și prin modul alcătuirii sale, exprimă 

într-o manieră poetică, învățătura de credință despre unicitatea lui Dumnezeu ca ființă 

Absolută, învățătura triadologiei, învățătura despre creație, învățătura despre Logosul divin, 

despre jertfa și mântuirea adusă lumii prin jertfa Fiului, despre Biserică. 

Rezumând cele evidențiate, rezultă că muzica religioasă a primelor veacuri creștine 

reprezintă fundamentul trăirii în Hristos, fundament de care Ortodoxia nu s-a îndepărtat 

niciodată, păstrând cu sfințenie psalmodierea și imnologia ca mijloace de realizare a 

rugăciunii adevărate și implicit a comuniunii dintre Persoanele Sfintei Treimi și persoanele 

umane. cântul sacru creștin nu își află fundamentul în muzica Vechiului Testament sau în 

muzica popoarelor păgâne, căci sensul adresării ei către Divinitate este cu totul altul.  

Din moment ce bisericile s-au despărțit, întâi catolicismul și apoi din el 

protestantismul îndreptându-se din perspectivă muzicală către alte scopuri, trebuie 

menționat că această evoluție către nicăieri a Apusului și implicit a protestantismului 

rezultat din el, aduce cu sine o pierdere de sens a trăirii în Hristos. Profunzimea rugăciunii 

primelor veacuri păstrată și azi în Răsărit, își pierde sensul autentic în Apus prin 

introducerea instrumentelor și a diferitelor forme de cânt, forme ce apar și dispar din istorie, 

dovedindu-și incapacitatea de a uni pe Dumnezeu cu omul, în adevărata comuniune a iubirii 

interpersonală. 

Cu toate aceste elemente ce diferențiază Răsăritul de Apus, unul punând accent pe 

trăire, iar celălalt pe frumusețea sunetelor muzicale, există totuși imne celebre ce arată 

unitatea lor în izvorul comun al Evangheliei lui Hristos, ceea ce demontrează că muzica 

religioasă poate fi socotită poate cel mai bun mijloc de congruență între tradiții separate 



canonico-dogmatic. În acest sens concluzionăm afirmând muzica religioasă ca cea mai bună 

modalitate de apropiere a tradițiilor diferite în dialogul ecumenic realizat pe criterii 

muzicale. Acolo unde canoanele și dogmele nu izbutesc undialog ecumenic, muzica 

religioasă, prin izvorul ei comun, reprezintă singura modalitate de apropiere între tradiții.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

 

I. EDIȚII ALE SFINTEI SCRIPTURI 

 

1. BIBLIA sau SF. SCRIPTURĂ, tipărită cu binecuvantarea Preafericitului Părinte 

Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, cu aprobarea Sfântului Sinod, 

Editura Institutului Biblic și de Misiune Ortodoxă, București, 2008. 

2. BIBLIA sau SF. SCRIPTURĂ, Ediție jubiliară a Sfântului Sinod, tipărită cu  

binecuvântarea Preafericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 

Române, versiune diortosită după Septuaginta, redactată și adnotată de 

Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiep. Clujului, EIBMBOR, București, 2001. 

3. Robertus Weber (Ed.), Biblia Sacra Iuxta Vulgatum Versionem, Deutsche 

Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1994 

4. THE GREEK NEW TESTAMENT SBL EDITION, ed. Michael W. Holmes, 

Society of Biblical Literature, 2010. 

 

 

II. EDIȚII PATRISTICE 

 

1. Ambrozie, Imnuri,VIII,  în Scrieri, în col. PSB, vol. 53, trad. de Lect. Dr. Dan 

Negrescu, Ed. IBMBOR, București, 1994 

2. Atanasie cel Mare, Cuvânt împotriva arienilor, I, 20-21, trad. de Pr. Prof. D. 

Stăniloae în colecţia «Părinţi şi Scriitori bisericeşti¬, nr. 15, Bucureşti, 1987. 

3. Idem, Cuvânt împotriva elinilor, P.S.B., trad. Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, 

EIBMBOR, Bucureşti, 1987. 

4. Idem, Orationes Adversus Arianes, în Patrologia Grecae 26, J. P. Migne, Paris, 

1857. 

5. Idem, Trei cuvinte împotriva arienilor, în colecție PSB, vol 15, trad. de Pr. Prof. 

D. Stăniloae, Ed. IBMBOR, București, 1987 



6. Idem, Viața Cuviosului Părintelui nostru Antonie, în Scrieri, Partea a II –a, în 

PSB, vol. XVI, trad. de Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Ed. IBMBOR, București, 

1988 

7. Avva Antonie, Patericul egipitean, Alba-Iulia, 1990 

8. Avva Isaia, Grădina de flori duhovniceşti, Editura Bunavestire, Bacău, 2001 

9. Chiril al Alexandriei, Comentariu la Ioan, în colecția PSB, vol. 41, trad. 

introducere și note de Pt. Dumitru Stăniloae, Editura IBMBOR, București, 2000 

10. Idem, Despre Sfânta Treime, în colecția PSB, vol 40, trad. de Pr. D. Stăniloae, 

Ed. IBMBOR, București, 1994 

11. Idem, Glafire, în PSB, vol. 39, trad. de Pr. Prof. D. Stăniloae, Ed. IBMBOR, 

București, 1992 

12. Chiril al Ierusalimului, Cateheze. Partea II, în col. "Izvoarele Ortodoxiei nr.7", 

trad. de Pr. D. Fecioru, EIBMBOR, Bucureşti 1943. 

 

III. DICȚIONARE, LEXICOANE, ENCICLOPEDII ȘI CONCORDANȚE 

BIBLICE  

 

1. A Greek English Lexicon of the New Testament and Other Early Christian 

Literature, Frederick William Danker (Ed.), 3rd edition, University of Chicago 

Press, 2001 

2. Catholic Bible Dictionary, Scott Hahn (Ed.), Crown Publishing Group, 2009 

3. Dictionary for Theological Interpretation of the Bible, Kevin J. Vanhoozer (Ed.), 

Society for Promoting Christian Knowledge, London, 2005 

4. *** Dictionnaire de spiritualité, Paris, Beauchesne. 1974, tome VIII, article « 

Jean le Baptiste ¬. p. 175-192. 

5. *** Dictionnaire de théologie catholique, article Prophête, Paris, Letouzey et 

Ané, 1950. 

6. Dictionary of New Testament Background, Craig A. Evans, Stanley E. Porter 

(Eds.), InterVarsity Press, Leicester, 2000 

7. Dictionary of the Later New Testament & Its Developments, Ralph P. Martin 

and Peters H. Davids (Eds.), InterVarsity Press, Downers Grove, 1997 



8. Dicţionar Biblic, J. D. Douglas (Ed.), traducere de Liviu Pop, John Tipei, 

Societatea Misionară Română Editura "Cartea Creştină", Oradea, 1995 

9. Dicţionar Biblic, Vol. I, traducere din limba franceză de Constantin Moisa, 

Editura Stephanus, Bucureşti, 1995 

10. *** Eerdmans Dictionary of the Bible, Amsterdam University Press, 2000. 

11. *** Encyclopaedia Judaica, 2nd edition, Detroit, MacMillan, 2007.  

12. Adnês, P., art. „Pénitence”, în Dictionnaire de Spiritualité, XII, p. 943-1010. 

 

 

IV. PATROLOGIA GREACĂ ȘI LATINĂ 

   

1. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, , Mediolanensis Episcopi, Epistolarum classis I, 

Epistola LXIII, 82, în P.L., XVI, Paris, 1845, col. 1213. 

2. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De Elia et jejunio, XV, 55, în P.L., t. XIV, Paris, 

1845, col. 717. 

3. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De interpellatone Job et David, Lib. II, VI, 23-24, 

în P.L., t. XIV, Paris, 1845, col. 867. 

4. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De Jacob et vita beata, Liber I, VIII, 39, în P.L., 

t. XIV, Paris, 1845, col. 614. 

5. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De Jacob et vita beata, Liber II, XII, 56, în P.L., 

t. XIV, Paris, 1845, col. 637. 

6. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De officiis ministrorum, Lib. I, XLI, 202, în P.L., 

XVI, Paris, 1845, col. 84. 

7. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De virginibus, Lib. I, III, 12, în P.L., XVI, Paris, 

1845, col. 192. 

8. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De virginibus, Lib. I, III, 12, în P.L., XVI, Paris, 

1845, col. 205. 

9. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, De virginitate, Liber unus, XII, 69, în P.L., XVI, 

Paris, 1845, col. 283. 

10. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Enarrationes in XII Psalmos Davidicos, In 

Psalmum primum ennaratio 6, în P.L., t. XIV, Paris, 1845, col. 924. 



11. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Epistolarum classis I, Epistola XL, 16, în P.L., 

XVI, Paris, 1845, col. 1107. 

12. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Epistolarum classis I, Epistola LXIII, 82, în P.L., 

XVI, Paris, 1845, col. 1211. 

13. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Expositio in Psalmum CXVIII, 48, în P.L., t. XV, 

Paris, 1845, col. 1314. 

14. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Expositio in Psalmum CXVIII, 48, în P.L., t. XV, 

Paris, col. 1476. 

15. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Expositio in Psalmum CXVIII, 48, în P.L., t. XV, 

Paris, col. 1478. 

16. Ambrosii, Mediolanensis Episcopi, Expositio in Psalmum CXVIII, 48, în P.L., t. XV, 

Paris, col. 1479. 

 

V. CĂRȚI, ARTICOLE ȘI STUDII ÎN LIMBI STRĂINE 

 

1. Allison Barr, Beth, The Acts of the Apostles: Four Centuries of Baptist Interpretation 

: the Baptists'Bible, Baylor University Press, 2009 

2. Andrew Wilson Dickson, The Story of Christian Music, Fortress Press, Minneapolis, 

1996 

3. Ashton Joseph N., Music în Worship: The use of Music in Church Service, 2nd 

edition, Pilgrim Press, Boston, 1943 

4. Barclay, William, The Acts of the Apostles, Westminster John Knox Press, Louisville, 

2003 

5. Barrett, C. K., Charles Kingsley Barrett, Acts of the Apostles: A Shorter Commentary, 

Bloomsbury Academic, 2002 

6. Beaujeu, J., Le păgânisme romain sous le Haut Empire, în "Aufsteig und Niedergang 

der Romischen Welt" II, 16, 1985. 

7. Bevan, Edwin R., The History o Christianity in the Light of Modern Knowledge, 

Glasgow, 1929. 

8. Bianchi, U., and M. J. Vermaseren, La soteriologia dei culti orientali nell'impero 

romano. Leiden, 1982. 



9. Bobrinoskoy, Boris, Le Mystere de la Trinite.Cours de theologie orthodoxe, Ed. Du 

Cerf, Paris 1986 

10. Bockmuehl, Marcus N.A., Revelation and Mystery in Ancient Judaism and 

11. Idem., Revelation and Mystery in Ancient Judaism and Pauline Christianity, 

Tubingen, 1989. 

12. Bradshaw, Paul F, A bibliography of recent liturgical studies, Alcuin Club, Runcorn, 

1989; Kenan Osborne, The Christian sacraments of initiation, New York, 1987. 

13. Idem., Early Chistian worship: a basic introduction to ideas and practice, SPCK, 

London, 1996. 

14. Burkert, Walter, Ancient Mystery Cults, trad. engl. Harvard Univ. Press, Cambridge, 

Massachuttes and London, England, 1987. 

15. Idem, Ancient Mystery Cults, trad. engl. Harvard Univ. Press, Cambridge, 

Massachuttes and London, England, 1987. 

 

VI. CĂRȚI, ARTICOLE ȘI STUDII ÎN LIMBA ROMÂNĂ 

 

1. Achimescu, Nicolae, Istoria şi Filozofia Religiei la Popoarele Antice, ediţia a II-a, 

Editura Tehnopress, Iasi. 

2. Alexandrescu,Horațiu,  Tradiție și Inovație Românescă în arta corală contemporană. 

Menirea creatoare a dirijorului, București, 2005 

3. Alexandru, Pr. Tudor I., "Unitate şi diversitate în Faptele Apostolilor", în Studii 

Teologice, nr. 7-10, 1983 

4. Alexandru, Pr. Tudor I., "Unitate şi diversitate în Faptele Apostolilor", în Studii 

Teologice, nr. 7-10, 1983 

5. Alexe, Pr. Conf. Ștefan, Sfântul Niceta de Remesiana și ecumenicitatea patristică, în 

Studii Teologice, an XXI, nr. 7-8, 1969 

6. Basarab Diac. Prof. Mircea, Împărăția mesianică a păcii (Isaia II, 2-4), în rev. Glsaul 

Bisericii, nr. 9-10, 1970 

7. Băbuș Arhim. Grigorie, Izvoare lturgice și pastorale, Ed. Christiana, București, 2002 

8. Băbuş, Magistrand Protos. Gr., Agapa şi Liturghia în Biserica primară, în “Studii 

teologice", nr. 7-8, 1954 

9. Bel, Vaier, Biserică şi Euharistie, în "Studii Teologice", XXXIV (1982). 



10. Braniște  Pr. Prof. Ene, Temeiuri biblice și tradiționale pentru cântarea comună a 

credincioșilor, în Studii Teologice, an VI, 1954, nr. 1-2. 

11. Braniște Pr. Prof. Dr. Ene, Liturgica generală, Ed. Episcopiei Dunării de Jos, Galați, 

2002. 

12. Branişte, Ene, Explicarea Sfintei Liturghii după Sfântul Nicolae Cabasila, Editura 

I.B.M. al B.O.R., Bucureşti, 2011. 

13. Branişte, Pr. Prof. Ene, "Originea, instituirea şi dezvoltarea cultului creştin", în Studii 

Teologice, an X (1963), nr. 3-4 

14. Brăiloiu Prof. Constantin, Despre o melodie rusă, în Opere, vol I., Ed. Muzicală, 

București, 1967. 

15. Breazul  George, Patrium Carmen – Contribuții la studiul muzicii românești, Ed. 

Scrisul Românesc, Craiova, 1941 

16. Breazul George, Istoria muzicii românești, Tipografia Învățământului, București, 

1956 

 

 

 

 


