UNIVERSITATEA ,, OVIDIUS” - CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL TEOLOGIE

REZUMAT TEZA DE DOCTORAT

Relatiile bisericesti dintre Moldova si
Kiev in secolul al XVIl-lea:
paradigma unei corespondente
culturale

COORDONATOR:
Pr. Prof. Univ. Dr. Nechita RUNCAN

DOCTORAND:
Pr. Victor Ovidiu CIRCEIE

CONSTANTA
2020



CUPRINS

INTRODUCERE ..ottt 4
1. Argument $i Obi€CtIVElE CETCELATTL. . evuvirrriieriieiiriieiierieeieie ettt 4
2. Relevanta si actualitatea CErCEtATIN ... .uevrrruiriiririiiereeierieeie sttt 6
3. Scurt cadrt @l TUCTATTL .....eveeiiieieieiiee e e 7
4. Metodologia UtIlIZAtA. ..........c.eeveeiieeiieiieciee ettt et seb e s teesreeesseenseens 9

CAPITOLUL I —- RETROSPECTIVA ISTORICA PRIVIND RELATIILE
POLITICO-RELIGIOASE IN SPATIUL MOLDOVEAN-UCRAINEAN PANA IN
SECOLUL AL XVII-LEA. MATRICE A UNOR CORESPONDENTE DE

IDENTITATE ORTODOXA.......coouiiiiieeierietiesissiiseseeseesssessessssssssssesssesssesssenes 10
1.1. Biserica kieveana — reper dinamizator religios si cultural ............cccevereennne. 10
1.1.1. Coordonate istorice ale mitropoliei ortodoxe kievene.............cceevvveennenn. 10

1.1.2. Configuratia confesionala a spatiul kievean — teren de confruntare a

prozelitismului catolic Cu OrtodOXia .....ccveeererieerieeieieerreeere e e erree e eseree e e 13
1.2. ,,Problema kieveana” in relatiile politico-religioase cu Moldova..................... 18
1.2.1. Kievul 1n politica domnitorilor moldoveni pana in secolul al XV-lea....... 18
1.2.2. Amprente culturale kievene in cadrul bisericesc romanesc........................ 29

1.2.3. Particularitati ale diplomatiei domnilor moldoveni fata de Rusia kieveana

(secolele XV-XVI). Repere religioase. .......ccouevuereierienieeiienie et 34
1.3. Relatiile moldo-ucrainene In prima jumatate a secolului XVII. Ctitoriile
romanesti I spatiul KIEVEAN ..........cocevieviiriiiiiiereeeseeee e 45
1.4. Sfantul Mitropolit Dosoftei in contextul relatiilor moldo-ucrainene................. 62

1.4.1. Prezenta si sfarsitul vietii in spatiul polono-ucrainean...........c..cccccecveneennee. 62

1.4.2. Opera teologica a Mitropolitului Dosoftei — marturie a ortodoxiei credintei

in disputa euharistica din secolul XVIL.........ccccooviiiviiiriiiiiiie e 66
CAPITOLUL II — SFANTUL MITROPOLIT VARLAAM — CONTINUATOR AL
RELATIILOR BISERICESTI DINTRE MOLDOVA SIKIEV ....ccccoceviiiininiennennn 84

2.1. Premisele legaturilor mitropolitului Varlaam cu Bisericile Ortodoxe din Kiev si
RUSTA ..ttt sttt 84
2.2. Misiunile cu caracter diplomatic si cultural intreprinse de Varlaam 1n spatiul
T3 <7 ) TP 86

2.2.1. Prima misiune la Kiev din 1628 ............ccooeiiiiiiriee e 86

2.2.2 A doua misiune la Moscova din 1636 ..........ccoeoiriiiiiiniinieeeeeeeeeeen 90

2.2.3. Aportul Kievului in dezvoltarea invatamantului moldovenesc — Scoala
vasiliana de 1a Trei lerarhi.........coccooovieiiniiicieeeeee e 94

2.3. Tipografia ieseana rezultat al reciprocitatii bisericesti dintre Moldova si Kiev99



CAPITOLUL III - SFANTUL MITROPOLIT PETRU MOVILA — CARTURAR
EFERVESCENT DE TALIE EUROPEANA SI REPREZENTANT AL
ORTODOXIEI LA INTERSECTIA TENDINTELOR CONFESIONALE.............. 101

3.1. Prezenta Mitropolitului Petru Movila in cercetarea istorico-teologica........... 101
3.1.1. Interesul international pentru opera si activitatea mitropolitului kievean 102

3.1.2. Omul, teologul, mitropolitul Petru Movila in istoriografia romaneasca .. 105

3.2. Petru Movild — un mitropolit de talie europeana. Referinte biografice........... 108
3.2.1. Familia Movild in paginile iStoriei romanesti...........cccceevvereeruereruenueenens 108
3.2.2. Dezbateri asupra anului de nastere: 1596 ........cccooovveviiiieneenencnenieen, 112
3.2.3. Studiile mitropolitului — primi pasi spre eruditie.........ecereevuererruenennen. 115
3.2.4. Petru Movila ca arhimandrit al Lavrei Pecerska ..........ccccccecevviiinininnnn. 118

3.3. Intensificarea culturii religioase 1n calitate de mitroplit..........c.cccoevvereennnne. 120
3.3.1. Revigorarea vietii DISETICES ....courrrrierieeeieeeiieiieeie e et eee e 124
3.3.2. Reforma invatamantului Kievean............ccecvverierierciienienie e 127
3.3.2. Activitatea editoriala sub semnul dinamizarii valorilor ortodoxe............ 131
3.3.3. Scrieri movilene repreZentative ............eeueevereeriererieneeieeneeeeneeee e 133

3.4. Relatiile Mitropolitului Petru Movila cu Tarile Romane............ccccveeueenneene. 138

CAPITOLUL IV — SINODUL DIN 1642 DE LA TASI - UN EXERCITIU DE
COLABORARE SI DIALOG INTERORTODOX ......ccceeoieriiriienieniieieeienieeienieeens 144

4.1. Contextul politic si religios din spatiul sud-est european in secolul XVII...... 144
4.2. Marturisirea de credintd - sinteza a Invataturii ortodoXe ........cceeeveeveecreennnns 160

4.2.1. Marturisiri de credinta din sec. XVI-XVII — aspecte identitare confesionale

CTESEITIC ...ttt ettt ettt ettt et e st e et e s bt e et e et e et e e eaeeeaee e bt e satesateeneeeneeeneeenee 160
4.2.2. Contextul teologic in care a aparut Mdarturisirea Iui Petru Movila......... 181
4.2.3. Sinodul de [a Kiev — 1640 .......coooiiiiiiieieiee et 185
4.3. Sinodul de la Iasi (1642) — eveniment religios important pe harta religioasa a
TUMIT OTEOAOXE ..ttt ettt e te ettt e st e st e eseesaaesnseesseenseeenseenns 186
TG T R o7 o (0210 111 5 F U PUSUSRRRN 186
4.3.2. Desfasurarea lucrarilor sinodale ..............cceeeieviieiienieneeeeeeeeeeeae 187
4.5. Ecoul universal al importantei Sinodului de Ia [asi .........ccceceeiieiiiniinnens 190
CAPITOLI{L V —RECEPTAREA IN SPATIUL OR"I:ODOX A MARTURISIRII DE
CREDINTA A MITROPOLITULUI PETRU MOVILA ......cccoiiiiiiiiieneciecene 192

5.1. Marturisirea de credinta movileana— intentie de Innoire a invataturii ortodoxe
prin folosirea metodelor teologiei occidentale..........cccceeeveeveiveenciieinieeccie e, 192

5.1.1. Marturisirea de credintd — un exercitiu dinamic de stabilire a identitatii
ortodoxe pe fondul interconexiunilor confesionale...........cccoccveveveeeiiiniienerennnnnne. 192

5.1.2. Perspective critice asupra influentelor catolice In opera movileana......... 196

2



5.1.3. Marturisirea de credinta movileana — un efort de mobilizare ecumenica a
Ortodoxiei. Premise si modele pentru dialogul inter-crestin..............ccceeueeneee.ne. 207

5.2. Relevanta si valorificarea Marturisirii Ortodoxe de la lasi (1642) in Biserica

OrtodoXa ROMANE .......ooueiiiiiiiiieieeeeee ettt 217
CONCLUZIL ...ttt ettt e e et e e e e ba e e e estbaeeesassaeeeennsaeeeennsnes 225
BIBLIOGRAFTA ..ottt st sttt st 229

1. Izvoare: cronici, dOCUIMENTE .........uvvviiieiiiiiiiiiieieeee e e e eeeeeeeeee e e e e eeeaareeeeeeseesnnes 229

2. Literaturd de SPeCialitate ..........cccevieviierieiieeiiesieeeeeeee et ereeeee e ereesaeeseaeesreens 230



Prezenta tezd de doctorat intentioneaza o readucere in prim plan a contextului
religios al secolului al XVII-lea, care a angajat intr-un amplu dialog Biserica Ortodoxa
din Moldova si Biserica kieveana. Acest context este unul de maxima importantd in
istoria Bisericii Ortodoxe Romane, intrucat evidentiaza starea dinamica religioasd in
zona sud-est europeand, captind evenimentul sinodal de la lasi din anul 1642,
eveniment in cadrul caruia consensul participantilor au legitimat Marturisirea de
credinta a Sfantului Mitropolit Petru Movila.

Relevanta unei asemenea cercetdri este confirmatd, in primul rand, de
contextualizarea evenimentelor din sec. XVII in spatiul sud-est european, situatie care
se repetd astdzi, criza crestinismului nemaifiind provocatd ca atunci de intentiile
prozelitiste catolice si calvine, ci de secularizarea agresiva, ateismul agresiv si
ideologiile culturale neomarxiste. Ideea de fond e ca, poate mai mult decat oricand, e
necesard o cooperare a Bisericilor Ortodoxe intre ele, in scopul unei identitati
panortodoxe vizibile la nivel social global si, concomitent, de o dinamizare a colaborarii
ecumenice cu celelalte Biserici in scopul de a conserva si promova valorile identitare
crestine ecumenice.

Teza de doctorat capteaza relatiile dintre Moldova si Kiev sub aspect religios si
cultural, desfasurate in secolul XVII, reliefand actul de corespondenta, fratietate si
comund intentie de actualizare si conservare a identitatii ortodoxe in acest spatiu
european. Aceste relatii au fost secondate si de atitudini politice care au valorificat
diplomatia in spiritul crestin. Secolul al XVII-lea a fost unul provocator pentru intreaga
crestinatate, dar in mod special pentru Ortodoxie, aceasta din urma fiind tinta atacurilor
prozelite din partea Bisericii Romano-Catolice si a calvinilor. Preocupata sa recupereze
pierderea cauzata de ruperea Bisericilor Protestante (luterand si calvind) de Roma, mai
ales dupa unirea de la Brest-Litovsk (1596), Biserica Romano-Catolica si-a intensificat
propaganda prozelitd - sustinutd si de puterea politica - in Ucraina, Transilvania si in
alte parti unde se aflau ortodocsi. Acest fapt, sustinut si de ambasadorii francezi de pe
langd nalta Poartda otomana si din Tarile Romane, a determinat crearea unei tensiuni
destul de puternice, tensiune resimtita atat in Transilvania, cat si in Moldova si Tara
Romaneasca. La randul lor, protestantii - dupa ce au incercat sa-si faca aliati impotriva
romano-catolicilor pe ortodocsi, prin scrisorile teologilor luterani trimise Patriarhiei de
Constantinopol - au intensificat prozelitismul In randul ortodocsilor; dacd in
Transilvania s-au folosit de principii calvini, in cele doud principate au cautat s se

foloseasca de promovarea scrisului in limba poporului. Asa se face ca, inca de la

4



inceputul acestui secol, Ortodoxia se vedea atacatd pe doud fronturi de prozelitism.
Dintre actiunile de prozelitism amintim publicarea Confessio atribuitd lui Chiril
Lucaris, care - intre anii 1629 si 1633 - a cunoscut nu mai putin decat doua editii in
latina, patru in franceza, una in germana si una in engleza. Din pricina continutului ei
calvinizant, aparitia amintitei Mdarturisiri a declansat reactia ortodocsilor. Astfel au fost
tinute sinoadele de la Constantinopol (1638), Kiev (1640), Iasi (1642), Moscova (1666-
1667), Ierusalim (1672) si Constantinopol (1691), in care atitudinea de respingere a
acestei Marturisiri din partea Bisericilor Ortodoxe, in frunte cu Patriarhia ecumenica a
Constantinopolului, Patriarhia Ierusalimului, Patriarhia Antiohiei si Patriarhia
Alexandriei, a fost exprimatd Tn mod ferm. Inscriindu-se in aceastd atitudine, de
contracarare a atacurilor prozelitiste, manifestata de Bisericile Ortodoxe, se evidentiaza
laudabilul efort al Sfantului Petru Movila, Mitropolitul Kievului, Galitiei si Rusiei
(Mici), de a alcatui, mai intai, o scurtd carte de invatatura, numitd Catehismul ortodox
rus (1632), pe care l-a prezentat la Sinodul din Kiev (1640), tinut, intre 8 si 18
septembrie, in Catedrala ,,Sfanta Sofia” din Kiev; acestui catehism, mai apoi, i s-a
addugat alcatuirea unei mai dezvoltate Expositio fidei (Expunere a credintei), care va fi
prezentatd la Sinodul de la Iasi, tinut, intre 15 septembrie si 27 octombrie 1642.
Participantii la lucrarile sinodului care a avut loc in capitala Moldovei si s-a bucurat de
sprijinul voievodului Vasile Lupu au fost: Porfirie, fost Mitropolit de Niceea;
Ieromonah Meletie Sirigul, cel mai invatat grec al secolului al XVII-lea, care a si facut
indreptarile si traducerea in greaca a Marturisirii, in calitate de delegati ai Patriarhului
ecumenic Partenie [ (1639-1644); Isaia Trofimovici Kozloski, egumenul Manastirii
,»Sfantul Nicolae” din Kiev; losif Cononovici Gorbatki, rectorul Academiei din Kiev;
Ignatie Oxenovici Starusici, predicatorul Catedralei ,,Sfanta Sofia” din Kiev, ca delegati
ai Bisericii kievene si rusesti; Mitropolitul Varlaam al Moldovei, in calitate de gazda,
insotit de episcopii Evloghie al Romanului, Anastasie al Radautilor si Gheorghe al
Husilor, impreuna cu Sofronie Pociatki, egumenul Manastirii ,,Sfintii Trei lerarhi” si
rectorul Academiei din lasi, care au corectat marturisirea movileand in anumite puncte
si In conformitate cu invatatura Bisericii.

Acest eveniment sinodal a adus in prim plan figura proeminentd a Sfantului
Mitropolit Petru Movila. Petru Movila (1596-1646) si-a verificat vocatia de om de
culturd si reprezentant bisericesc de marcd, prin actiunile sale rdmanand viu in
congtiinta posteritatii ca model, ca vector de reprezentativitate teologica si culturala.

Surprinzator, Petru Movila renunta la gandul de a deveni domn in Moldova si intrd in

5



cinul monahal. Aici, urcand toate treptele ierarhice, este uns, in 1633, ca mitropolit al
Kievului. In aceasta functie a pus in practica un plan strategic de reinnoire a Bisericii
Ortodoxe in relatie cu Biserica Romano-Catolica si cu bisericile protestante. El a inteles
ca participarea Ortodoxiei la dialogul confesional din statul polon multinational si
multiconfesional solicitd instruirea pravoslavnicilor la nivelul stiintei si culturii
moderne. De aceea, cand ajunge arhimandrit la Lavra Pecerska, reorganizeaza colegiul
si tipografia, iar cand devine mitropolit de Kiev, intemeiaza prima Academie ortodoxa
moderna, fondata pe cultura greaca si latind, avand ca model institutii de Tnvatamant
superior din Occident. Scoala si tipografiile sunt forte care propulseaza curentul cultural
kievomovilean in lumea Ortodoxiei rdsaritene si in spatiul crestin occidental. Acest
curent cultural se distinge prin fidelitate fatd de Biserica Ortodoxa, in forma superioara
a vremii moderne si, de asemenea, prin promovarea autonomiei Bisericii Ortodoxe in
cadrul statului polon. Politica autonoma a lui Petru Movila s-a dovedit, insa, fara
perspectiva in statul feudal polonez, minat de contradictii sociale, etnice si
confesionale. Dupa un an de la adormirea marelui mitropolit, prelatii ucraineni au
renuntat la autonomia eclesiastica si au optat pentru unire cu Moscova. Acelasi lucru se
va petrece si pe plan politic, prin supunerea fata de statul rus.

In logica celor mentionate anterior, cercetarea noastri este ghidati dupi
urmatoarele obiective: 1) analiza relatiilor religioase intre Biserica Moldovei si Biserica
kieveana in secolul al XVIl-lea; 2) prezentarea contributiei kievene la dezvoltarea
culturii religioase in Moldova sub patronajul mitropolitan al Sfantului Varlaam; 3)
contextualizarea dimensiunii personalitatii Sfantului Mitropolit Petru Movild in
dinamica religioasd multiconfesionala crestina din sec. XVII 1n spatiul sud-est
european; 4) evidentierea evenimentului marcant cu rezonante universale a Sinodului
de la lasi din 1642; 5) sublinierea profilului, continutului si identitatii Mdrturisirii de
credinta movilene in contextul intentiilor prozelitiste din sec. XVII.

Actualitatea temei analizatd este sugeratd, in primul rand de evenimentul din
1642, in care consensul teologic al unor biserici ortodoxe s-a pronuntat in privinta unei
problematici teologice care isi solicita legitimitatea. Prezentarea evenimentului de la
lasi din 1642 ne deschide linia cercetarii asupra importantei Marturisirii de credinta
movilene, o lucrare normativa a Bisericii Orientale. Ea este structurata in trei mari parti
- credintd, sperantd, iubire - dupa modelul Sfantului Augustin (¢f. Enchiridion ad
Laurentum sive de fide, spe et caritate). Aceste trei mari virtuti crestine sunt prezentate,

sub forma catehetica, in 361 de intrebari si raspunsuri. Prima parte se referd la credinta

6



si explica Simbolul de la Niceea, cele sapte Sfinte Taine si diverse precepte ale
Bisericii. Partea a doua are 1n centrul ei speranta si comenteaza Rugaciunea Domneasca
si cele noua Fericiri. Partea a treia are 1n vedere iubirea, definirea viciilor si virtutilor,
precum si explicarea poruncilor Decalogului. Marturisirea ortodoxa a lui Petru Movila,
intemeiatd pe Sfanta Scriptura si pe scrierile patristice, discutata la Kiev si perfectata la
lasi, dupa ce a primit pecetea pan-ortodoxa a Patriarhiei de la Constantinopol, a devenit
calauza oficiala, intru credinta si morala ortodoxa, in veacurile in care Biserica a fost
divizata 1n diverse fractiuni confesionale.

Sinodul de la Iasi, in cadrul caruia lucrarilor sinodalilor au aprobat Marturisirea
de credinga ortodoxa a Sfantului Mitropolit Petru Movila (1642), se constituie, ,,peste
veacuri, intr-o sansi si o provocare, intretinand o largi actualitate”'. Intr-o sansa, pentru
ca ne face sd intelegem cd Ortodoxia intotdeauna a fost deschisa dialogului si refacerii
unitatii, detestdnd totodata, in modul cel mai ferm, orice actiune prozelita.

In scopul unei bune incadriri si ampla analizi a obiectivelor cercetarii propuse,
teza de doctorat este structurata in cinci capitole, cu subcapitole aferente. Primul capitol
— Retrospectiva istorica privind relatiile politico-religioase in spatiul moldovean-
ucrainean pdna in sec. al XVII-lea. Matrice a unor corespondente de identitate
ortodoxa — se desfdsoard pe doud paliere de analizd: Biserica kieveanda — reper
dinamizator religios si cultural in sec. XVII, respectiv ,,Problema kieveana” in relatiile
politico-religioase cu Moldova. Subtemele discutate aici viseazd configuratia
confesionald a spatiul kievean ca teren de confruntare a prozelitismului catolic si
Ortodoxie, pozitia Kievului in politica domnitorilor moldoveni pana in secolul al XV-
lea, amprentele culturale kievene in cadrul bisericesc romanesc, particularitatile
diplomatiei domnilor moldoveni fatd de Rusia kieveana (secolele XV-XVI) si ctitoriile
romanesti 1n spatiul kievean.

Capitolul Il — Sfantul Mitropolit Varlaam — continuator al relatiilor bisericesti
dintre Moldova si Kiev — este o actualizare a desfpsurdrii si fructificarii relatiilor dintre
Moldova si Kiev sub patronajul spiritual al Mitropolitului Varlaam. Aici s-au avut in
vedere tratarea urmatoaelor teme: a) misiunile cu caracter diplomatic si cultural

intreprinse de Varlaam 1n spatiul kievean; b) aportul Kievului in dezvoltarea

' Marturisirea de Credinta. locul si rolul ei in traditia Bisericii Ortodoxe. Relatia dintre teologia
academica §i teologia doxologicd, coordonatori: Pr. Ion Vicovan, Pr. Dan Sandu, Emilian-Iustinian
Roman, Doxologia, lasi, 2013, p. 21.



invatamantului moldovenesc — Scoala vasiliana de la Trei lerarhi; ¢) tipografia ieseana
ca rezultat al reciprocitatii bisericesti dintre Moldova si Kiev.

Capitolul III — Sfantul Mitropolit Petru Movila — carturar efervescent de talie
europeana si reprezentant al Ortodoxiei la intersectia tendintelor confesionale — se
focuseazd pe personalitatea polivalentd a mitropolitului kievean, prin reliefarea
elementelor dominante care au facut din el un model al epocii si un reprezentant asumat
a identitatii ortodoxe. Practic capitolul este rezervat personalitatii mitropolitului Petru
Movila sub aspectul biografiei sale, a actiunilor sale de revigorare a culturii religioase
kievene, a relatiilor sale cu Tarile Romane. Tot aici sunt analizate critic intentiile de
uniatie ,,universala” ale lui Petru Movila.

Capitolele IV — Sinodul din 1642 de la lasi - un exercitiu de colaborare si dialog
interortodox si V - Receptarea in spatiul ortodox a Marturisirii de Credintd a
Mitropolitului Petru Movila — sunt in deplind congruentd tematicd in sensul
continuitdtii a doud teme care graviteaza in jurul aceleasi problematici: motivul si
scopul Sinodului de la Iasi din 1642. Astfel sunt discutate in capitolul IV contextul
politic si religios din spatiul sud-est european in secolul XVII, marturisirile de credinta
din sec. XVI-XVII, contextul teologic in care a aparut Mdarturisirea lui Petru Movila,
lucrarile, participantii la Sinodul de la Iasi (1642), pentru ca in capitolul V sa dezvoltam
datele despre Marturisirea movileana: influentele catolice care respira in ea, intentia de
a fi reafirmare a Ortodoxiei si receptarea ei 1n spatiul crestin rasaritean.

Intrucat analiza noastra vizeazi tratarea a patru teme mari (relatiile bisericilor
din Moldova si Kiev 1n secolul XVII, Aportul Sfantului Mitropolit Petru Movila la
dezvoltarea culturii religioase in Moldova, Sinodul de la lasi din 1642, Marturisirea de
credintd movileand), am folosit metoda istorico-critica dublatd de cea analiticd. Ambele
metode ne-au permis sd punem cat mai bine 1n atentie cadrul istoric, politic si religios
al relatiilor dintre Moldova si Kiev in secolul al XVII-lea. Aceste metode ne ofera si
posibilitatea evaluarii critice si corecte a datelor si informatiilor referitoare la
evenimentul din 1642 si a continutului teologic al Marturisirii de credinta a lui Petru
Movila.

Prezenta tezd de doctorat a intentionat prezentarea relatiilor dintre bisericile din
Moldova si Kiev in secolele XV-XVII, in mod special pe evenimentul sinodal din 1642
de la Iasi, care a adus in prim plan figura exponentiala a Sfantului lerarh Movila, cat si
modul in care s-a decis in consens sinodal asupra legitimitatii Marturisirii de credinta

movilene.



Relatia Bisericii din Moldova cu Biserica kieveana se contureazd sub raportul
relatiilor culturale in mod special. Avand in vedere apropierea geografica a celor doua
centre ortodoxe din sud-estul Europei, era imposibil ca sd nu se desfasoare si sa se
stabileasca un raport de reciprocitate intre Moldova si Kiev, realitate sugerata in primul
rand de dimensiunea unitara si misionara a crestinismului ortodox, in care toate centrele
canonice bisericesti - episcopii, mitropolii, patriarhii - indiferent de identitatea
nationald, inter-relationeazd in baza identitatii originare si canonice si a principiului
unitatii si sobornicitatii. In acest cadru de reciprocitate, universal, dar privit la modul
particular, se situeaza si Moldova - Ucraina, un raport care a generat relatii fructuoase
bisericesti, de complementaritate, in care s-a evidentiat foarte bine spiritul ortodox.

Pentru o prezentare sistematica a acestei teme, In primul rand, am schitat o
perspectiva asupra specificului religios al spatiului ucrainean, prezentand coordonatele
istorice ale Mitropoliei Kievului cu mentiunea ca in spatiul ucrainean intalnim atat o
prezenta ortodoxa, cat si una catolicd, raportul nefiind foarte mare. Data fiind realitatea
- bazati pe cercetare istorica - ca Kievul, si celelalte popoare slave, se Inscriu In opera
de crestinare venitd din partea Bizantului, acest aspect stabileste un prim punct comun
al interferentei ortodoxe moldo-ucrainene.

Ceea ce este de retinut in privinta crestinismului kievean, este faptul polaritatii
sale. Intrand 1n sfera principatului lituan datorita contextului politico-social al istoriei
de atunci, ucrainenii vor deveni un teren, un suport de confruntare a catolicismului cu
Ortodoxia, si mai apoi prezenta calvind, de sorginte protestantd va ameninta ca un real
pericol linia traditionald a crestinismului. Astfel in veacul al XIV-lea si al XV-lea,
Kievul se confrunta cu o crizd de adaptare la nivel politic si social in lupta cu
prozeletismul catolic. Propaganda catolica, care tindea spre convertirea populatiei
ortodoxe spre biserica papald se intensifica, cand in anul 1569 se proclama in orasul
Liublin uniunea politica intre Polonia si Lituania, sau, cum considera unii istorici, s-a
facut incorporarea statului lituan in statul polonez. De aici Tnainte istoria Lituaniei, se
confunda cu acea a Poloniei, iar populatia ortodoxa impartaseste aceeasi soartd cu cea
catolica. Uniunea politicd deschide larg portile unei influente polono-catolice asupra
ucrainenilor si indirect a culturii occidentale.

Capitolele I si Il incadreaza relatiile cultural-bisericesti intre cele doua centre
ortodoxe, pana in anul 1642. Am trasat liniile diplomatice care se realizeaza intre
domnii moldoveni si Kiev, diplomatie pe care, de altfel, se va sprijini constant relatiile

bisericesti, dar si economice si culturale. Intre acesti domnitori romani se inscriu Mircea

9



cel Batran, Alexandru cel Bun si Stefan cel Mare, care practic a configurat datorita
geniului sau politic relatiile moldo-rusesti sub imperiul notei pozitive. In continuare am
schitat relatiile cultural-bisericesti intre cele doud centre ortodoxe, pana in anul 1642,
un moment de referinta in viata Bisericii din Moldova. Kievul a constituit in acest secol
punctul de mediere intre Moldova si Polonia, atat de prezenta pe scena politica a secolul
al XVII-lea. Atmosfera religioasa a culturii din veacul al XVI-lea si al XVIl-lea,
credinta comund, Ortodoxia, care-i leagd pe romani de ucraineni, face posibild o
apropiere intre aceste doud popoare. $i dacd mai ludm in seama vecinatatea imediata
dintre Romanii din Moldova si Ucraina galitiand si cea din Podolia, interesele
economice, ce legau aceste doud tari, comertul mare pe care-l1 face Lvovul, capitala
Galitiei, cu oragele moldovenesti si chiar cu cele muntenesti, atunci intelegem de ce
aceste relatii trebuiau sa fie atat de intense. Se vorbeste de obicei de o influentd a
Poloniei asupra culturii noastre din veacul al XVII-lea si se trece cu vederea faptul, ca
poporul polonez, masele lui mai compacte erau departe de noi si ca distanta si mai ales
ca tendinte spirituale. Polonia era pe vremuri avangarda catolicismului in Orientul
Europei, cu tendinte agresive de cucerire a tarilor ortodoxe. In contextul relatiilor
culturale mentionam pe cronicarul Grigore Ureche care a studiat la Lvov, Miron Costin
care a studiat la Bar, oras in care in acele vremuri exista un colegiu iezuit, iar Costin a
urmat acest colegiu iezuit, destinat pentru instruirea tineretului nobil polonez. Aici
gasim explicatia eruditiei lui Miron Costin, a sistemului lui de gandire, a simpatiilor lui
pentru institutiile poloneze, precum si a cunoasterii lui profunde a limbii latine si
poloneze.

Dar un aport deosebit la inter-culturalitatea romano-ucraineana este dat de
emigratiile roméanesti in teritoriile polone si infiintarea acelor ,,fratii ortodoxe”, ca izvor
de viatd ortodoxa intr-un cadru catolic efervescent. Pe aceastd linie am prezentat
ctitoriile moldovenesti in Polonia, dintre care cea mai importantd in acest context este
Biserica din Lvov, si contributia majora a moldovenilor, fie domnitori, fie boieri, fie
simpli oameni, pentru constanta vietii ortodoxe din acest spatiu polon.

In urmitoarele capitole am prezentat detaliat relatiile moldovene-ucraine sub
raport bisericesc, asezand in aceste relatii ca puncte de referinta pe Mitropolitul kievean
- de origine roméana - Petru Movild, Mitropolitul Varlaam - angajati in mod direct in
evenimentul international din 1642, Sinodul de la Iasi si in dezvoltarea tiparului si

invatamantului moldovenesc.

10



Personalitate de seama a istoriei noastre bisericesti si nationale, Mitropolitul
Petru Movila este unul din cei mai importanti ierarhi ai secolului al XVII-lea, punte de
legétura intre Ortodoxia romaneasca si cea slava, dar si creator de scoald de teologie si
pavaza a credintei ortodoxe. Traitor Intr-un timp in care propaganda apuseana, catolica
sau calvina, exercita presiuni ametitoare asupra Ortodoxiei, mitropolitul Movila a reusit
sa intrupeze ethosul rasaritean, atat prin celebra sa Academie, cat si prin alcatuirea
cunoscutei Marturisiri a credingei ortodoxe, monument doctrinar si spiritual faimos al
veacului sau, dar si prin intermediul coagularii expresiei dogmatice ortodoxe, realizate
la Sinodul de la lasi, din anul 1642. Marturisirea de credintd a Mitropolitului Petru
Movila reprezintd un monument al expunerii credintei ortodoxe a secolului al XVII-
lea, dar si un fundament si un model pentru toate expunerile catehetice de mai tarziu.
Aparutd din necesitatea misionard a contraponderii actiunilor misionare calvine si
catolice agresive, opera movileana a sustinut expunerea doctrinara si aprofundarea spi-
rituald in tot spatiul ortodox. Influenta Marturisirii lui Petru Movila asupra gandirii
teologice rasdritene este evidenta si vizibila In toate expunerile catehetice si doctrinare
posterioare.

Secolul in care a trdit si activat Petru Movila este unul dintre cele mai grele
pentru Rasaritul ortodox, céci puterea turceasca se afla in plind expansiune, Imperiul
Otoman fiind una dintre fortele redutabile, de temut in intreaga lume civilizatd de
atunci. De asemenea, Reforma cépata un avant puternic, patrunzand, cu tenacitate, si in
estul Europei. Polonia includea teritoriul ucrainian de astazi, identificandu-se drept una
dintre marile puteri europene, fiind condusa de regele Sigismund al Ill-lea, deloc
favorabil Ortodoxiei, si nici Reformei. Unirea de la Brest-Litovsk, din 1596, isi
rdspandea, cu agresiva intoleranta, nefastele consecinte pentru lumea ortodoxa, pustiind
spatii traditional ortodoxe si dezrddacinand o adevarata si solidd paradigma de credinta
si viata.

In acest context, Mitropolitul Movila se striduieste, prin tiparirea de carte -
peste 50 de volume, prin expunerea credintei ortodoxe, prin raspandirea spiritualitatii
Lavrei Pecerskaia, prin pregdtirea clerului (cu ajutorul celebrei Academii duhovnicesti
de la Kiev) si prin coalizarea lumii ortodoxe, cu ajutorul Sinodului de Ia Iasi, sa puna
frau acestor forte centrifuge, care presau libera manifestare a Ortodoxiei timpului sau.
El este autorul renasterii ortodoxe slave de dupa Unirea de la Brest-Litovsk, care a
restabilit prestigiul Ortodoxiei in spatiul slav apusean si a recuperat, nu doar multi

credinciosi atrasi de uniatism, cat si numeroase lacasuri de cult, printre care cel mai

11



cunoscut este Catedrala “Sfanta Sofia” din Kiev. Activitatea pro-ortodoxa a
Mitropolitului Movila a intrupat spiritual, misionar si doctrinar adevarul ortodox
adecvat unui raspuns eficace pentru provocarile vremii sale, oferindu-ne, in acelasi
timp, $i noud astdzi, un posibil exemplu si tipar de actiune, pentru un raspuns la
problemele veacului nostru.

Petru Movild este unul dintre militantii bisericesti care deja la inceputul
secolului al XVII-lea a inceput sa caute caile de intelegere dintre diferite ramuri
crestine. Depdsind vremurile, acest print moldovean si mare ierarh ucrainean a actionat
global, gandind in perspectiva, atét in interesele poporului ucrainean, cat si ale intregii
lumi ortodoxe europene. O recunoastere expresiva a acestui fapt este si proclamarea
canonizarii Mitropolitului Petru Movild de catre Sfantul Sinod al Bisericii Ortodoxe
Roméne.

In concluzie intre Moldova si Kiev s-a inregistrat un raport de
complementaritate: Moldova a ajutat la mentinerea constanta a efervescentei ortodoxe
in spatiul kievean si polon supus unui agresiv proces de catolicizare, iar Kievul s-a

inscris intr-un aport important in dezvoltarea invatdmantului si tiparului moldovenesc.

12



10.

11.
12.

13.

14.

15.

16.

17.

BIBLIOGRAFIE

. Aviadanei, M., Asezamdntul scolar de la , Trei lerarhi”, in ,Mitropolia

Moldovei si a Sucevei”, XVII, 1972.

. Avéadanei, Mihail, Asezamdntul scolar de la Trei lerarhi din lasi, prima

institutie cu elemente de invdtamant superior din Moldova, in , Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, XLVII (1971), nr. 5-6.

. Avédanii, Conf. M. 1., Academia domneasca - treapta noua in dezvoltarea

invagaturilor inalte din Moldova, in secolul al XVII-lea, in “Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, 1985, nr. 7-9.

Badarau, Gabriel, Contemporaneitatea colegiului vasilian de la Trei lerarhi, o
noua treapta in dezvoltarea invagamantului din Moldova, , In ,,Teologie si
Viata”, 1992, nr. 11-12.

Baileanu, Gh., lasul in secolul al XVII-lea. Evenimentele, bisericile si cultura i
arta in timpul domniei lui Vasile Lupu, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”,
XLIV (1968), nr. 1-2.

Bainton, Roland H., The Reformation of the Sixteenth Century, Beacon, Boston,
1952.

Bezviconi, G., Calatori rusi in Moldova si Muntenia, Bucuresti 1947.
Bezviconi, G., Contributii la istoria relatiilor romano-ruse , Editura Tritonic,
Bucuresti 2004.

Bilobid, O., V. Harlamov, Descoperirea de sub fundatia Catedralei Uspenia
din Kiev, in ,,Mitropolitul Petru Movila, la 340 de ani de la moartea sa. 1647-
19877, Sibiu, 1988.

Bobélna, Gb., ,,Idei si tendinte umaniste in activitatea si opera lui Petru Movila”,
in Un veac de aur in Moldova 1643-1743, Chisinau-Bucuresti, 1996, pp. 16-36.
Bobana, Gheorghe, Petru Movila. Profilul unui destin, Chisinau, Stiinta, 1996.
Bodogae, Pr. Prof. Dr. Teodor, Petru Movila si sinodul de la lasi (1642), in
»Revista teologica”, an XXXII, nr. 9-10 (sept.-oct.)/1942.

Bodogae, Pr. Teodor, Din istoria Bisericii Ortodoxe de acum 300 de ani.
Consideratiuni istorice in legatura cu Sinodul de la lagi, Sibiu, 1943,

Cazacu, Matei, Pierre Mohyla el la Roumanie: FEssai hislorique et
bibliographique, in “The Kiev Mohyla Academy. Commemorating the 350-th
Anniversary of its Founding (1632)”, “Harvard Ukrainian Studies”, Special
issue, vol. VIII, Number 1/2, June, 1984.

Chaninov, N. Brian, Histoire de Russie (Les grandes etudes historiques), ed. 13,
Paris 1928.

Cherestesiu, V., Marele invatator, om politic §i luptator activ pentru prietenia
romdano-rusa, D. Cantemir, Studii, VI, 1953, nr. 4.

Chifar, N, ,,Sinodul de la Iasi in contextul politico-religioase din prima jumatate
a secolului al XVIl-lea”, in Sinodul de la lasi si Sf- Petru Movila 1642-2002,
Trinitas, Iasi, 2002.

13



18. Chifar, Nicolae, Istoria crestinismului, vol. 11, Editura Universitatii ,,Lucian

Blaga”, Sibiu, 2008.

19. Ciurea. Pr. Prof. Dr. Alexandru, Marturisirea de credinta a Spatarului Nicolae

Milescu. ,, Stella Orientalis Occidentali splendens”, in ,,Ortodoxia”, X (1958).

20. Cochrane, Arthur C., Reformed Confessions of the Sixteenth Century,

Westminster Press, Philadelphia, 1966.

21. Constantinescu, B., Romdnul Petru Movila ca reprezentant al Bisericii

22.

23.

24.
25.

26.

27.

28.

29.
30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

Ortodoxe, in “Columna lui Traian”, Bucuresti, 1873.

Diaconescu, Traian, Petru Movild - un precursor al spiritului ecumenic
modern, in Petru Movila, Marturisirea Ortodoxd a credintei universale si
apostolice a Bisericii Orientale, Institutul European, lasi, 2001.

Dianu, lon, Mitropolitul Varlaam ctitor de scriere si de carte romdneascd, in
,,Glasul Bisericii”, an. XL, 1981, nr. 1-2.

Dobianschi, A., V. Simion, Arta in epoca lui Vasile Lupu, Bucuresti, 1979.
Dobrescu, M. S., Imprejurarile ce au provocat Sinodul de la Iasi (1642),
Bucuresti, 1890.

Donos, N. Historia Catehismi Russorum, in ,Mitropolia Moldovei”, an.
XVIII (1942).

Dragomir, Silviu, Contributii privitoare la relatiile Bisericii romanesti cu
Rusia in veacul XVII, in ,,Analele Academiei Romane”, Mem. Sect. Ist. Ist, s.
II, t. XXXIV, Bucuresti 1912.

Dulles, Cardinal Aveiy, A History of Apologetics, Ignatius Press, San
Francisco, 2005.

Duponcheele, Joseph, L'etre de I'Alliance, Cerf, Paris, 1992.

Dvomik, F., Slavii in istoria si civilizatia europeand, trad. de D. Stanciu,
Bucuresti, 2001.

Elian, Al.,, Contributia greceasca la , Marturisirea Ortodoxa”, in
,,Balcanica”, V, 1, 1942,

Elian, Al., Cuvdnt inainte la Marturisirea de credintd a Bisericii Ortodoxe,
Bucuresti, 1981.

Gubogdlu, Mihai, Mihai Viteazul in documente turcesti, in ,Revista
arhivelor”, anul LII, Vol. XXXVII, nr. 2, 1975.

Haight, C. (editor), The English Reformation Revised, Cambridge University
Press, Cambridge, 1987.

Hasdeu, B. P., Arhiva istorica a Romdniei, Bucuresti, 1865, t. 1, par. I, nr.
155.

Hering, Gunnar, Oekwnenische Patriarhat und Europdische Politik 1620-
1638, Wiesbaden, 1968.

Hering, Gunnar, Orthodoxie and Protestantismus, in ,Jahrbuch der
osterreichischen Byzantinistik”, Akten 1/2, 31/2, 1981.

Lupas, 1., Mitropolitul Petru Movila in relatiile lui cu romdnii, In Studii,
conferinte, comunicari, IV, Sibiu, 1943.

Macarii (Bulgakov), mitropolit Moscovskiii Kolomenski, Istoria Russkoi
Terkvi cniga sestoia, Moscova, 1996.

14



40.

41.

42.

43.

44

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

MacCulloch, Diarmaid, Istoria crestinismului, traducere de Cornelia Dumitru
si Mihai-Silviu Chirila, Editura Polirom, 2011.

Martinas, 1., Petru Movila si Catolicismul, lasi, 1943.

Pacurariu, Pr. Prof. Dr. Mircea, Istoria Bisericii Ortodoxe Romane, vol. 1,
Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti 1997.

Pali, Fr., Les relations de Basile Lupu avec L'Orient orthodoxe
etparticulierement avec le patriarcat de Constantinopole envisage surtout
d'apres les lettres de Ligaridis, in ,,Balcanica”, VIII, 1945.

Panaitescu, P. P., Fundatiuni religioase romdnesti in Galitia, ,,Buletinul
Comisiei monumentelor istorice”, XXII, 1929.

Panaitescu, P. P., L influence de I’oeuvre de Pierre Mogila, archevéque de
Kiev, dans les Principautis roumaines, in “Mélangés de 1'Ecole Roumaine eu
France”, Paris, 1926.

Panaitescu, P. P., Movila, Petru. Studii, editie ingrijitd de Stefan S. Gorovei si
Maria-Magdalena Szekely, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1996.
Panaitescu, P. P., O carte necunoscuta a lui Petru Movila dedicata lui Matei
Basarab, in ,,Omagiu lui P. Constantinescu-Iasi”’, Bucuresti, 1965.
Panaitescu, P. P., Petru Movila. Studii, coordonat de Stefan Gorovei si Maria
Magdalena Szekely, Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1996.

Panaitescu, P. P., Un autograf al lui Petru Movild pe un tetraevanghel al lui
Stefan cel Mare, in «Revista Istorici Roméanay, voi. IX, 1939.

Scriban, F., Viata mitropolitului Petru Movila in “Marturisirea bisericii
catolice si apostolice de Rasarit”, Sibiu, 1914,

Sefan S. Gorovei, Intemeierea Mitropoliei Moldovei in contextul relaiilor
moldo-bizantine, in ,,Teologie si Viatd”, 1993, nr. 8-10.

Serbanescu, N., S-a tinut un sinod anti-unionionist la lasi in anul 15952, in
,,Biserica Ortodoxda Romana”, nr. 7-8/1963.

Serbanescu, Niculae, La trei sute de ani de la moartea mitropolitului Varlaam
al Moldovei, in ,,Biserica Ortodoxd Romana”, LXXV (1957), nr. 10, p. 1012-
1035.

15



