UNIVERSITATEA ,, OVIDIUS” - CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL TEOLOGIE

REZUMAT TEZA DE
DOCTORAT

FORME DE RELIGIOZITATE IN
CONDITIA SECULARIZARII.
PERSECTIVA MISIONARA

COORDONATOR:
Pr. Prof. Univ. Dr. Gheorghe ISTODOR

DOCTORAND:
Pr. Mihai D. REBEGEA

CONSTANTA
2019



CUPRINS

INTRODUCERE

1. Argumentul si obiectivele cercetari

2. Relevanta lucrarii in cercetarea actuald

3. Stadiul actual al cercetarii

4. Abordarile si metodele utilizate
CAPITOLUL I - METAMORFOZE ALE RELIGIEI iN SPATIUL GLOBAL SI
SECULAR

1.1. Secularismul — o paradigma de reinterpretare a religiosului pana la masura

desacralizarii

1.1.1. Secularizarea sau ruptura teologica dintre om si Dumnezeu. Regéndiri ale

religiosului in spatiul european

1.1.1.1. Paradoxul secularizarii: o lume in care Dumnezeu exista, dar e absent in

constiinta religioasa a omului

1.1.1.2. Cronologia secularismului european: de la societas Christiana la societas

post-Christiana

1.1.1.3. Mutatia de la homo religiosus la homo indiferrens

1.1.1.4. Modernitatea si laicizarea in dinamica secularizarii

1.1.1.5. Secularizarea ca refuz al lui Dumnezeu. Provocari ale secularizarii pentru

omul contemporan

1.1.1.6. Particularitatea secularizarii in Europa: sfera vietii religios-morale la nivel

personal si comunitar

1.2. Structura relatiei Biserica-Stat si libertatea religioasd in societatea seculara

1.3. Postmodernismul ca deconstructie a valorilor traditionale

1.3.1. Modernism si postmodernism — sau despre evolutia ideilor in istorie

1.3.2. Prefatarea unui crestinism areligios: vectorii postmodernismului

1.3.3. Privatizarea religiei crestine in noi paradigme seculare postmoderne

1.3.4. Modernitatea si postmodernitatea fenomenului religios

1.3.5. Societatea globald contemporana — spatiu al interactiunii religioase
CAPITOLUL II - FENOMENUL NEORELIGIOS: EXPRESIA UNEI PSEUDO-
RELIGIOZITATI SI IMPACTUL EI SOCIO-RELIGIOS IN SOCIETATEA
CONTEMPORANA

2.1. Noi Miscari Religioase - delimitari conceptuale

2.2. ,Noutatea” avansatd de Noile Miscari Religioase. Restructurari si

deconstructii ale religiei traditionale

2.3. Incadrarea dupi tipologii a Noilor Misciri Religioase

2.4. Spiritualitatea promovata de noile miscari religioase

2.5. Convertirea la Noile Miscari Religioase

2.5.1. Convertirea - o redefinire structurald a umanului in conditia religioasa

2.5.2 Tipuri de convertiri - o analiza psiho-sociologica

2.5.3. Cauze si motive dominante ale ,,schimbarii”

2.5.4. Motivatii ale convertirii religioase

2.5.4.1. Schimbarea identitatii religioase din ratiuni intelectuale

2.5.4.2. Experienta mistica

2.5.4.3. Aportul unor avantaje in convertire

2.5.4.4. Observarea si experimentarea

2.5.4.5. Emotia si afectivitatea

2.5.4.6. Repudierea propriei religii

2.5.4.7. Revitalismul sau trezirea spirituala

2.5.4.8. Elementele coercitive si tranzitia institutionald



2.5.4.9. Crizele si tulburarile psihice
2.5.5. Convertirea spontana gi convertirea progresiva
CAPITOLUL II — PSEUDORELIGIZITATEA — NOI STRUCTURI ALE RELIGIEI
SECULARE
3.1. Secularizarea — platforma a articularii noilor pseudo-spiritualitati
3.1.1. Omul secularizat in cautarea propriei identitati religioase
3.1.2. Sincretism religios si secularizare
3.1.3. Sperante in sansa unei renasteri spirituale Tn orizontul vid al secularizarii
3.1.4. Individualismul — criteriu propriu al regandirii religiosului
3.2. Reinterpretarea si reexperimentarea sacrului in conditia seculara a sec. XX
3.2.1. Sacrul — delimitari conceptuale
3.2.2. Fundamentele sacrului: puterea, interdictia, tabu-ul si numinosul
3.2.4. Ambivalenta sacrului
3.2.5. Dualitatea ,,sacru/profan” - un dat prealabil al lui homo religiosus
3.2.6. Desacralizarea sacrului si sacralizarea profanului
3.3. Individualizarea experientei mistice sau revendicarea propriilor constructii ale
spiritualitatii
3.3.1. Imanentizare si deconstructie: avataruri ale spiritualitétii in postmodernitate
3.3.2. Spiritualitatea New-Age - expresie a sincretismului religios actual
3.4. Paradigme ale ,.religiilor seculare” ale sec. XX-XXI. Derivatii areligioase si
ideologii seculare neomarxiste
3.4.1. Corectitudinea politica
3.4.1.1. Ce defineste corectitudinea politica
3.4.1.2. Scoala de la Frankfurt - prima institutionalizare a corectitudinii politice
3.4.1.3. Vectorii ideologici ai Corectitudinii Politice
3.4.1.4. Promovarea Corectitudinii Politice in spatiul academic
3.4.1.5. Dimensiunea anticrestind a Corectitudinii Politice
3.4.2. Transumanismul - cultul secular al lui Homo Deus
3.4.2.1. Ce este transumanismul?
3.4.2.2. Era neoumanitatii — proiectii ale unui nou mod de a fi
3.4.2.3. Derivatii ale transumanismului in plan social
3.4.2.4. Desacralizarea nemuririi In transumanism
CAPITOLUL IV - MAXIMIZAREA VECTORILOR MISIONARI IN FATA
PROVOCARILOR ACTUALE
4.1. Principii misionare in evaluarea sacrului in orizontul autenticitatii
4.1.1. Relatia dintre crestinism si cultura apuseana moderna
4.1.2. Avataruri teologice, filosofice si sociologice ale Sacrului
4.1.3. Religiozitatea in fata culturii moderne a individului
4.1.4. De la crestinismul cultural la noua laicitate. Evaluare misionara
4.2. Reintoarcerea omului secularizat la masura demnitatii sale
4.2.1. Rugéciunea intr-o lume secularizata
4.2.2. Dobandirea Duhului Sfant in spatiul sacramental si liturgic al Bisericii
4.2.3. Atitudinea Bisericii in fata provocarilor contemporane
4.2.4. Viata omului centrata in Hristos. Criterii misionare
4.3. Innoire si dinamizare misionara a Bisericii in contextul global
4.3.1. Orice reinnoire a Bisericii constd in mod esential intr-o fidelitate sporita fata
de vocatia ei
4.3.2. Ecumenismul — un fond comun de revalorizare a crestinismului in societatea
secularizata
4.4, Societate crestina secularizata versus Biserica confesionalizata?



4.4.1. Romania religioasa intr-un sondaj de opinie
4.4.2. Analiza datelor sociologice
4.4.3. Biserica si triumful paradoxal al crestinismului
4.4.4. Provocarea pentru ecleziologie
4.4.5. Teologie si doctrind sociala
CONCLUZII
BIBLIOGRAFIA
1. Surse primare
2. Dictionare, enciclopedii
3. Literatura de specialitate



1. Argumentul si obiectivele cercetarii

Prezenta tezd de doctorat are intentia de a ne aduce in concretul realitatii
religioase a societdtii globale de astdzi. Traim intr-o lume spirituald bolnava.
Simptomatologia acestei maladii' de natura existentiald declansate de o gandire dualist-
rationalista, care ignora logica paradoxald antinomica de tip si-si a Bisericii crestine,
este cu atat mai grava, cu cat ea polarizeaza asimetric relatia dialogica a cunoasterii din
cadrul dialogului Dumnezeu-om-lume. Rezultatul acestei polarizari asimetrice, datorita
mecanismelor logice ale intelectului uman, care opereaza in opozitii de tip binar,
articulate dialectic reductionist, a fost sintetizat magistral de Patriarhul Ecumenic
Bartolomeu I al Constantinopolului in celebra sintagma a luptei drepturilor omului
contra drepturilor lui Dumnezeu?, lupta care va lua forma concretd a frondei omului
autonom impotriva constitutivului unitatii sale creatural teandrice (Facerea 2, 27 si
Faptele Apostolilor 17, 26).

Cu origini in illo tempore, aceasta instrdinare a omului de Dumnezeu a inceput
odatd cu caderea in pacatul neascultarii si a distragerii atentiei protoparintilor nostri,
Adam si Eva, de la Cel care este Creatorul lumii/Centrul lumii, atentie distorsionata, ce
va duce, in timp, atat la afectarea experientei cunoasterii mistice a omului, atentie
concentrata in spirtualitalea vederii luminii necreate din teologia palamita, ca viata in
Hristos - legdtura cu verticalitatea divinitatii -, cat si la alterarea dimensiuni istorice
orizontale imanente din lume ca urmare a lui Hristos din teologia cabasiliand. Cu alte
cuvinte, aceasta (ne)atentie s-a tradus prin lipsa (in)crederii omului in rostul tainic al
lumii si a recunoasterii sacralitafii acesteia, adevarat baldachin sacru®, care oferea
cadrul desfasurarii vietii $i unitatii creatiei divine. Urmatorul pas al acestei (ne)atentii
se va contretiza, ulterior, prin trecerea de la pacatul mandriei neascultarii la starea de
revoltd contra lui Dumnezeu, a luplei dintre Drepturile lui Dumnezeu si drepturile
omului ce se va manifesta nu numai n acutizarea separatiei cunoasterii dintre adevarata
viatd si moarte spirituald, dintre suflet si trup, dintre inteligibil si sensibil, dintre ratiune
si credintd, ci si printr-o stare de permanentd crizd de agonie prometeica a omului
autonom vesnic aflat singur cu sine. Aceasta indepartare de Dumnezeu, simptom al lenii
ontologice prin care protoparintele Adam nu mai dorea sa fie in dialog cu Divinitatea,
la sfatul diavolului, va face ca Adam, prototipul umanitatii, sa aleaga singur ce vrea si
fie, eternizandu-si aceasta alegere a caderii, care-1 va izola Intr-o antecamera utopica a
Paradisului, intr-o continud cadere de dupa Cadere. Aflat In cautarea unui pseudo-
raspuns utopic in detrimentul intalnirii Miracolului cu Misterul si al Tainei cu
Autoritatea Pleromei Divine*, a unui om imaginat de om fara ajutorul lui Dumnezeu, la

! Pr. Toan Bizdu, Viata in Hristos si maladia secularizdrii, Editura Patmos, Cluj-Napoca, 2002.

2 Olivier Clement, Adevdr si libertate: Ortodoxia in contemporaneitat. Convorbiri cu Patriarhul
Ecumenic Bartolomeu I, Desisi, Sibiu, 1997.

3 Pr. loan Bizau, Viata in Hristos..., p. 64.

4 Vlad Niculescu, Doud modele: UTOPIA si PLEROMA, in rev. Interval, nr. 3/1990, Bucuresti, p. 20;
unde termenul de Pleroma este folosit cu semnificatia desavarsirii actuale si viitoare, desavarsire aflata

5



ce este el-creatura in raport cu sine si cu lumea, de unde vine si care-i este viitorul, omul
va ignora ci este Tnainte de toate o fiinta relationald prin creatie. Dar nu cu sine in
aceasta relatie, aceasta dezumanizandu-1, cat cu divinitatea, pe care o poate (re)gasi in
con-vorbirea constructiva religioasa a dialogului iubirii cu celalalt om de langa el, cat
si cu intreaga creatie din care face parte. Toate aceste Incercari prometeice vor ascunde,
in fapt, un tipat de ajutor al omului dezradacinat’, in virtutea chipului care ii este un dat
prin creatie, care-i asigura omului invesnicirea dupd comuniunea §i comunicarea
pierduta a teologiei palamite, coroboratd cu cea cabasiliana, adevarate cdi spirituale
practice ale transfigurarii noastre personale si sociale spre realitatea eshatologicd a
cerului si a pamantului nou promis de Dumnezeu Omului, lisus Hristos, Mantuitorul
lumii.

Produs al unei rationalitdti atotsuficiente, acest om autonom al agoniei lasat
prada lui insusi prin refuzul transcendentei, dar si al refuzului oricarei legi si valori data
de un model ontologic axiologic de tip religios, nu a putut, insd, sa se rupa radical de
atributele spiritului sau, acestea ramédnand ca un dat fiintial in constitutivul sau
creatural. Nu este mai putin adevarat ca, datorita libertatii pe care o are de la Dumnezeu,
libertate cu care este nascut prin creatie, optiunile omului vor putea lua si diferitele
forme ale dorintelor/ patimilor sale utopice libertine, maladiv deformatoare prometeice.
Acestea se vor focaliza Intr-un asa zis crez al mitului progresului continuu, care va
substitui procesul crestin al Indumnezeirii omului - theosis - printr-un progres infinit al
cunoasterii si al autodesavarsirii fara de Dumnezeu, care-1 vor face sa ajunga un om
mort spiritual printre oamenii cei vii ai credintei religioase.

Ca o caracteristica generald, toate viitoarele demersuri reductioniste de tip
rationalist ale acestui crez vor avea ca tematica, - fie intr-un mod ascuns, camuflat, fie
pe fata -, nu numai inlaturarea sensului trait al lui homo religiosus, cat mai ales
nascocirea mortii spirituale a lui Dumnezeu in cultura religioasa unde nu s-a savarsit;
aceasta actiune va fi urmata, ulterior, de inventarea mortii ucigasului lui Dumnezeu,
adicd a omului rationalist. Cel care moare nu este, insa, Dumnezeu, nici omul ca specie,
ca umanitate, ci omul ca reprezentare a creatiei omului demiurgic, a unui om subiect,
gandit ca pseudo-Dumnezeu, a unui om fabricat de o anumitd stiintd pozitivista si
metafizica speculativa, care, in ultima jumatate de secol, a luat forma reductionisia a
chipului desfigurat si dezumanizat al omului ideologiilor totalitare. Ultimele conceptii
utopice maladiv deformatoare au vizat, in esentd, nu numai desfigurarea chipului
religios al omului si a lumii prin inldturarea totala a sensului trait intr-o lume a
metanoiei, prin substituirea ontologica a lui a fi in lume, ci si dizolvarea chipului crestin
intr-o lume virtuald si artificiald, ce opereaza permutari grave la nivelul atributelor
naturale ale fiintei, cumintenia crestind fiind substituitd de violentda, desavarsirea
comuniunii in comunitate cu plictiseala individuald, dragostea comuniunii cu vidul

la antipod cu Utopia care este ceva imaginar. Pleroma este integrarea transcendentei divine In imanenta
Persoanei.

5> Acad. Dumitru Popescu, ,,Omul fara radacini”, in Biserica in misiune. Patriarhia romdnd la ceas
aniversar, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 2005, p.
481.



afectiv al emotiilor clipei. Acest fenomen a fost Intretinut prin vocile bine armonizate
ale filosofiilor rationaliste ale secolului al XIX-lea si XX-lea. Se va proclama, in aceste
conditii, dupa moartea lui Dumnezeu, - ca o consecinta fireasca a desfigurarii lumii si
a omului religios - moartea ucigasului lui Dumnezeu. Altfel spus, omul autonom, dupa
un lung drum prin labirintul cunoasterii farda de Dumnezeu, a ajuns la auto-revelatia
socantd a devalorizarii sale ca gandire sistematica dialecticd, de unde, nu intamplator,
invadarea universului sau a-spiritual cu fantasmele irationalului si absurdului filosofic,
a finitudinii si neantului, ca descoperiri ultime ale nihilismului filosofic modern

Ca obiective ale prezentei teze de doctorat ne propunem: analiza exhaustiva intr-
0 maniera actuala a secularizarii pe masura noilor provocari religioase ce le impune,
evidentierea cadrelor fenomenului neoreligios si componentele pe care le impune prin
expresia Noilor Miscari Religoase, analiza metaformozelor pe care le impune
reinterpretarea sacrului in societatea globala, postmoderna si seculard, cu evidentierea
noilor religii seculare (corectitudinea politica, transumanismul etc.).

2. Relevanta lucrarii in cercetarea actuala

Intelegerea contextului socio-religios al secolului al XX-lea si inceputul
secolului al XXI-lea, in care s-au nascut aceste noi alternative religioase, ne permite
oferirea unui cadru actual si necesar al manifestarii atitudinii Bisericii fatd de acestea.
Intre factorii religiosi si sociali, care, vrem nu vrem, reconfigureaza societatea de astizi
si identitatea crestind in Occident, mentionam:

1. secularizarea, care a dus la o devalorizare a identitatii religios-crestine si la
indiferentism religios;

2. globalizarea, care a creat oportunitatea relatiilor inter-culturale in tarile
puternic dezvoltate economic si in care pluralismul religios devine o notd dominanta a
societatii occidentale;

3. progresul stiintific, care a creat cadrul unei societdti robotizate, digitalizate,
in care omul traieste drama excluderii de propria sa inventie, a absolutei independente
fata de tehnica intr-un cotidian care solicitd din ce in ce mai mult capacitatea omului de
adaptare in societate;

4. lipsa unei reactii, a unei incapacitati a Bisericii de a fi atenta la toate aceste
mutatii din societatea contemporana, lipsa orientdrii pastoral-misionare fata de omul de
astazi, care graviteaza in jurul altor referinte decat cele de acum cateva sute ani.
Intelegerea psihologiei tanarului care imbratiseaza aceste noi spiritualitati, aflat intr-o
continud cautare si care mai nimic nu-1 mai satisface astazi, in care totul este conjugat
de desfasurarea accelerata a consumerismului, va permite regandirea si diversificarea
activitatii pastoral-misionare fata de tineri.

Pentru a inscrie teza de doctorat in interesul teologic misionar, constituie, de
asemenea, un obiectiv de greutate al tezei, evaluarea din punct de vedere misionar al
secularizarii, fenomenului neoreligios in toatd complexitatea sa. In acest sens, este
necesar sd cautam sa oferim un set de solutii pastoral-misionare prin care Biserica sa
poatd raspundd matur la provocarile fenomenului neoreligios. O lipsa de reactie din



partea Bisericii este pe atat de paguboasa pe cat este atitudinea de tampon si indiferenta
fata de adeptii acestor miscari. Teologia misionard trebuie sd caute un mod de
recuperare a oamenilor care au aderat la o anume miscare religioasa, propunandu-le
alternativa Invataturii crestine care valorizeaza complet omul ca persoana umana, care
poartd tensiunea vocatiei indumnezeirii, pe Dumnezeu Personal, Transcendentul
absolut, care intra real intr-o relatie istorica cu omul prin Intruparea Logosului Creator
si Mantuitor, universul ca operd si expresie a iubirii lui Dumnezeu Personal. Prin
depasirea unei ,.teologii stereotipe”, inadaptata limbajului contemporan si inactiva la
problemele societatii, si prin intelegerea contextul social de astdzi in care omul traieste,
Biserica crestina se va dovedi inepuizabila in oferirea de raspunsuri, care articuleaza un
sens si o valoare reald la problemele existentiale pe care le ridicad omul contemporan.
Cateva din ceea ce se definesc ca Noi Miscari Religioase, concretizate In secolul
al XX-lea In mod special, au devenit in cursul timpului adevarate ,,miscéri globale”, cu
o pondere suficient de mare in plan socio-religios, asa cum este exemplul Scientologiei,
care isi are inceputurile in America, in anii 1950. In scopul de a avea acest caracter
global, depasind astfel cadrul particular al unui grup etnic si al unei tari, Noile Miscari
Religioase au profitat din plin de noul context socio-cultural, in care globalizarea si
secularizarea au jucat rolul cheie. De aceea nu este deloc gresit a se vorbi de o
,globalizare” a Noilor Miscari Religioase®, ca ,,vehicule” ale unei noi spiritualitati.

3. Stadiul actual al cercetarii

La o scurtad observare in spatiul romanesc, problematica cercetarii fenomenului
secularizarii este una foarte prezentd, regasind carti, studii, articole care trateaza
secularizarea in generalitatea ei din mai multe perspective: misionar, dogmatic,
fenomenologic, sociologic etc.

In cercetarea fenomenului neoreligios in ansamblu, Noile Miscari Religioase se
situeaza pe primele pozitii, fapt dovedit de numarul publicatiilor pe piata de specialitate,
ce trateazd dintr-o optica teologica, sociologicd, psihologicd si culturald prezenta,
proliferarea si impactul fenomenului neoreligios in Occidentul asediat de o
desacralizare motivatd de secularizare si atitudinea areligioasd a oamenilor, ceea ce
confirma actualitatea si interesului crescand fatd de Noile Miscari Religioase, ca
referinte ale unei noi spiritualitati. Dar incepand cu anii 2000, in analiza teologica si
socioogica a inrat si trendul noilor religii seculare precum corectitudinea politica,
transumanismul, ideologia de gen etc.

¢ Cf. Roland Robertson, ,,The relativization of societies, modern religion, and globalization”, in Cults,
culture, and the law, Thomas Robbins, William Shepard and James McBride (Eds.), Scholars Press,
Chico, CA, 1985, pp. 31-32.

De fapt, conceptul ,,globalizare” este foarte folosit astdzi in cadmpul analizei teologice si sociale.
Globalizarea defineste regasirea fiecdrei culturi religioase intr-un ansamblu general, universal, prin
depasirea propriilor frontiere culturale. Sociologia religiei a stabilit ca ,,globalizarea” se referd, in esenta,
la trei probleme analitice distincte, dar interdependente: 1. o conditie a vietii sociale contemporane, 2. o
schimbare concomitentd in modul omului de a intelege viata sa sociald si 3. un mod de a teoretiza despre
viata sociala contemporana. Cf. ibidem, p. 33.



In ceea ce priveste lucririle, dedicate la nivel international temei generale care
acopera diferite aspecte de analiza a Noilor Miscari Religioase, putem semnala aici mai
multe contributii extrem de importante, precum: M. L. Delbridge, ,, Family” as a
Problem for New Religious Movements: The Pastoral Epistles Collaboration with the
Greco-Roman Household, Union Theological Seminary, 2001; Svetoslava Toncheva,
New Religious Movements in Europe (National and Transnational Contexts), Institute
of Ethnology and Folklore Studies with Ethnographic Museum — Bulgarian Academy
of Sciencies, 2011; Daniel O'Connell, Educating Religiously toward a Public
Spirituality, Boston College, The Graduate School of Arts and Science, Institute of
Religious Education and Pastoral Ministry (2008); Robert David Swanson, Members of
New Fundamentalist Religious Groups: Religious Fundamentalism, Right-Wing
Authoritarian, and Psychological Well-Being Scale Scores, Faculty of the Graduate
School of Psychology, Fuller Theological Seminary (2005), si multe altele, pe care ar
fi redundant sd le reddm aici.

In Romania, problema Noilor Miscari Religioase a intrat, in mod special, in
atentia cercetdrii doctorale teologice, fapt confirmat de o serie de teze de doctorat
sustinute dupa anul 2000. Mentiondm aici: Pr. Ciprian Marius Closca, Dimensiunea
fenomenului neoreligios in societatea romaneasca actuald, Universitatea ,,Al. . Cuza”
din lasi, Facultatea de Teologie Ortodoxd (2008); Asist. univ. Constantin lulian
Damian, Tehnici de manipulare specifice noilor miscari religioase, Universitatea ,,Al.
I. Cuza” din lasi, Facultatea de Teologie Ortodoxa, (2011), , Grigore Georgiu, Ofensiva
Noilor Miscari Religioase (NMR) si reversibilitatea secularizarii, Universitatea ,,1
Decembrie 1918 din Alba Iulia, Facultatea de Teologie Ortodoxa (2013). In aceasta
ordine de idei, trebuie mentionat faptul ca pana in momentul de fatd nu s-a scris o teza
de doctorat care sa prezinte o evaluare din punctul de vedere misionar al teologiei
ortodoxe a desdvarsirii spirituale promovate de Noile Miscari Religioase.

Tezele de doctorat i masterat sustinute la universitétile din Europa si America
denota faptul ca Noile Miscari Religioase prezinta un interes pentru tinerii cercetatori,
cat si pentru cercetitorii consacrati, fiind un domeniu care isi descoperd constant
valentele in analiza si noutate, Intr-o abordare critica si analiticd a mutatiilor pe care le
produce fenomenul neoreligios in societatea de astazi. Din acest considerent, ultimele
decade au fost martorele unei cresteri permanente a interesului occidental, teologic si
sociologic, fatd de Noile Miscari Religioase, data fiind proliferarea fulminanta a acestor
noi paradigme si organizatii religioase, unele din ele atentand la legalitatea principiilor
care guverneaza societatea, altele evidentiindu-se cu un pronuntat caracter de miscari
sociale, implicand monitorizarea lor de cdtre institutiile abilitate. Dar in mod special,
Noile Miscari Religioase au intrat in sfera de interes a teologilor si a sociologilor,
teologii catolici, protestanti si ortodocsi cautind sa raspunda apologetic la provocarile
acestor alternative religioase, iar sociologii fiind preocupati de analiza psiho-sociala a
schimbarilor pe care le produc Noile Miscari Religioase asupra vietii adeptilor lor, in
mod particular, si asupra societdtii, Tn mod general. Notam aici importanti cercetatori
care au deschis si au conturat academic studiul Noilor Miscari Religioase in plan



teologic si sociologic, ale caror lucrari sunt de o importanta capitala: Bryan R. Wilson’,
Rodney Stark®, John A. Saliba’® Elisabeth Arweck!?, William Sims Bainbridge'!,
Johannes Aagaard'?, George D. Chryssides'?, Lorne L. Dawson'4, Irving Hexham!>,

7 Contemporary transformations of religion, Oxford University Press, New York, 1976; The Social
Dimensions of Sectarianism: Sects and New Religious Movements in Contemporary Society, Clarendon
Press, Oxford, 1992;

8 Religious Movements: Genesis, Exodus, Numbers, Paragon House, New York, 1985; The future of
religion — Secularization, revival and cult formation, University of California Press, Berkeley, 1985.

% Christian Responses to the New Age Movement: A Critical Assessment, Geoffrey Chapman, London,
1999; Perspectives on New Religious Movements, Geoffrey Chapman, London, 1995; Signs of the Times.
The New Religious Movements in the Theological Perspective, Médiaspaul, Sherbrooke, 1996;
Understanding New Religious Movements, AltaMira Press, Lanham, 2003; , Disciplinary Perspectives
on New Religious Movements: Views from the Humanities and Social Sciences”, in Teaching New
Religious Movements, David G. Bromley (Ed.), Oxford University Press, New York and Oxford, 2007,
pp. 41-64; ,The Christian Church and the New Religious Movements: Towards Theological
Understanding”, in Theological Studies, Vol. 43 Issue 3 (1982), pp. 468—485.

10 Researching New Religious Movements. Responses and redefinitions, Routledge — Taylor & Francis
Group, Abingdon and New York, 2006; New Religious Movements in Western Europe: An Annotated
Bibliography, Greenwood Press, Westport & London, 1997.

' The Sociology of Religious Movements, Routledge, New York and London, 1997; What Is a New
Religious Movement? Defining the Area of Study, Routledge, New York, 1997.

12 A Christian Encounter with New Religious Movements and New Age”, in Update & Dialog, Vol. 1
(1991), pp. 19; ,,Modern Syncretist Movements: A General View”, in Update: A Quarterly Journal on
New Religious Movements, Vol. 5, No. 2 (1981), pp. 29-36; ,,Occultism/Satanism and the Christian
Faith”, in Le Défi magique, Vol. 2: Satanisme, sorcellerie [The Challenge of Magic. Vol. 2: Satanism &
Witchcraft]. J.-B. Martin (Ed.), Presses Universitaires de Lyon, Lyon, 1994, pp. 259-267.

13 A Reader in New Religious Movements, Continuum, London and New York, 2006; Exploring the New
Religions, Cassell, London & New York, 1999.

14 Comprehending Cults: The Sociology of New Religious Movements, Oxford University Press, Toronto,
1998; Cults in Context: Readings in the Study of New Religious Movements, Canadian Scholars™ Press,
1996; ,,The Cultural Significance of New Religious Movements and Globalization: A Theoretical
Prolegomenon”, in Journal for the Scientific Study of Religion, Vol. 37, No. 4 (1998), pp. 580-595; ,,The
Meaning and Significance of New Religious Movements”, in Teaching New Religious Movements, David
G. Bromley (Ed.), Oxford University Press, New York and Oxford, 2007, pp. 115-134; ,,Who Joins New
Religious Movements and Why: Twenty Years of Research and What Have We Leraned?”, in Cults and
New Religious Movements. A Reader, Lorne L. Dawson, Blackwell Publishing Ltd, Oxford, 2003, pp.
116-130; ,,Anti-modernism, modernism, and post-modernism: Struggling with the cultural significance
of new religious movements”, in Sociology of Religion, Vol. 59, No. 2, 1998, pp. 131-156.

15 New Religions as Global Cultures: Making the Human Sacred, Westview Press, Boulder, 1997.

10



James R. Lewis'®, Ron Rhodes!’, Eileen Barker'®, James A. Beckford!®, David G.
Bromley?®, J. Gordon Melton?'. In tara noastrd, preocuparea pentru aceastid noui
realitate religioasa promovata de Noile Miscari Religioase a fost exprimata efectiv dupa
anul 1989, atunci cand in baza liberalismului politico-social, care a secondat
comunismul autoritar, s-a simtit o prezenta crescanda a proliferarii unor Noi Miscari
Religioase de facturd orientald (de exemplu, Meditatia Transcendentald). Notam
contributia Parintelui Petre 1. David, care aduce poate pentru prima data in teologia
roméneasca problema fenomenului neoreligios: Calduza crestina. Sectologie, Editura
Episcopiei Argesului, Curtea de Arges, 1994. Pr. prof. univ. dr. Nicolae Achimescu in
anul 2002 deschide studiul Noilor Miscari Religioase in teologia romaneasca, prin
publicarea cartii: Noile migcari religioase, Editura Limes, Cluj-Napoca, 2002, o carte
de prezentare, analiza si rdspuns teologic ortodox la miscarile esoterico-neognostice,
miscdrile cu un fundament religios oriental, grupdrile si curentele cu un caracter
religios-filosofic si psihologic si ocultism. Pr. prof. univ. dr. Gheorghe Petraru publica
in anul 2006, Secte neoprotestante si noi miscari religioase in Romdnia, Editura
Vasiliana "98, lasi, care aduce un plus de relevantd prin prezentarea Noilor Miscari

16 Controversial New Religions, Oxford University Press, New York, 2005; Legitimating New Religions,
Rutgers University Press, New Brunswick, 2003.

17 The Challenge of the Cults and New Religions. The Essential Guide to Their History, Their Doctrine,
and Our Response, Zondervan, Grand Rapids, Michigan, 2009; Find It Quick Handbook on Cults & New
Religions, Harvest House Publishers, Oregon, 2005.

18 New Religious Movements in Modern Western Society”, in The Encyclopedia of World Faiths, P.
Bishop and M. Darton (Eds.), Macdonald Orbis, London, 1987, pp. 294-306; ,,A Short History, But
Many Changes: A New Religious Movement”, in Essays on Transformation, Revolution and
Permanence in the History of Religions: Dedicated to R.I. Zwi Werblowsky, S. Shaked, D. Shulman, and
G. G. Stroumsa (Eds.), Brill, Leiden, New York, Copenhagen, Cologne, 1987, pp. 35-44; ,New
Religious Movements: their incidence and significance”, in New Religious Movements: Challenge and
Response, Bryan Wilson and Jamie Cresswell (Eds.), Routledge, London & New York, 1999, pp. 15-32;
,»The Church Without and the God Within: Religiosity and/or Spirituality?”, in The Centrality of Religion
in Social Life. Essays in Honour of James. A. Beckford, Eileen Barker (Ed.), Ashgate Publishing Limited,
Farnham and Burlington, 2010, pp. 187-202.

19" New Religious Movements and Globalization”, in New Religious Movements in the 21 Century:
Legal, Political, and Social Challenges in Global Perspective, Philip Charles Lucas and Thomas Robbins
(Eds.), Routledge, New York and London, 2005, pp. 253-264; ,,New religious movements in Western
Europe”, in Religious Movements and Rapid Social Changei, James A. Beckford (Ed.), SAGE
Publications Inc, Newbury Park, 1986, pp. 29-54.

20 The sociology of new religious movements”, in New Religious Movements, Olav Hammer and Mikael
Rothstein (Eds.), Cambridge University Press, 2012, Cambridge, pp. 13-28; ,,Teaching New Religious
Movements/Learning from New Religious Movements”, in Teaching New Religious Movements, David
G. Bromley (Ed.), Oxford University Press, 2007, pp. 3-28.

2 An Introduction To New Religions”, in The Oxford Handbook of New Religious Movements, James
R. Lewis (Ed.), Oxford University Press, New York, 2004, pp. 16-35; ,,How new is new? The flowering
of the «new» religious consciousness since 19657, in The future of new religious movements, David G.
Bromley and Philip E. Hammond (Eds.), Mercer, Macon, 1987, pp. 46—56; ,,Introducing and Defining
the Concept of a New Religion”, in Teaching New Religious Movements, David G. Bromley (Ed.),
Oxford University Press, New York and Oxford, 2007, pp. 29-40; ,,Perspective: Toward a Definition of
«New Religion»”, in Nova Religio: The Journal of Alternative and Emergent Religions, Vol. 8, No. 1
(2004), pp. 73-87.

11



Religioase cu fundament esoterico-ocultist, religios extrem-oriental din Romania. Pr.
prof. Istodor Gheorghe Istodor publicd o analiza exhaustiva a paradigmelor pseudo-
religioase de facturd orientald: M.I.S.A. si yoga in lumina Ortodoxiei, Editura
Arhiepiscopiei Tomisului, Constanta, 2005.

In ceea ce priveste analiza religiilor seculare, mentionim aici excelenta
contributie a domnului prof. univ. Nicu Gavriluta: Noile religii seculare, Polirom, lasi,
2018.

4. Abordarile si metodele utilizate

In ceea ce priveste metodele de cercetare ale temei propuse, vom imbina
abordarea sistematica, evidentiind continutul secularizarii, fenomenului neoreligios si
religiile seculare contemporane, si una comparativd, in care vom analiza intr-o
perspectiva criticd ceea ce promoveaza ,,noile spiritualitdti”, prin evaluarea lor din
unghiul teologiei ortodoxe. Vom avea astfel posibilitatea de a trasa cateva linii
comparative intre cele doua parti, prin sublinierea plusului de valoare si sens pe care il
ofera teologia ortodoxa cu privire la desavarsire.

Analiza din punct de vedere sistematic a temei propusd spre cercetare are
avantajul de a oferi o coerentd si atentd prezentare secularizarii, fenomenului
neoreligios si religiilor seculare contemporane si observarea caracterului particular al
fiecéarei teme in discutie. S-ar putea crede cd o asemenea reflectie asupra secularizarii,
fenomenului neoreligios si religiilor seculare contemporane, care de altfel constituie
cea mai mare parte a tezei de doctorat, comporti o foarte mare obiectivitate. In cursul
cercetdrii, vom avea ocazia constientizarii faptului ca aceste spiritualitdti alternative au
in vedere omul de azi, devalorizat de demnitatea personala, un homo tehnicus, a carui
viata se desfasoara sub imperiul vectorilor unei societati digitalizate, consumeriste si
globalizante. Ne punem intrebarea daca spiritualitatea crestind se mai poate propune
unui asemenea om si daca Biserica are metodele misionare eficiente de recuperare si
valorizare a spiritualitatii ortodoxe, ca experientd plenar religioasa si personald a
omului cu Dumnezeu. Practic, programul spiritual, sau mai bine spus pseudo-spiritual,
al Noilor Miscari Religioase, al religiilor seculare si implicit al secularizarii diferd
fundamental fata de spiritualitatea crestind, prin aceea ca regandeste intr-un cu totul alt
mod Divinitatea, fapt care restructureaza pe un alt plan tot complexul lor doctrinar
teoretic si practic.

Trebuie mentionat faptul ca in ceea ce priveste bibliografia ce va fi consultata
in redactarea viitoarei teze de doctorat, aceasta este in marea ei parte in limba engleza,
dat fiind faptul ca marea majoritate a lucrarilor fundamentale de sociologie si teologie
care au ca obiectiv secularizarea, Noile Miscari Religioase, religiile seculare au fost
scrise in limba engleza. O cunoastere completd, in detaliu a temei propusa spre cercetare
ofera ocazia unor rdspunsuri argumentate logic si eficiente, si nu exprimarea unor
simple opinii in necunostinta de cauza. Pentru evaluarea din punct de vedere misionar
a problematicilor in discutie vom folosi literatura teologica in limba romana, ceea ce ne
va permite sa subliniem faptul ca Biserica Ortodoxa Romana are toate resursele de a

12



raspunde misionar la provocarile noilor alternative spirituale. Interpretarea conceptelor
cheie, a termenilor tehnici, va implica apelarea la dictionare si enciclopedii de
specialitate.

13



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

BIBLIOGRAFIE

. Achimescu, Pr., Nicolae, Noile migcari religioase, editia a Il-a, Editura

Limes, Cluj-Napoca, 2004.
Baker, Hunter, Competing Orthodoxies in the Public Square:
Postmodernism's Effect on Church-State Separation, Journal of Law and
Religion, Vol. 20, No. 1, 2004 - 2005.
Barbu, Daniel, Au cetatenii suflet? O teologie politica a societatilor post-
seculare, Bucuresti, Editura Vremea, 2016.
Banescu, Vasile, Credinta si cultura azi. Dialoguri TRINITAS TV, Bucuresti,
Editura Trinitas, 2015.
Beckford, James A. (ed.), New Religious Movements and Rapid Social
Change, Sage, London, 1986.
Beckford, James, Religion in Advanced Industrial Society, Unwin Hyman,
London 1989.
Beit-Hallahmi, B., M. Argyle, The Psychology of Religions Behaviour, Belief
a/id Experience, Routledge, London, 1997.
Bellah, R., Habits of the Heart: Individualism and Commitment in American
Life, University of California Press, Berkeley, 1985.
Benga, Daniel, ,,Crestinism si Imperiu. ,,Teologia politica” de la Meliton de
Sardes la Augustin”, in Miruna Tataru- Cazaban (coord.), Teologie si politica.
De la Sfintii Parinti la Europa unitad, editura Anastasia, Bucuresti, 2004.
Brown, Callum G., Postmodernism for Historians, Pearson Logman, Harlow,
2005.
Brown, Callum, The Death of Christian Britain: Understanding
Secularization, 1800-2000, London, 2001.
Brown, Desmond ,Dilemmas of Deinstitutionalization”, In Sociological
Analysis, Vol. 38, No. 2, 1977.
Bruce, Steve, ,,Secularization” apud Bryan S. Turner (edited by), The New
Blackwell Companion to The Sociologyo of Religon, Wiley-Blackwell
Publishing Ltd, 2010.
Casanova, Jose, Public Religions in the Modern World, University of
Chicago, 1994.
Cazeneuve, Jean, Le rites et la condition humaine, Presses Universitaires,
Paris, 1958.
Calinescu, Matei, Cinci fete ale modernitatii, trad.rom.de T.Patrulescu si
R.Turcanu, Editura Univers, Bucuresti, 1995.
Damian, Constantin-lulian, ,,Noi Miscari Religioase - delimitari
conceptuale, definitii, controverse”, in Studia Theologica Doctoralia,
Volumul I, Editura Junimea, lasi, 2011.
Damian, Constantin-lulian, Convertirea in contextual Noilor Miscari
Religioase. Spalarea creierului, manipulrae, influentd sociald, Editura
Astra Museum, Sibiu, 2014.
Ferguson, Thomas C. K., ,,The Rule of Truth and Irenaecan Rhetoric in Book
1 of «Against Heresies»,,, in Vigiliae Christianae, Vol. 55, No. 4, 2001.
Fern, Richard, ,,The Death of God: An Analysis of Ideological Crisis”, in
Review of Religious Research 9, nr. 3, 1968.
Ferry, Luc si Andre Comte-Sponville, La Sagesse des Modernes, 1999.

14



22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

41.

42.

Fillaire, Bernard, Les sectes. Un exposé pour comprendre, un essai pour
réfléchir, col. Dominos, Flamarion, 2e edition, 1996.

Finke, Roger,”An Unsecular America”, in: Steve Bmce, Religion and
Modernization, Clarendon Press, Oxford, 1992.

Flemy, Karl Christian, Dogmatica experientei ecleziale — innoirea teologiei
ortodoxe contemporane, introducere si traducere Pr.prof. dr. Ioan Ica,
Editura Deisis, Sibiu, 1999.

Hazard, P., Gandirea europeand in secolulal XVIII-lea. De la Montesquuieu
la Lessing, trad. rom., Editura Univers, Bucuresti, 1981.

Heelas, Paul, ,,Western Europe: Self-Religions”, in: The World’s Religions,
Steward Sutherland et. al. (eds.), Routledge, London, 1988.

Heirich, M., ,,Change of Heart: A Test of Some Widely Held Theories
About Religious Conversion”, in The American Journal of Sociology, vol.
83, nr. 3, 1977.

Huyssen, Andreas, ,,Mapping the Postmodern”, in: New German Cristique,
1984.

Ica Jr., loan 1., Germano Marani (eds.), Gandirea Socialad a Bisericii.
Fundamente, documente, analize perspective, Sibiu: Deisis, 2002.
Introvigne, Massimo, Jean-Frangois Mayer; Eresto Zucchini, I nuovi
movimenti religiosi. Sétte cristiane e nuovi culti, Editrice Elle Di Ci, Torino,
1990.

Ioan Paul al II-lea, Cuvantul papei loan Paul al II-lea rostit in limba romana
la sosirea in Romania, in Papa loan Paul al II-lea Binecuvdnteaza Romania,
7-9 mai, Bucuresti, 1999.

Kellner, Douglas, ,,Postmodernism and Social Theory: Some Challanges
and Problems”, in: Theory, Culture and Society, 5, 1988.

Kilbourne, B., J.T. Richardson, ,,Paradigm Conflict, Types of Conversion,
and Conversion Theories”, in Sociological Analysis, vol. 50. nr. 1, 1988.
King, Karen L., What is Gnosticism?, The Belknap Press of Harvard
University Press, London, 2003.

Kokosalakis, Nicolas, ,,Religion and the Dynamics of Social Change in
Contemporary Europe”, in Archives de sciences sociales des religions, No.
81, 1993.

Kroker, Arthur and David Cook, The Postmodern Scene, Macmillan,
London, 1988.

Loghin, Adrian, ,,A fi sau a nu fi politic corect - sectiunea tematicad TIFF
20187, www.cluju.ro, 24 aprilie 2018 (accesat pe 11 august 2018).

Lossky, Vladimir, Introducere in teologia ortodoxd, traducere de Lidia si
Remus Rus, Bucuresti, Editura Sophia, 2006.

Loy, David R., ,,The Religion of the Market”, in: Journal of the American
Academy of Religion, vol. 65, n° 2 (Summer, 1997), p. 275-290.

Lucas, Phillip C., ,The New Age Movement and the
Pentecostal/Charismatic Revival: Distinct Yet Parallel Phases of a Fourth
Great Awakening?”, In Perspectives on the new age, J. R. Lewis and J. G.
Melton (eds), State University of New York Press, 1992.

Luckmann, T., The Invisible Religion, Macmillan Publishing, New York,
NY, 1967.

Otto, Rudolf, Sacrul. Despre elementul irational din ideea divinului si
despre relatia lui cu rationalul, traducere de loan Milea, Editura Dacia,
Cluj-Napoca, 1996.

15



43.

44.

45.

46.

47.

48.

49.

50.

51.

52.

53.

54.

55.

56.

Outler, Albert C., ,,Origen and the Regulae Fidei”, Church History, Vol. §,
No. 3, 1939.

Robbins, Thomas; Dick Anthony, ,,Deprogramming, Brainwashing and the
Medicalization of Deviant Religious Groups”, in: Social Problems, vol. 29,
nr. 3, 1982.

Robbins, Wesley, ,,Pragmatism and the Deconstruction of Theology”, in
Religious Studies, Vol. 24, No. 3, 1988.

Robertson, Roland and Joan Chirico, ,,Humanity, Globlization and
Worldwide Religious Resurgence: A Theoretical Exploration”, 1in:
Sociological Analysis, 1985.

Saliba, John A., ,,Disciplinary Perspectives on New Religious Movements:
Views from the Humanities and Social Sciences”, in Teaching New
Religious Movements, David G. Bromley (Ed.), Oxford University Press,
New York and Oxford, 2007, pp. 41-64.

Saliba, John A., ,,The Christian Church and the New Religious Movements:
Towards Theological Understanding”, in Theological Studies, Vol. 43 Issue
3 (1982), pp. 468-485.

Saliba, John A., Christian Responses to the New Age Movement: A Critical
Assessment, Geoffrey Chapman, London, 1999.

Saliba, John A., Perspectives on New Religious Movements, Geoffrey
Chapman, London, 1995.

Soual, Philippe, Sacru si sfintenie in filosofia hegeliand a religiei, in vol.
,,Orizontul sacru”. (Corneliu Mircea si Robert Lazu coord.), Iasi, Polirom,
1998.

Staples, C.L., A.L. Mauss, ,,Conversion or Commitment? A Reassessment
of the Snow and Machalck Approach to the Study of Conversion”, in
Journal for the Scientific Study of Religion, vol. 26. nr. 2, 1987.

Stark, Rodney, Religious Movements: Genesis, Exodus, Numbers, Paragon
House, New York, 1985.

Stark, Rodney, The future of religion — Secularization, revival and cult
formation, University of California Press, Berkeley, 1985..

Stark, Rodney; William S. Bainbridge, A Theory of Religion, Peter Lang,
New York, 1987.

Steiner, George, Real Presences, Faber and Faber, Londra, 1991.

16



