
1 

 

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” CONSTANȚA 

ȘCOALA DOCTORALĂ  

DOMENIUL TEOLOGIE 

 

 

REZUMAT TEZĂ DE  
DOCTORAT 

 

 

DESPRE MOARTEA DUHOVNICEASCĂ ȘI 
MOARTEA TRUPEASCĂ – MĂRTURII 

NOUTESTAMENTARE ALE DOBÂNDIRII VIEȚII 
VEȘNICE 

 

 

 

Coordonator științific:                                                         Doctorand:  

ÎPS Prof. univ. dr. Teodosie Petrescu                    Stanciu Marius-Salvadore      

 

 

 

 

 

Constanța  

2019 



2 

 

CUPRINS 

 

INTRODUCERE 

a) Argumentum...........................................................................................................................7 

b) Metoda teologică..................................................................................................................12 

 

 

CAPITOLUL I:  DESPRE OM ȘI DESPRE CĂDEREA SA 

1.1. Căderea – întinaciunea cea din neascultare, nepostire si nepocaință..............................18  

1.1.a. Preliminarii....................................................................................................................18 

1.1.b. Crearea lumii, din iubire și bunatate, de către Dumnezeu............................................26 

1.1.c. Omul – trup și suflet,  „chip și asemanare” a Treimi ……………………………...…40 

1.1.d. Despre ispitirea omului și despre alunecarea și căderea sa în păcat...........................73 

1.1.e.  Blestemul asupra șarpelui-diavol; pedepsirea si izgonirea protopărinților din raiul 

desfătării; lupta permanentă dintre om și diavol.....................................................................87 

1.2. Păcatul și moartea – ca semn al pierderii harului dumnezeiesc.....................................101 

 

CAPITOLUL II: DESPRE MOARTE 

2.1. Concepția vechitestametară despre moarte....................................................................109 

2.1.a  Moartea și nemurirea sufletului în concepția biblica vechitestametară......................109 

2.1.b. Șeolul – împărăția morților..........................................................................................118 

2.1.c. Credința în învierea morților.......................................................................................123 

2.2. Concepția despre moarte în lumina Noului Testament...................................................129 

2.2.a.  Preliminarii.................................................................................................................129 

2.2.b. Moartea sufletului și moartea trupului. Păcatul – răul care desparte omul de 

Dumnezeu și moartea – plată a păcatului..............................................................................132  

2.2.c. Cuvântul lui Dumnezeu este Mesia care Răscumpără pe adamic, pe cel căzut în 

mlaștina păcatului și aflat în puterea morții. Prin Iisus Hristos restaurarea deplină – în duh – 

a „omului vechi”, omorîrea morții și viața veșnică în Împărăția Cerurilor ........................138 

 

 



3 

 

CAPITOLUL III: ÎNTRUPAREA CUVÂNTULUI LUI 
DUMNEZEU. RIDICAREA ȘI REÎNOIREA FIRII OMENEȘTI ȘI A 
ÎNTREGII CREAȚII. ICONOMIA ÎNTRUPARII – ACT AL IUBIRII LUI 

DUMNEZEU ȘI ELIBERARE A OMULUI DIN LEGĂTURILE MORȚII 
SI ALE PĂCATULUI 

3.1.Necesitatea Întrupării Logosului dumnezeiesc întru mântuirea omului...........................152 

3.2.Taina Întruparii Cuvântului lui Dumnezeu.......................................................................163 

 

CAPITOLUL IV: JERTFA DE PE CRUCE, MOARTEA ȘI 
ÎNVIEREA DOMNULUI – BIRUINȚA TOTALĂ ASUPRA MORȚII 

 

4.1. Răstignirea şi Crucea Domnului în iconomia mântuirii.................................................173 

4.2.Prin moartea Domnului – trecerea la adevărata viaţă....................................................188 

4.3.Învierea Domnului – garanţia învierii noastre.................................................................197 

 

CAPITOLUL V: DOBÂNDIREA SFINȚENIEI ȘI A VIEȚII 
VESNICE PRIN UNIREA CU HRISTOS, -- ÎN DUHUL SFÂNT. 
TRĂIREA SACRAMENTALĂ SI ASCETICĂ IN BISERICĂ PRIN 
SFINTELE TAINE 

 
5.1. Lucrarea harului Duhului Sfânt în Biserică....................................................................210 

5.2. Sfintele Taine...................................................................................................................234 

5.2.1. Consideraţii generale...................................................................................................234 

5.2.2. Prezentare şi semnificaţii teologice.............................................................................246 

5.3.Viața cea adevărată: viața în Duhul lui Dumnezeu, viața vesnică..................................283 

 

Concluzii..............................................................................................................................311 

Bibliografie.........................................................................................................................336 

1. Surse biblice.......................................................................................................................336 

2.Surse patristice....................................................................................................................336 

3.Cărți, studii, articole, dicționare.........................................................................................339 

4. Surse online........................................................................................................................346 

                   

 



4 

 

Prezenta teză de doctorat își propune a aborda  problematica morții creionată azi, -- de 

cele mai multe ori -- , pe paliere mișcătoare și în repetate rânduri antagonice; „produse” ale 

unei civilizații devoratoare, obsedate de consum și dorind cu orice preț prelungirea vieții „în 

trup”, cărțile, studiile și articolele ce ,vizează problematica moarții venite pe filiera non-

creștin ortodoxă sunt, – cel mai adesea -- , izvorâte din intelectualizări mai mult sau mai puțin 

sofisticate, adiacente domeniului filozofic sau, -- uneori tehnic -- , științelor medicale.  

Venim, prin demersul întreprins, cu viziunea clară asupra morții oferită de tradiția 

Bisericii noastre strămoșești urmând – ca un fir roșu – întreagii teologii izvorâte din lucrările 

Sfinților Părinți; o contextualizare a problematicii morții pe coordonate creștin-ortodoxe, 

astăzi, într-un context social dominat de ură, intoleranță, violență și egoism, este un demers-

manifest, firesc și cât se pare de ancorat în realitatea zilelor noastre, un demers vizând un 

„dialog-constructiv” între creștinii ortodocși de pretuntindeni și cei ce „nu împărtășesc 

dorințele și aspirațiile noastre”, de cele mai multe ori neănțelegându-le... 

Pentru noi, creștin-ortodocșii, moartea este o taină, o trecere de la o existență cel mai 

adesea supusă încercărilor și nefericirilor de tot felul, la o existență fericită, o a treia naștere a 

„omului din viața pământească, vremelnică în veșnicie.”1  

Ca obiectiv major, -- prin argumentele prezentate în susținerea ipotezelor de lucru -- , ne-

am propus a fixa valențele principalelor linii directoare pe care se sprijină întregul eșafodaj al 

înțelegerii fenomenului morții din perspectiva partidei non-creștin ortodoxe, versus 

înțelegerea -- ca taină și ca trecere întro altă viață, de data aceasta veșnică și nesupusă 

stricăcinii, păcatului și morții -- , a celor din partida creștin-ortodoxă.  

Paradoxal, -- și acest lucru îl simt fințial toți cei ce „experimentează” (…) -- , cu cât 

încercăm a „învinge” moartea de pe poziția liber cugetătorului sau a adeptului oricărei religii 

în afară de cea creștin ortodoxă, cu atât „mai departe” de rezolvarea problemei suntem, 

fiindcă până nu va învăța și nu va înțelege omul că spre nemurire a fost făcut (...), nici nu  va 

„vedea” ce „îi este dat să vadă” dincolo „de aici și acum” -- în dimensiunea veșnică a  

„ceea ce va fi dincolo”... în Împărăția Cerurilor...  

Doar în creștinism și cu precădere în cel ortodox, -- asta e o certitudine -- , prin Patima, 

Jertfa și Învierea Fiului Cel Unul-Născut al Tatălui și Fiu al Omului moartea a fost biruită 

definitiv și doar în creștinismul ortodox lucrarea Cuvântului lui Dumnezeu și a Sfântului Duh 

                                                           
1 Sfântul Ignatie BRANCIANINOV, Cuvânt despre moarte, traducere din limba rusă de Adrian și Xenia 
Tănăsescu-Vlas, Editura Sophia, București, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2007, p. 5 



5 

 

permit „simţurile curăţite şi subţiate de har“2 ale omului înduhovnicit a avea „vederea” și a 

simți „măsura” tainei morţii.  

Nu putem avea dimensiunea morții în afara dimensiunii păcatului: între păcat și 

moarte existând o relație de dublă incluziune, așa cum și între păcate și patimi, bunăoară, 

există legături – particulare ori accidentale – ce le potențează sau nu gravitatea. În tot cazul, e 

„bine să reținem trei lucruri în legătură cu locul morții în viața noastră și atitudinea pe care 

trebuie să o avem față de ea. Mai întâi, moartea este mai aproape decât ne imaginăm noi. 

Apoi, ea este profund nenaturală, potrivnică planului dumnezeiesc, dar, în același timp, și un 

dar al lui Dumnezeu. Și, în sfârșit, [moartea] este o despărțire care nu este despărțire.”3 

 

Spun Sfinții Părinți, că îndată ce omul a păcătuit întăia-oară4, s-a și depărtat de 

Dumnezeu, iluzionându-se --- purtat fiind de vraja diavolului (…) -- că va putea deveni 

dumnezeu „ocolindu-L” sau tânjind a sta „în afara” Aceluia Ce din tărână și suflând în nările 

sale i-a dat duh de viață; această răzvrătire-autonomă vine să arate „încăpățânarea” prin care 

ființa umană „înțelege” a-și „potența” liberul arbitru.5 (…)  

Necreștinii văd moartea „pe modelul” unui dat inexorabil; poate și de aceea sunt 

incapabili de a vedea cum adormirile unora lasă lumină în urmă (...), iar a altora -- sunt 

dispariții -- „îmbrăcate” în întuneric ori indiferență. Ei văd doar întunericul ori indiferența... 

fiindcă nu privesc spre Hristos, ci spre ei înșiși sau spre o altă iluzie din multele iluzii ale 

diavolului...  

Neprivindu-L pe Domnul, sunt goi de credință lucrătoare; merg într-altă direcție (...), 

la „braț cu păcatul”, cufundați fiind -- cu fiecare pas -- în propria lor frică: frică de boală, de 

suferință, de moarte... Fără îndoială, sunt unii care nu văd în existență omului vreun sens și se 

abandonează cu totul... „în hăul sinelui personal”, dar nu spre a căuta Împărăția lui 

Dumnezeu, ci spre a-și „făuri” acolo, în „linește” propriul iad de nrfericire și însingurare...  

Nu putem înțelege (din punct de vedere creștin-ortodox), -- fie și parțial -- , taina 

morții omului fără a analiza cu acuitate facerea sa de către Dumnezeu și, evident, modalitatea 

producerii cădereii sale în păcatul neascultării, la ceea ce a urmat după… pierderea harului 

Treimii și la plonjarea perechii primordiale într-o lume necunoscută dominată de păcat, boală, 
                                                           
2 Sfântul Ignatie BRANCIANINOV, Cuvânt despre moarte, traducere din limba rusă de Adrian și Xenia 
Tănăsescu-Vlas, Editura Sophia, București, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2007, p. 7  
3  Kallistos WARE, Texte selectate din „Împărăția lăuntrică”, Editura Christiana, București, 1996 apud Ionuț 
Bursuc, „Misterul vieții și taina vieții veșnice”, ziarul „Lumina” din 27.09. 2009, p. 6 
4  E vorba de păcatul protopărinților, numit și păcat strămoșesc sau originar, deosebit de păcatul personal făcut 
de om prin voie proprie, care păcat personal este legat de primul, cel strămoșesc, prin consecințele acestuia  
5 Voi reveni pe parcursul tezei asupra acestui aspect înfricoșător dar definitoriu în ce privește războiul  
autonomie versus teonomie , 



6 

 

suferință și moarte, lume cu o „înfățișare” total diferită de aceea a raiului. Acesta e motivul 

pentru care am considerat că demersul nostru trebuie să-și aibă „plecarea” îndată ce omul  a 

fost zămislit, să continue cu căderea protopărinților în păcatul neascultării... apoi să treacă 

prin Întruparea/ Înomenirea Fiului, Patimile, Jertfa și Învierea cea de a treia zi a Hristosului, 

Fiul Cel Unul-Născut al Tatălui și Fiu al Omului, la Sfintele Taine... până la dobândirea vieții 

veșnice în Împărăția Cerurilor, Împărăție pregătită nouă de la începutul veacurilor... fiindcă, 

fundamental, viața veșnică înseamnă co-viețuirea drepților și celor plăcuți Domnului în 

Împărăția lui Dumnezeu, după Cea de-a Doua Venirea Mielului și Judecata de obște.  

„Esența”, -- dacă putem vorbi așa -- , în problematica căderii protopărinților Adam și 

Eva ca de altfel, extrapolând, a întregii creații, constă în înțelegerea „harul[ui] după măsura 

darului lui Hristos” (v. Ef 4, 7), -- a rațiunilor divine sau a gândurilor eterne ale lui 

Dumnezeu6, care, „sădite, semănate și ascunse în lucruri devin rațiuni ale lucrurilor”7 

Paralel cu acestea (…) coexistă și „rațiunile timpului care sunt gânduri eterne ale lui 

Dumnezeu sădite în vremi prin evenimente și întâmplări cu privire la făpturile sau creaturile 

Sale, raționale sau iraționale. Rațiunile timpului sunt sâmburii evenimentelor înscrise pe 

șiragul istoriei. [...] Rațiunile timpului, după Sfântul Maxim Mărturisitorul, se pot împărți în 

rațiuni ale trecutului, care pot fi cunoscute prin cercetare; rațiuni ale prezentului, care pot fi 

deslușite prin observare și contemplare, și rațiuni ale viitorului, care pot fi doar intuite și 

descoperite prin darul profetic al Duhului Sfânt, împărtășit uneori.”8  

Crearea lumii -- și cu precădere a omului -- de către Treime e o taină ce se potențeaza 

prin/ și în „lucrarea veșnică a lui Dumnezeu în Hristos, lucrare văzută drept rațiunea însăși a 

facerii lumii.”9 Rămâne însă o taină cum omul, făcut bun prin creațiune de către Unul-

Dumnezeu și Întreit în Persoane, prin ispita vrăjmașului -- dar din voie proprie ! -- a ales 

căderea în mândria neascultării plecând astfel spre cele întunecate înrobite păcatului și 

morții... 

Când vorbim de Cuvântul cel Unul născut din sânurile Tatălui, vorbim de Creatorul 

lumii văzute și nevăzute, dar și de Mântuitorul și Judecătorul lumii. „În calitatea Sa de rațiune 

                                                           
6  Rațiunile divine „rămân pe veci necunoscute de făpturi și creaturi, în esență și în taina lor, împărtășindu-ni-se 

însă doar prin contemplația și cunoașterea Revelației naturale și supranaturale și prin înțelegerea și 
interpretarea timpului, vremurilor și a istoriei, în lumina acestei dumnezeiești Revalații.”, Rațiunile timpului 
studiu de Arhiereu Daniil STOENESCU, ziarul „Lumina” din 26.11.2017,  p. 5 
7  Arhiereu Daniil STOENESCU, Rațiunile timpului, ziarul „Lumina” din 26 noiembrie 2017,  p. 5 
8   Ibidem, p. 5 
9  Pr. John BEHR, Taina lui Hristos: viața în moarte, trad. din limba engleză de Gheorghe Fedorovici, Editura 

Sophia, Bicurești, 2008, p. 93   



7 

 

supremă, Fiul este izvorul rațiunilor sau energiilor necreate prin care universul a fost adus la 

existență din neant, menținut în existență și călăuzit către scopul voit de Dumnezeu, ca să 

devină un cer nou și un pământ nou în Hristos.”10  

Dar oare Adam, omul cel întâi-zidit, chintesență a firii noastre primordiale, -- nu în 

chip desăvârșit, ca la romano-catolici și protestanți, ci într-o relativă desăvârșire și cu scopul 

de a ajunge la desăvârșire asemeni lui Dumnezeu, așa cum învață Biserica noastră ortodoxă, -- 

așadar, acest Adam al primei noastre firi cazute în stricăciune și moarte ca urmare a 

neascultării, nepocăinței și nepostirii (…), -- acest Adam al firii noastre vechi, rădăcină a 

morții și a tuturor bolilor transmise atavic întregului neam omenesc, -- este acest Adam căzut 

adevăratul Om ? 

Pe Muntele Tabor, cei trei ucenici, Petru, Iacob și Ioan, „au întâlnit adevăratul om în 

toată slava Sa”11, „și L-au văzut <pe cât ni se putea>. L-au văzut în taina care depășește 

orice dimensiune a timpului și a spațiului: adunarea întregii Biserici, Biserica de dinainte și 

de după Hristos, Biserică a viilor și a morților, prorocilor și apostolilor, împreună cu 

Domnul Iisus Hristos Cel Înviat și înălțat în imanența Energiei Dumnezeiești, și cele Trei 

Persoane ale Sfintei Treimi. Taborul nu este un episod al istoriei, ci o ieșire din istorie și o 

intrare în veșnicia Împărăției lui Dumnezeu. Hristos pe Care L-au văzut și cu Care au vorbit 

cei trei apostoli și cei doi proroci e Hristos Care va veni în slavă să judece vii și morții la a 

Doua Sa Venire. El este Hristosul vieții și al Împărăției veșnice, al Noului Ierusalim. El este 

Cel care va stinge soarele și va deveni El Însuși Soarele neasemănat al întregii creații.”12 

Trebuie să facem o distincție între firea noastră primordială, cea de dinainte de 

cădere și cea de după cădere  -- „cea veche” și, mai cu seamă, sau în mod covârșitor, cu firea 

„cea înălțată”, „cea nouă”, slăvită și nestricăcioasă, „pe care o primim de la Fiul lui 

Dumnezeu și Fiul Omului, Iisus Hristos, Care S-a făcut trup, a înviat din morți, S-a înălțat și 

a șezut pe tronul lui Dumnezeu. El a tras la Sine firea noastră stricăcioasă și a făcut-o 

nestricăcioasă și veșnică, ridind-o de-a dreapta lui Dumnezeu în negrăită slavă.”13  

Putem spune, grosso-modo, că, după credință creștină, putem împărți existența 

creației în trei etape: prima, cea de la facerea lumii până la Hristos; a doua, de la Hristos cel 

Întrupat, Răstignit și Înviat, Fiu al lui Dumnezeu și Fiu al Omului – Al doilea Mesia, Cel care 

                                                           
10   Pr. Prof. Dr. Dumitru POPESCU, Ortodoxie și contemporaneitate, Editura Diogene, București, 1996, p. 65 
11   Dr. Alexandros KALOMIROS, „Cele șase dimineți”... , în volumul Sfinții Părinți despre... , ed.cit., p. 45 
12  Ibidem, p. 45 
13  Ibidem, p. 47 



8 

 

Restaurează și Înalță întreaga creație tarată de păcatul strămoșesc, până la șfârșitul lumii 

actuale; a treia, de la sfârșitul aceste lumi la lumea „ce va să vină”, cea care urmează celei 

de-a doua veniri a Mântuitorului, și care va fi – în conformitate cu judecata Dreptului 

Judecător – fericită sau nefericită funcție de modalitatea în care omul a înțeles a împlini – de-

a lungul vieții sale -- poruncile Evangheliei lui Hristos. 

Adam și Eva, după cădere, nu mai erau copii celui Preaînalt, fiindcă disprețuind 

porunca Stăpânului, au crezut în vorba șarpelui-diavol „că nu vor muri (…) și ca niște 

dumnezei vor începe a cunoaște binele și răul” (cf. Fc 3, 4-5) Însă, îndată ce Dumnezeu, 

chemându-i la El, a cerut de la ei pocăință pentru cele făcute... „mai vârtos au spus cele 

dimpotrivă și au pus vina pentru neascultare”14 pe Însuși Făcătorul a Toate. Și vezi, dar, cum 

sau repezit a acoperi cu frunze de smochin rușinea lor trupească (...), care până la călcarea 

poruncii nu o vedeau (...), cum s-au ascuns [ei] după copacii raiului fiindcă frica i-a adus în 

fire, -- iar de neputința de a-L mai vedea față către față pe Dumnezeu fiind loviți -- , de 

călcarea poruncii sau spăimântat, văzând cum cele avute în desfătarea raiului ca fumul se 

risipeau. (...)„Nu mai erau nepătimași, ci începuseră pătimașa viețuire pământească pe care 

o cunoaștem încă și astăzi.”15 Și păcatul lor spre moarte i-a (con)dus (…) adeverind dreptatea 

poruncii dată lor de Stăpânul… Căci din neascultare, nepostire și nepocăință s-au făcut 

ascultători celui viclean -- dar mai abitir voii proprii. (…) Și harul a plecat de la ei și izgoniți 

au fost din desfătarea raiului și din nestricăciune sau osândit spre stricăciune și moarte. 

Iară bunul Dumnezeu, din iubire, nu și-a uitat binecuvântarea dată omului la facerea 

acestuia și nici în blestem n-a vrut s-o schimbe pe aceasta. (…) A blestemat pământul pe care 

omul calcă și din care se hrănește și pe urâtorul de oameni l-a blestemat, căci s-a făcut 

unealta ispitirii omului. 

Noi, creștin-ortodocșii, credem cu tărie că iertarea omului trebuie să fie absolută și 

definitivă, iar existența noastră din autonomă -- hristocentrică și hristologică. Nu dorim 

privilegiul de a locui – asemeni protopărinților noștri – sporadic în rai, ci a ne muta acolo în 

veșnicie, ca fii ai Împărăției. (…) Moartea -- ținând în ea atât adâncimile duhovnicești cât și 

sensibilul materiei -- este de două feluri. Mai întâi duhovnicească; mai apoi trupească.  

                                                           
14  Sfântul Simeon NOUL TEOLOG, Omul cel întâi-zidit, ed. cit., p. 106 
15  Pr. Ioan Sorin USCA, Vechiul Testament... ,ed.cit., p. 129 



9 

 

Desigur, moartea [duhovnicească] a apărut odată cu „întâia scânteie” din mintea Evei, 

„scânteie” de… „acceptare” a ispitei șarpelui-diavol 16 ca fiind – de ce nu ? -- o „conduită 

posibilă” ce avea să se „materializeze”-- efectiv -- odată cu prima mușcătura din fructul 

pomului oprit. Totodată, am văzut că, apariția morții duhovnicești -- urmare a încălcării 

poruncii -- nu vine de la Dumnezeu, ci din exercitarea voii libere a omului -- la care se 

„bordează”, în mod subtil, „plusul” venit din ispita șarpelui-diavol. Moartea duhovnicească 

are rădăcina în păcatul săvârșit de protopărinții noștri în raiul cel din Eden; ea a otrăvit 

sufletele primilor oameni și i-a robit pe aceștia stricăciunii. Ea, moartea duhovnicească, este 

avangarda morții celei de-a doua, trupești. 

Moartea trupească este „finalul” [relativ] [cel văzut cu ochiul trupesc]; ea aduce 

ruperea tainicei legăturii dintre trup și suflet și se dovedește a fi folositoare pentru om atât 

timp cât acesta [omul] conștientizează că păcatul este „boldul morții”. (cf. 1 Co 15, 56) [„Ci 

fiecare este ispitit, când este tras și momit de însăși pofta sa. Apoi pofta, zămislind, naște 

păcat, iar păcatul, odată săvârșit, aduce moarte” (Iac 1, 14-15)]  

Iar „plata păcatului este moartea” (cf. Rm 6, 23). Însă nu moartea a dorit-o 

Dumnezeu pentru ființa umană, ci viața veșnică. Prin încălcarea poruncii, omul s-a separat de 

Dumnezeu și a căzut în sfera de influența a diavolului-amăgitor; a căzut în autonomie și 

autodeterminare și într-un război perpetuu și nemilos cu cel ce -- prin ispită -- îl „învinsese”. 

(…) Răul acaparează lumea deoarece Adam s-a supus vrăjmașului. Se „inversează 

împărații”: dacă până la cădere Adam era împărat și preot peste creație, -- <Unsul> lui 

Dumnezeu pe pământ -- , după cădere, „locul” său este luat de cel ce l-a ispitit, Satan -- 

demonul răutății, stăpânitorul lumii acesteia căzute… 

Despărțirea de Dumnezeu a omului – chiar dacă temporară – a condus nu numai la 

pierderea „harului de viață dătător”, ci și la plonjarea acestuia într-o existență – am putea 

spune -- psihsomatică grosieră, materială, în care păcatul, boala, suferința și moartea și-au 

cerut obolul. (…) 

Moartea în duh a protopărinților insturează chinul sclaviei. (…) Omul „se golește de 

lumină” și „se umple de întuneric” (…) respectănd „principiul vaselor comunicante”, iar 

                                                           
16  Strategia diavolului în ce privește omul este „iluzionarea” acestuia cu lucruri... din oglindă (...) Adică inverse 
celor drepte ce vin de la Dumnezeu-Creatorul... „Puterea” diavolului stă în manipulare (...), în cultivarea 
„amestecului” -- voit „a fi”-- bine-rău, lumină-întuneric, virtute-păcat... Aceasta bipolaritate se „mulează” cel 

mai bine structurii umane „reprezentate fințial” de binomul trup-suflet... Acum se descoperă... greutatea din 
vorbele Mântuitorului: „De nu se va naște cineva din apă și din Duh, nu va putea intra în împărăția lui 
Dumnezeu” (In 3, 5) 



10 

 

natura -- din supusă -- îi devine ostilă. Îndepărtarea de Creator „instalează” în lume haosul, 

dezordinea; creația întreagă se cutremură... fiindcă omul căzut nu mai are autoritatea harului.  

Dacă în raiul Edenului, cel spre răsărit, Dumnezeu îl îndeamnă pe om să fie cu băgare 

de seamă în a-și păzi raiul lăuntric -- „prin ascultarea poruncilor dumnezeiești, laude și 

rugăciunea contemplativă”17 avertizându-l „că are un vrăjmaș, care se va dovedi a fi nu 

diavolul, în primul rând, ci propria-i neascultare.”18, -- în pântecul Maicii Sfinte se va 

înomeni, în chip tainic, „izvorul adevăratei noastre naturi.”19 Acolo, în acel pântec (...), a 

început, în chip văzut (...), raiul ascultării Fiului de Tatăl și împărtășirea Duhului Sfânt -- 

„unirea necontopită a naturilor divină și umană”20... acolo, în acel pântec s-a aflat „chipul lui 

Dumnezeu, după care am fost făcuți noi oamenii, nu o idee abstractă, ci un lucru viu: Domnul 

nostru Iisus Hristos, Care este Chipul viu/ Icoana vie a Dumnezeului Celui Nevăzut (Col 1, 

15)”21  

Dorind însă Cel Preaînalt „a avea un om precum îl făcuse pe Adam întru început, a 

trimis pe pământ, în vremurile din urmă, pe Fiul Său Cel Unul-Născut, iar Acesta a venit și S-

a întrupat, primind fire omenească desăvârșită, ca să fie Dumnezeu desăvârșit și om 

desăvârșit”22 Părintele Rafail Noica, vede în păcatul săvărșit de Adam, o preschimbare 

fințială23 în ce privește omul, din momentul în care acesta – ispitit de diavol, dar din voie 

proprie -- a gustat din fructul pomului acela. O preschimbare în sensul că nici un „adamic” 

[om după chipul/ firea lui Adam]24 – spune Părintele Rafail – nu mai putea ajunge la șederea 

de-a dreapta Tatălui, întrucât la toți adamicii moartea a venit fiindcă toți au căpătat 

înclinarea spre păcat, -- ca moștenire -- , de la cel dintâi-căzut. Se cuvenea ca Dumnezeu 

Însuși, întrupându-Se să se „în-adamizeze”[să Se înomenească] și să-Și însușească viața 

noastră, inclusiv neputințele noastre, inclusiv moartea noastră25, moarte pe care  mai întâi Și-

a asumat-o, mai apoi, -- prin învierea Sa cea dea treia zi -- , a învins-o deschizându-ne larg 

porțile Împărăției Sale Cele Veșnice ! Se impune o primă concluzie, -- preliminară --, anume 

că „omul [în creștinism] este valoarea supremă. El are cea mai înaltă semnificație și cea mai 
                                                           
17  Pr. Ioan Sorin USCA, Vechiul Testament... , ed. cit., p. 43  
18  Ibidem, p. 43 
19  Dr. Alexandros KALOMIROS, „Cele șase dimineți”... , în volumul Sfinții Părinți despre... , ed.cit., p. 49 
20  Ibidem, p. 49 
21  Ibidem, p. 49 
22   Sfântul Simeon NOUL TEOLOG, Omul cel întâi-zidit, ed. cit., p. 56 
23   Primele răspunsuri din conferința Părintelui Rafail NOICA de la Alba-Iulia din 2002: „Întrupare: Filocalie și 
premisă eshatologică”, http://www.cuvantul-ortodox, accsat la 15.03.2018 
24  Ibidem  
25  Primele răspunsuri din conferința Părintelui Rafail NOICA de la Alba-Iulia din 2002: „Întrupare: Filocalie și 
premisă eshatologică”, http://www.cuvantul-ortodox, accsat la 15.03.2018 

 

http://www.cuvantul-ortodox/
http://www.cuvantul-ortodox/


11 

 

înaltă viziune”26de vreme ce, uitându-ne spre tronul slavei lui Dumnezeu, acolo Îl vom vedea, 

de-a dreapta Tatălui ceresc pe Fiul Său și Fiu al Omului, pe Domnul nostru Iisus Hristos.27  

Acest lucru, în mod definitoriu, implică o a doua concluzie: „Subiectul mai presus de 

timp al teologiei creștine este Domnul răstignit și înviat, Cel care <era dintru început, Care s-

a arătat nou, deși era vechi, dar Se naște totdeauna nou în inimile sfinților>”28 iar menirea Sa, 

pentru care S-a făcut părtaș firii omenești, afară de păcat, ne-o spune Sfântul Apostol Pavel: 

„ca să surpe prin moartea Sa pe cel ce are stăpânirea morții, adică pe diavolul, Și să 

izbăvească pe acei pe care frica morții îi ținea în robie toată viața.” (Evr 2, 14-15) 

 A treia concluzie, înglobatoare: „la originea creației stă Jertfa, stă Crucea; pe ea se 

întemeiază făptura întreagă și oricea act ziditor al nostru are la temelie jertfa. Fără jertfă nu 

se naște nimic în lume”29 Așadar, pe jertfă, pe temelia oferită de jertfa ca taină a Sfintei 

Treimi, stă lumea.30 Iar iubirea din sânurile Treimii este jerfitoare și model suprem pentru om. 

(...) Când protopărinții noștri n-au „mai avut conștiința jertfei”31, au început a se goli de har, 

căci de la fața lui Dumnezeu au plecat și, -- în mod esnțial putem spune -- , au început a trăi în 

locul virtuțiilor, păcatele, în locul iubirii, ura, în locul jertfei, egocentrismul, în locul 

comuniunii, dezbinarea, în locul sănătății, boala, în locul vieții, moartea...  

Hristos S-a arătat în lume spre a strica lucrările diavolului (cf. 1 In 3, 8), și, 

înfruntându-l pe acesta din „postura” de om, -- afară de păcat -- , revendică și asumă în Sine 

întreaga noastră natură omenească, devenind „om printre oameni”32 -- Sfinții Părinți văzând 

aici o lucrare lăuntrică, teandrică a Fiului, -- chenoza sau smerenia Cuvântului Care se golește 

pe Sine de slava Sa de dinaintea întrupării spre a umple firea noastră slăbănogită de păcat (v. 

In 17, 5) având drept scop „înălțarea omului în slava cerească a Preasfintei Treimi.”33 

Sfântul Maxim Mărturisitorul vede în Hristos „taina cea ascunsă”34 întrucât, „privind la El, 

Dumnezeu a chemat toate la ființă. Căci pentru Hristos, pentru taina Sa, există toate 

                                                           
26  Mitropolitul Antonie DE SUROJ, Dumnezeu și omul, ediția a II-a, trad. din limba engleză de Luminița Irina 
Niculescu, Editura Sophia, 2018, p. 87 
27   Ibidem, p. 87 
28  Pr. John BEHR, Taina lui Hristos: viața în moarte, trad. din limba engleză de Gheorghe Fedorovici, Editura 

Sophia, București, 2008, p. 15 
29  Părintele Constantin GALERIU, Cruce și Înviere în tradiția și viața ortodoxă, Editura Doxologia, Iași, 
2013, p.16  
30   Ibidem, p. 16 
31   Ibidem, p. 16 
32  Daniel, PATRIARHUL ROMÂNIEI, „Nașterea lui Hristos: programul lui Dumnezeu pentru viața lumii”, 

ziarul Lumina 25.12.2016, p. 9   
33   Ibidem, p. 9   
34   Sfântul Maxim MĂRTURISITORUL, Răspunsuri către Talasie, trad. , introd. și note de Pr. prof. dr. 

Dumitru Stăniloaie, în  „Filocalia”, vol III, Editura IBMBOR, București, 2013, p. 373 



12 

 

veacurile și tot ce cuprind ele. În Hristos își au ele începutul și sfârșitul. Această unire a fost 

hotărâtă de la începutul lumii: unire a ceea ce este mărginit cu ceea ce este nemărginit, a 

ceea ce este măsurat cu ceea ce este nemăsurat, a ceea ce are hotar cu ceea ce nu are hotar, 

unire a Făcătorului cu făptura, a odihnei cu mișcarea.”35 Însă, esențial, rămâne nu atât 

asumarea condiției noastre mărginite, vulnerabile din partea Hristosului venit a Se smeri pe 

Sine, -- ca smerindu-Se să ridice ființa căzută, adamicul cum îl numește Părintele Rafail 

Noica -- , ci unirea în moarte cu noi36 pe care trebuie s-o vedem, -- asemeni Sfântului Maxim 

-- , în termenii unei imposibilități logice37 raportate la dumnezeirea Hristosului, dar perfect 

realizabilă când vorbim de „împlinirea planurilor lui Dumnzeu.”38  

Nu putem gândi învierea viitoare, la cea de-a Doua Venire în Slavă a Mântuitorului 

Hristos, în termenii vagi ai un sfârșit implacabil al vieții trăite aici și acum, pe tărâmurile unei 

existențe limitate spațio-temporar între nașterea și moartea noastră fizică; definitorie și 

fundamentală este înțelegerea – în creștinism – a vieții, -- din toate punctele de vedere -- , ca 

fâcând parte dintr-un continuum duhovnicedsc început de aici, din această lume... și 

continuând dincolo, în Împărăția Fiului, „cea pregătită vouă de la întemeierea lumii” (Mt 25, 

34)  „Hristos -- ne spune Sfântul Chiril al Alexandriei -- a suportat moartea spre a surpa 

stăpânirea morții, ca să se slăvească de noi ca Dumnezeu. Deci moartea înaintează spre 

slava dumnezeiască, având drept sfârșit învierea strălucitoare și umilința patimii fiind biruită 

de slava supremă, dispare în neființă.”39  

Sfinții Părinți ai ortodoxiei au subliniat în operele lor faptul că Iisus Hristos primește 

de bună voie moartea, deși nu era supus acesteia -- nefiind din sămânță bărbătească și drept 

urmare nefiind atins de păcatul protopărinților noștri40 -- tocmai spre a birui definitiv jugul 

morții, căci cu trupul său uman trecând prin moarte -- „omoară moartea”41 și șterge păcatele 

tuturor oamenilor, acest lucru petrecându-se atât într-o realitate fizică, palpabilă, cât și într-un 

                                                           
35   Ibidem, p. 373 
36   Mitropolitul Antonie DE SUROJ, Dumnezeu și omul,ed. cit., p. 96 
37  „...în momentul zămislirii Sale și al nașterii Lui ca Om, Hristos nu avea părtășie cu moartea, întrucât 
omenitatea Lui era impregnată de viața veșnică a Dumnezeirii.”, v. Mitropolitul Antonie DE SORJ, Dumnezeu 

și omul, p. 96 
38   Sfântul Maxim MĂRTURISITORUL, Ambigua, ed. cit., p. 373 
39   Sfântul Chiril AL ALEXANDRIEI, Scrieri, Partea I, ÎNCHINAREA ȘI SLUJIREA ÎN DUH ȘI ADEVĂR, 
Cartea a XI-a, trad. introducere și note de Pr. prof. dr. Dumitru Stăniloaie, colecția „Părinți și Scriitori 
Bisericești”, vol 38, Editura IBMBOR, București, 1991, pp. 391-392  
40   Sfântul Maxim MĂRTURISITORUL, Răspunsuri către Talasie, 61; Sfântul Ioan DAMASCHIN, 

Dogmatica, III, 1, apud Jean-Claude LARCHET, Teologia bolii, p. 30  
41  Sfântului Ioan GURĂ DE AUR, Omilii la Coloseni, VI, 3; Omilie la toți sfinții din toată lumea care au 
suferit mucenicie, apud Jean-Claude LARCHET,. Teologia bolii, p. 30  



13 

 

plan spiritual, duhovnicesc, prin „surparea puterii diavolului”42 fiindcă  Hristos, -- ne-o 

amintește Sfântul Apostol Pavel -- , „asumându-Și natura noastră, avea ca scop <să 

izbăvească pe aceia pe care frica morții îi ținea în robie toată viața>(Evr 2, 15)”43                                   

Biruința Hristosului asupra morții, ca Om deplin, a însemnat trecerea trupului Său prin 

moarte fără ca acesta să-i fie atins de stricăciune, fapt dovedit în mod fizic, real și obiectiv, 

după Învierea Sa cea de a treia zi și arătările succesive de până la Înălțare; fiindcă cu sufletul 

Cuvântul  a rămas viu, și cu acest suflet viu S-a coborât „Calea, Adevărul și Viața” (conf. In 

14, 6) ) în adâncul iadului spre a-i elibera de acolo pe protopărinții noștri și pe toți patriarhii, 

drepții și prorocii Vechiului Legământ.   

Hristos -- „călcat-a cu moartea pe moarte, Cel Întâi-născut din morți S-a făcut”44-- 

deschizând „porțile nemuririi pentru toți oamenii”45 și S-a arătat după Înviere spre a „fi 

văzut, auzit și chiar pipăit. Hristos cel înviat este tot atât de real ca și Cel dinainte de Patimi, 

dar se află la alt nivel existențial, deoarece trupul Său nu mai este supus morții, în El 

strălucește Duhul. Deși trupul a fost îndumnezeit, ca și natura Sa omenească, firile vor 

continua să rămână neschimbate și de sine stătătoare pentru veșnicie.”46 Învirea Domnului 

proclamă „biruința și înstăpânirea pentru totdeauna a Vieții celei veșnice și nestricăcioase”47 

asupra morții. Hristos este „Crucea de la întemeierea lumii, Crucea în centrul lumii, 

deoarece prin ea s-a mântuit lumea, și Crucea de la momentul înnoirii lumii.”48 Hristos 

„reface chipul divin din om, lepădând în mormânt – după cum foarte frumos teologhisea 

Sfântul Maxim Mărturisitorul -- , în dimineața Învierii, trăsătura pătimitoare. Din momentul 

morții și a învierii Domnului, istoria intră în perioada eshatologică, iar Împărăția, aflată 

deocamdată în transcendent, tinde să înglobeze treptat toată creația. În Hristos cel înviat 

începe transfigurarea lumii, dar această transfigurare nu se descoperă decât prin mijlocirea 

acelora care au atins culmile sfințeniei.”49 

 Numai în comuniune cu un Dumnezeu -- ce își asumă condiția de om, afară de păcat 

și în care coexistă neamestecate, nedespărțite, neîmpărțite firea omenească strâns unită cu 

firea dumnezeiască, într-un singur ipostas --, numai lângă un astfel de Dumnezeu omul 

                                                           
42   Sfântului Maxim MĂRTURISITORUL, Tâlcuire la Tatăl nostru, apud Jean-Claude LARCHET, Teologia 

bolii,  p. 31  
43   Ionuț-Aurelian MARINESCU, Învingem moartea la învierea de obște... , art. cit., p. 14 
44   Troparele Învierii, Glasul 3, https://ro.orthodoxwiki.org, 7 aprilie 2015 
45   Teologia învierii la Sfântul Maxim Mărturisitorul, https://doxologia.ro, 14 aprilie 2012 
46   Învierea Domnului, https://m.crestinortodox.ro, 08.04.2018 
47   Jean-Claude LARCHET, Teologia bolii, ed. cit., pp. 30-31   
48   Pr. Constantin GALERIU, Taina zilei a 8-a, ed. cit., p. 18 
49   Învierea Domnului, https://m.crestinortodox.ro, 08.04.2018 

https://ro.orthodoxwiki.org/
https://doxologia.ro/
https://m.crestinortodox.ro/
https://m.crestinortodox.ro/


14 

 

propriu-zis poate învinge moartea prin omorârea morții... și a ajunge astfel în Impărăția 

Cerurilor... Timpul dintre Învierea lui Hristos și învierea de obște este timpul pregătirii pentru 

viața veșnică incoruptibilă și nemuritoare. Viața pământească este îndreptată către viața 

veșnică, deoarece moartea trupului nu mai este veșnică, întrucât ea a devenit în Hristos Cel 

Înviat Paște, adică trecere definitivă a sufletului omenesc în comuniunea cu Hristos Cel Înviat 

și slăvit. Morții sunt adormiți întru Domnul în așteptarea învierii. Lumina și bucuria Învierii 

sunt trăsăturile fundamentale ale vieții creștine, în pofida tuturor încercărilor și dificultăților 

vieții pe pământ. Lumina și bucuria Învierii ne arată în primul rând că viața este dar sfânt al 

lui Dumnezeu și comuniune de iubire cu El și cu oamenii (conf. Mt 25, 34-46).50 

Scopul suprem al operei de răscumpărare este fericirea umană, finalizată şi împlinită 

prin învierea Sa din morţi. Hristos Şi-a arătat iubirea Sa pentru noi nu numai prin crearea 

noastră şi a lumii din nimic, prin Întrupare, pătimirile şi moartea pe cruce, dar şi prin Înviere, 

Înălţarea la cer, trimiterea Duhului Sfânt şi prin pronia Sa. După Înălţarea Sa la ceruri, Hristos 

nu ne lasă singuri, ci se dăruieşte întreg pentru fiecare în parte, la fiecare Sfântă Liturghie.  

Taina lui Hristos, taina crucii și a învierii devine taină a fiecărui creștin săvârșită de 

Sfântul Duh în Biserică. Această taină din veci determină structura jertfitoare și pascală a 

Bisericii și creștinul o trăiește cu toată viața lui, în toate Tainele, culminând în Euharistie, care 

profetic anticipează Parusia Domnului.51   

 Dintre toate tainele dumnezeiești, Taina lui Hristos este cea mai mare Taină sau 

mister, căci „Hristos este descoperirea Tainei celei ascunse din timpuri veșnice” a lui 

Dumnezeu (Rm 16, 25-26; Ef 3, 3 și urm.; Col 2, 2-3): Dumnezeu se face om la plinirea 

vremii (Ga 4, 4), spre răscumpărare și înfiere (Ga 4, 5), spre mântuirea și mărirea noastră (1 

Co 2, 7). Dumnezeu-Omul, Iisus Hristos, este misterul sacramental prin excelentă și după 

Acesta și prin Acesta, Biserica și Euharistia. Prin Taina Hristos, Dumnezeu a voit să ridice 

natura vizibilă și mai ales să se comunice prin natura vizibilă, pentru a uni cu Sine în chip 

sacramental întregul neam omenesc și tot universul.   

Tainele în credincios sunt lucrări pnevmatofore pentru devenirea şi culminarea 

spirituală a sa, în Biserică, mediu liturgic şi al îndumnezeirii lucrărilor Duhului.52  

Necesitatea Tainelor în viaţa noastră rezultă din necesitatea harului pentru mântuire şi 

din instituirea lor dumnezeiască. Omul primeşte harul şi se întăreşte în colaborarea cu acesta 

                                                           
50  http://patriarhia.ro/hristos-daruieste-oamenilor-vindecarea-si-viaa-7557.html , accesat la 23.10.2016 
51  Părintele Constantin GALERIU, Jertfă şi răscumpărare, ed. cit., p. 281 
52  Pr. prof. Nicolae C. BUZESCU, Lucrarea Duhului Sfânt în Sfintele Taine, în revista „Ortodoxia”, nr. 3-

4/1979,  p. 572 

http://patriarhia.ro/hristos-daruieste-oamenilor-vindecarea-si-viaa-7557.html


15 

 

împărtăşindu-se cu Sfintele Taine. Fiecare creştin este legat indispensabil de Sfintele Taine, 

devenind de la Botez mădular al Bisericii, căpătând daruri şi totodată îndatoriri prin 

Mirungere, unindu-se în chip real cu Hristos în Euharistie, întorcându-se la dreptate prin 

Pocăinţă, împlinind porunca paradisiacă prin Căsătorie, fiind ridicat din neputinţe prin Maslu 

şi devenind următor Sfinţilor Apostoli prin Taina Hirotoniei. Toate cele şapte Sfinte Taine se 

raportează direct realitatea vieţii noastre pe care o trăim întru nădejdea mântuirii şi a vieţii 

veşnice. Hristos este lumină, iubire, viață și poartă nouă pentru viața cerească (...); viață 

cerească nu este însă închisă în limitele istoriei și timpului, ci a rupt frontierele acestora și a 

surpat zidul morții. Ținta ultimă -- și cu siguranță cel mai greu de atins – după „trecerea” 

prin această viață pământească este mântuirea echivalentă cu dobândirea de către om a învierii 

întru viața fericită a Împărăției cerurilor, redobândirea comuniunii pierdute între creat și 

necreat, între om și Dumnezeu, după spusele Domnului: „Și aceasta este viața veșnică: Să Te 

cunoască pe Tine, singurul Dumnezeu adevărat, și pe Iisus Hristos pe Care L-ai trimis.” (In 

17, 3) Așadar cunoașterea lui Dumnezeu, după măsura harului, și cunoașterea lucrării 

mântuitoare săvârște de Fiul și Cuvântul lui Dumnezeu și Fiu al Omului este sinonimă cu 

dobândirea de către credincios a vieții veșnice.  

Omul care crede în Înviere își are rădăcinile minții în Cer, iar nu într-o clepsidră cu 

nisip. Până la Înviere omul se pregătea să intre în neînceputa noapte a veșniciei. Din 

neînceputa noapte a veșniciei, prin Înviere, a intrat în Ziua a opta, Ziua fără de asfințit, Ziua 

veșniciei. Veșnicia nu are zile sau ani, are doar un răsărit, răsăritul unei singure zile: 

Veșnicia.53 

Şi, totuşi, Veșnicia nu este ceva – este Cineva. Veșnicia este Dumnezeu Însuși, pe 

Care Îl putem întâlni în scurgerea efemeră a timpului, iar prin această întâlnire, prin 

comuniunea pe care Dumnezeu ne-o oferă prin har și iubire în libertate reciprocă, putem, de 

asemenea, să pășim în veșnicie pentru a deveni părtași la însăși viața lui Dumnezeu, devenind 

după cuvintele îndrăznețe ale Sfântului Apostol Petru, „părtași dumnezeieștii firi” (2 Ptr 1, 

4).54 

 Viața veșnică își rădăcinile în viața aceasta pământească, trecătoare; ea este 

„examenul de absolvire” a trăirii pământești pe care omul „o experimenteză” întru 

dobândirea sau nedobândirea vieții de veci, între a trăi „în carne” și „în afara cărnii”, în 

spirit.  Dacă viața omului, viața cea pământească își „are pornirea”/ începerea la concepere 

și finalul la moartea trupului, viața veșnică înseamnă, – fundamental, după moartea trupului – 

                                                           
53  http://ziarullumina.ro/Invierea-lui-hristos-usa-vesniciei-noastre-121806.html, accesat la 26.10.2016 
54  http://www.cuvantul-ortodox.ro/invierea-si-crucea-antonie-suroj/, accesat la data la 26.10.2016 

http://www.bibliaortodoxa.ro/noul-testament/62/II%20Petru#4
http://ziarullumina.ro/Invierea-lui-hristos-usa-vesniciei-noastre-121806.html
http://www.cuvantul-ortodox.ro/invierea-si-crucea-antonie-suroj/


16 

 

, o nouă existență a celui „născut din nou” (spiritual) după Învierea cea de obște, existență 

nesupusă stricăciunii și morții, existență aflată în proximitatea lui Dumnezeu și care își trage 

„seva” din binele, lumina și iubirea comuniunii Treimice și a comuniunii dintre creat și 

Creator. „Iată, taină vă spun vouă: Nu toți vom muri, dar toți ne vom schimba.”; „... Căci 

trâmbița va suna și morții vor învia nestricăcioși, iar noi ne vom schimba” (1 Co 15, 51-52) 

Să nădăjduim că „fiind născuți din nou, nu din sămânță stricăcioasă, ci din 

nestricăcioasă, prin cuvântul lui Dumnezeu cel viu și care rămâne în veac”(1 Ptr 1, 23),  

vom merge  pe calea arătată nouă de Domnul, spre slava Preasfintei Treimi și spre a noastră 

mântuire. 

  

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

1. Surse biblice 

Biblia sau Sfânta Scriptură – ediție jubiliară a Sfântului Sinod,tiparită cu binecuvântarea si 

prefața Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Editura 

IBMBOR, București, 2008 

Biblia cu ilustrații (in 8 volume), versiune diortosita dupa Septoaginta redactată și adnotata 

de Mitropolitul Clujului, Albei, Crișanei și Maramureșului Bartolomeu Valeriu Anania, Ediție 

coordonata de Preot Bogdan Ivanov și Radu Preda, Editura Litera Internațional, 2011 

2.  Surse patristice 

Sfântul Atanasie CEL MARE, Cuvânt împotriva elinilor, în colecția „Părinți și Scriitori 
Bisericești”, vol 15, trad. Pr. prof. dr. Dumitru Stăniloaie, Editura IBMBOR, București, 1987 

Sfântul Ignatie BRANCIANINOV, Cuvânt despre moarte, trad. din limba rusă de Adrian și 
Xenia Tănăsescu-Vlas, Editura Sophia, București, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2007 

Sfântul Ioan DAMASCHIN, Dogmatica, trad. din limba gracă, introducere și note de Pr. 
Prof. Dumitru Fecioru, Ediura IBMBOR, București, 2005 

Sfântul Ioan GURĂ DE AUR, Omilia a VIII la Facere, în Colecția „Părinți și Scriitori 
Bisericești „, vol. 21, trad. de Pr. Dumitru Fecioru, Editura IBMBOR, București, 1987 

Sfântul Grigore CEL MARE, Dialoguri despre moarte, trad. din limba latină de George 
Bogdan Țâră, Edit. Sophia, București, 2018 

Sfântul Grigorie DE NYSSA, Cuvânt apologetic la Hexaemeron, în colecția „Părinți și 
Scriitori Bsericești”, vol 30, trad. de Pr. prof. dr. Dumitru Stăniloaie, Editura IBMBOR, 

București, 1998 

 



17 

 

Sfântul Macarie EGIPTEANUL, Scrieri, Omilii duhovnicești, în colecția „Părinți și 
Scriitori Bisericești”, vol 34, trad. de Pr. prof. dr. Constantin Cornițescu, Editura IBMBOR, 
București, 1992, p. 91 

Sfântul Simeon NOUL TEOLOG, Cuvântări morale, în Filocalia, vol. VI, trad. de Pr. prof. 

dr. Dumitru Stăniloaie, Editura Humanitas, București, 1997 

Sfântul TEOFILACT, Arhiepiscopul Ohridei și Bulgariei, Tâlcuirea Sfintei Evanghelii de la 

Matei, ed. îngrijită de R.P. Sineanu și L.S. Desartovici, Ediția. a 2-a, București: Editura 

Sophia; Alexandria: Cartea Ortodoxă, 2007 

Sfântul Vasile CEL MARE, Scrieri, în colecția „Părinți și Scriitori Bisericești”, vol 17, trad. 
de Pr. prof. dr. Dumitru Stăniloaie, Editura IBMBOR, București, 1998 

 

3. Cărți, studii, articole, dicționare 

DIMITRIOS, Athanasiou, Protosbiter, Moartea și viața de dincolo de mormânt, trad. din 

limba greacă de Cristian Spătărelu, Editura Egumenița, Galați, 2015 

MIHĂILĂ, Alexandru, „În multe rânduri și în multe chipuri” O introducere ortodoxă în 
Vechiul Testament, Editura Doxologia, Iași, 2017 

ROSE, Serafim, Iermonah, Cartea facerii, crearea lumii și întâiul om: perspectiva creștin 
ortodoxă, trad. din limba engleză de Constantin Făgețan, ediția a II-a revizuită, Editura 

Sophia, București, 2011 

GALERIU, Constantin, Pr., Cruce și Înviere în tradiția și viața ortodoxă, Editura 

Doxologia, Iași, 2013  

DESARTOVICI, L.S., Evanghelia – Vestea cea bună, Cuvântul și Lumina lui Dumnezeu, în 

Tâlcuirea Sfintei Evanghelii de la Matei de Sfântul TEOFILACT Arhiepiscopul Ohridei și 
Bulgariei, ediție îngrijită de R.P. Sineanu și L.S. Desartovici, Ediția a 2-a, București: Editura 

Sophia; Alexandria: Cartea Ortodoxă, 2007  

PAPANICOLAOU, Theodore, Pr., Viziunea morții în lumina Sfinților Părinți ai Bisericii – 

eseu de spiritualitate ortodoxă, trad. din limba franceză de Paula Ilaș, Editura Doxologia, Iași, 
2016,  

BEHR, John, Pr., Taina lui Hristos: viața în moarte, trad. din limba engleză de Gheorghe 

Fedorovici, Editura Sophia, Bicurești, 2008 

DAMASCHIN, Iermonah, Mănăstirea Sfântul Gherman Alaska, prefață la  Cartea facerii, 

crearea lumii și întâiul om: perspectiva creștin ortodoxă de Iermonah Serafim Rose, trad. din 

limba engleză de Constantin Făgețan, ediția a 2-a revizuită, Editura Sophia, București, 2011 

DELUMEAU, Jean, Păcatul și frica. Culpabilizarea în Occident(secolele XIII-

XVIII)(1983), trad. rom. de I.Ilinca și C.Chiriac(vol. I), M. Ungureanu și L. Papuc(vol II), 
Editura Polirom, Iași, 1997-1998(2 volume) 

STĂNILOAE, Dumitru, Pr. prof. dr, Iisus Hristos sau Restaurarea omului, Editura Basilica, 

București, 2013 



18 

 

THUNBERG, Lars, Omul și Cosmosul în viziunea Sfântului Maxim Mărturisitorul, trad. de 

Prof. dr. Remus Rus, Editura IBMBOR, București, 1999 

BEL,Valer, Pr., Prof., Dumnezeu, drama libertății umane și puterea pocăinței, ziarul 

„Lumina” din 4 februarie 2018  

PATRIARHUL ROMÂNIEI, Daniel, Hristos Cel înviat Se dăruiește în Sfânta Euharistie, 
Pastorala de Paști a anului 2019, ziarul „Lumina” din 28 aprilie 2019  

HARALAM, Clement, Arhimandrid, Meditație în Sfânta și Marea Vineri: Prohodul 
Domnului, ziarul „Lumina” din 5 aprilie 2018  

IONESCU, Dumitru, Horia, Vechiul și Noul Adam, ziarul „Lumina” din 25 decembrie 2016 

Aurelian, Învingem moartea la învierea de obște, dar și zi de zi, convorbire cu profesorul 

Jean-Claude Larchet, ziarul „Lumina” din 16 aprilie 2017 

MIRCEA, Ioan, Pr., Crucea Domnului, taina și slava ei, în revista <Ortodoxia>, nr. 2 

(aprilie-iunie)/1982  

NEMEȘ, Roman, Pr., Cinstirea Sfintei Cruci, în revista <Ortodoxia>, nr. 2 (aprilie-

iunie)/1982  

PĂUNOIU, Augustin, Cu Hristos începe explicarea omului și explicarea lumii, ziarul 

„Lumina” din 14 mai 2017  

DURĂ, Nicolae, V, Pr. Asist. Univ., Crucea în lumina tradiției dogmatice, canonice și 
liturgice a Bisericii Ortodoxe răsăritene, în revista <Ortodoxia>, nr. 2 (aprilie-iunie)/1982 

4. Surse online  

https://doxologia.ro  

www.bibliotecadigitala.ro   

www.cuvantul-ortodox.ro  

http://ziarullumina.ro/Intruparea-fiului-lui-dumnezeu-rodul-celei-mai-mari-iubiri-35778.html  

https://www.crestinortodox.ro/dogmatica/hristos/intruparea-fiului-dumnezeu-69103.html  

www.crestinortodox.ro/dogmatica/dogma/jertfa-pe-cruce-mantuitorului-lumina-unirii-

ipostatice-68897.html 

http://www.cuvantul-ortodox.ro/moartea-iisus-hristos-de-ce-cruce-rastignire-patimi/ 

http://www.rasunetul.ro/semnificatia-crucii 

https://doxologia.ro/
http://www.bibliotecadigitala.ro/
http://www.cuvantul-ortodox.ro/
http://ziarullumina.ro/Intruparea-fiului-lui-dumnezeu-rodul-celei-mai-mari-iubiri-35778.html
https://www.crestinortodox.ro/dogmatica/hristos/intruparea-fiului-dumnezeu-69103.html
http://www.crestinortodox.ro/dogmatica/dogma/jertfa-pe-cruce-mantuitorului-lumina-unirii-ipostatice-68897.html
http://www.crestinortodox.ro/dogmatica/dogma/jertfa-pe-cruce-mantuitorului-lumina-unirii-ipostatice-68897.html
http://www.cuvantul-ortodox.ro/moartea-iisus-hristos-de-ce-cruce-rastignire-patimi/
http://www.rasunetul.ro/semnificatia-crucii

