
UNIVERSITATEA “OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 

ȘCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 
DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE 

 

 
 
 
 

TEZĂ DE DOCTORAT 
- rezumat - 

 
 
 
 

Soteriologia  
în viziunea Părinților Capadocieni 

 
 
 
 
 

Conducător de doctorat: 

Prof.univ.dr. GHEORGHE F. ANGHELESCU 
 

Student-doctorand: 
IRIMIA VIOREL 

 
 
 
 

CONSTANȚA, 2019 



2 

 
 

CUPRINS 
 

LISTA DE ABREVIERI .............................................................................. 5 

INTRODUCERE .............................................................................. 8 

Argument ..................................................................................... 8 
Metodologie .................................................................................. 9 
Structură .................................................................................... 10 

I. CAPADOCIENII ȘI CONTEXTUL LOR ISTORIC ......................... 12 

I.1. PRIMII REPREZENTANȚI .................................................................. 13 
I.2. SFÂNTUL VASILE CEL MARE ............................................................. 16 
I.3. SFÂNTUL GRIGORIE DE NAZIANZ, TEOLOGUL ........................................ 26 
I.4. SFÂNTUL GRIGORIE DE NYSSA ......................................................... 29 
I.5. ALȚI REPREZENTANȚI..................................................................... 32 

II. CONTROVERSELE TRINITARE ȘI HRISTOLOGICE ALE 
SECOLULUI AL IV-LEA ............................................................................ 37 

II.1. PROBLEMATICA TERMINOLOGICĂ ...................................................... 37 
II.2. CONTROVERSELE SECOLULUI AL IV-LEA ............................................. 43 

II.2.1. Arianismul ........................................................................ 45 
II.2.2. Apolinarismul .................................................................... 47 

II.3. RELEVANȚA CONTROVERSELOR TRINITARE ȘI HRISTOLOGICE PENTRU PENTRU 

CONTEXTUAL TEOLOGIC CONTEMPORAN ................................................................ 50 

III. HRISTOS ȘI CADRELE MÂNTUIRII OBIECTIVE .................... 55 

III.1. HRISTOLOGIA ATANASIANĂ – PRECURSOARE A CELEI CAPADOCIENE ........... 55 
III.2. HRISTOLOGIA CAPADOCIANĂ ......................................................... 57 

III.2.1. Deofiinţimea Fiului cu Dumnezeu Tatăl .............................. 57 
III.2.2. Realitatea naturii umane a Mântuitorului Iisus Hristos ......... 59 
III.2.3. Răscumpărarea şi îndumnezeirea omului ........................... 63 
III.2.4. Unitatea Persoanei lui Iisus Hristos și modul unirii firilor ...... 65 



3 

III.2.5. Chenoza și sfințenia Mântuitorului ..................................... 68 
III.3. HRISTOLOGIA ANTIOHIANĂ ........................................................... 69 
III.4. RĂSCUMPĂRARE ȘI ÎNDUMNEZEIRE ÎN VIZIUNEA SFINȚILOR PĂRINȚI 

CAPADOCIENI ............................................................................................... 75 

IV. ORIGINEA ȘI SENSUL CREAȚIEI ÎN HRISTOS ...................... 85 

IV.1. REVELAREA TAINEI DUMNEZEULUI PERSONAL ...................................... 85 
IV.2. ÎNRUDIREA CU DUMNEZEU ............................................................ 97 
IV.3. DE LA CHIPUL LUI HRISTOS LA ASEMĂNAREA TREIMII .......................... 100 
IV.4. ÎNDEPĂRTAREA DE MODELUL IUBIRII .............................................. 119 
IV.5. RESTAURAREA ......................................................................... 131 
IV.6. MIȘCAREA SPRE ÎNDUMNEZEIRE .................................................... 139 

V. MÂNTUIREA SUBIECTIVĂ – COORDONATE PATRISTICE ȘI DE 
TEOLOGIE CONTEMPORANĂ ................................................................ 150 

V.1. HARUL DIVIN ............................................................................ 155 
V.2. CREDINȚA ............................................................................... 161 
V.3. FAPTELE BUNE .......................................................................... 172 

VI. MÂNTUIRE ȘI SFINȚIRE ...................................................... 182 

VI.1. DRUMUL SFINȚENIEI ................................................................. 182 
VI.2. MONAHISMUL ȘI PERSPECTIVA ÎMPĂRĂȚIEI ....................................... 187 

VI.2.1. Intrarea în mănăstire şi rolul voturilor monahale ............... 193 
VI.2.2. Desfăşurarea vieţii monahale .......................................... 197 
VI.2.3. Rugăciunea – cale a mânturii .......................................... 202 
VI.2.4. Depășirea ispitelor și speranța mânturii ............................ 204 

VI.3. ROLUL CULTULUI DIVIN ÎN MÂNTUIREA SUBIECTIVĂ ............................. 206 

VII. SOTERIOLOGIA ȘI FINALITATEA FIINȚEI ......................... 210 

VII.1. PORUNCA DE A DEVENI DUMNEZEU ............................................... 210 

VII.2. EXTINDEREA LUI HRISTOS PRIN BISERICĂ ...................................... 222 
VII.3. LIBERTATE ȘI HAR ................................................................... 229 
VII.4. ROLUL SOTERIOLOGIC AL DUHULUI SFÂNT ...................................... 240 
 



4 

VII.5. FINALITATEA EXISTENȚEI CREATE ................................................. 251 

CONCLUZII ............................................................................... 257 

BIBLIOGRAFIE .......................................................................... 263 

ANEXE ....................................................................................... 286 

1. INDICE TEMATIC ........................................................................... 286 
2. INDICE DE NUME .......................................................................... 291 
3. EPOCA SFINȚILOR PĂRINȚI CAPADOCIENI. TABEL CRONOLOGIC .................. 294 
4. MIC GLOSAR DE TERMENI TEOLOGICI DIN DOCTRINA SFINȚILOR PĂRINȚI 

CAPADOCIENI ............................................................................................. 298 
5. MICĂ ANTOLOGIE DE TEXTE ALESE DIN OPERELE SFINȚILOR PĂRINȚI CAPADOCIENI

 .............................................................................................................. 305 
6. REPREZENTĂRI ICONOGRAFICE ALE SFINȚILOR PĂRINȚI CAPADOCIENI .......... 311 
7. HĂRȚI ....................................................................................... 318 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
Cuvinte cheie: Biserică, Părinți Capadocieni, credință, cunoaștere, fapte bune, 

filosofia greacă, har, hristologie, îndumnezeire, libertate, mântuire, ousia, 
persoană, pnevmatologie, soteriologie, Sfânta Treime, virtute.  

 
 
 
 
 
 



5 

 
 

REZUMAT 
 
 
În această lucrare de doctorat mi-am propus să analizez doctrina soteriologică 

a Sfinților Părinți Capadocieni, evidențiind importanța și relevanța viziunii acestora 
pentru teologia ortodoxă actuală. Într-o contemporaneitate în care tradiția gândirii 
patristice clasice este din ce în ce mai relativizată, și într-un context în care viziunile 
teologice sunt deviate spre disimulări sociologice, filosofice și politice, întoarcerea 
spre esențialul teologiei devine un imperativ: scopul vieții noastre aici și acum este 
mântuirea, și toate frământările existenței umane, indiferent de contextul istoric sau 
cultural, își găsesc răspunsul în Hristos.  

În evidențierea acestui reper fundamental al existenței umane Părinții 
Capadocieni sunt referențiali. Ei fac tranziția între gândirea antică și revelație, între 
teorie și practică, între martiri și sfinți, între imperiu și Împărăție. Saltul operat de 
aceștia este unul uriaș, fiind deschizători de drumuri pentru întreaga istorie a lumii 
creștine. Nu ne putem imagina, spre exemplu, ce ar fi fost ei fără filosofia greacă 
sau fără Origen, dar, în același timp, ei depășesc toate impasurile acestora, toate 
insuficiențele trecutului, pentru a privi doar spre viitorul ființei umane în Hristos.  

Diferiți de insistența moralizatoare și literală a unui antiohian precum Sfântul 
Ioan Gură de Aur (al treilea doctor și mare ierarh al Bisericii alături de Sfântul Vasile 
cel Mare și Sfântul Grigorie de Nazianz), ei totuși sunt teologi în sensul complet al 
cuvântului, tratatele lor doctrinare fiind o extensie a experierii lui Dumnezeu în viața 
personală. Taina mântuirii nu este un exercițiu ce poate fi rezolvat în scris, așa cum 
pare să ne demonstreze un teolog apusean precum Anselm de Canterbury mai 
târziu, ci este o continuă căutare a lui Hristos, începe cu Hristos și se termină cu o 
neîncetată unire cu Acesta. Soteriologia nu se oprește deci la actul răscumpărător 
al lui Hristos, ci este un urcuș, prin Crucea și Învierea Acestuia, ce trebuie să 

marcheze întregul parcurs al vieții noastre personale și comunitare. 
* 



6 

Tema de cercetare doctorală a implicat parcurgerea unei bogate literaturi, 
pornind de la cea biblică, continuând cu cea patristică și terminând cu introspecții 
asupra gândirii contemporane, comparând modelul teologic propus de Sfinții Părinți 
Capadocieni cu viziunea secularizată asupra omului. Prin urmare, a implicat o 
documentare pluridisciplinară.  

În principal, această lucrare constă dintr-o investigare a operelor Sfinților 
Părinți Capadocieni, fiind un exercițiu atât de analiză istorică, cât și dogmatică. 
Dincolo de contextualizarea istorică, am ales mai întâi să prezint învățătura 

soteriologică în conexiune cu viziunea teologică mai detaliată asupra Sfintei Treimi 
și cu elementele hristologice și antropologice. Particularitățile identificate la autorii 
vizați au fost apoi analizate în comparație cu scrierile patristice anterioare, 
contemporane și posterioare. Sinteza dogmatică a putut fi ulterior transferată la 
nivelul elementelor ce țin de spiritualitate, aici putând sublinia încă o dată 
indisolubilitatea legăturii dintre dogmatică și morală. Scopul teologiei este văzut 
exclusiv în planul existențial al întâlnirii cu Hristos, al unirii cu Acesta. În final, analiza 
asupra soteriologiei Părinților Capadocieni a implicat exegeza teologiei 
contemporane, făcând permanent legătură cu diversele moduri în care teologia 
contemporană, nu neapărat cea ortodoxă, a înțeles mesajul scrierilor capadociene. 

Radiografia propusă a necesitat nu doar compararea modelelor filosofice cu 
cel teologic, ci a urmărit extensia practică a tuturor acestor considerente, în 
încercarea de a oferi un răspuns actual la diversele dileme identitare ale omului de 
azi.  

Cu privire la izvoarele bibliografice utilizate, m-am străduit să valorific 
bibliografia românească, dar și studiile și cercetările din afara țării, ce mi-au oferit 
informații bogate și foarte valoroase. Sursele bibliografice constau din lucrări de 
critică biblică, lucrări patristice, precum și lucrări filosofice și literare. Pe lângă 
materialele disponibile în limba română, am parcurs o bogată bibliografie, la zi, în 
limbile engleză și franceză. 

* 
  În primul capitol al lucrării am prezentat pe scurt cadrul istoric în care Părinții 

Capadocieni au activat. Când vorbim despre Sfinţii Părinţi Capadocieni, gândul 
nostru se îndreaptă către cele trei mari personalităţi ale secolului al IV-lea: Sfântul 



7 

Vasile cel Mare, Sfântul Grigorie de Nazianz şi Sfântul Grigorie de Nyssa. Consideraţi 
ca un nucleu de teologi şi conducători ai Bisericii Răsăritene compact şi omogen, 
uniţi nu numai prin legături de prietenie, dar şi prin formaţia lor culturală 
asemănătoare, aceste personalități constituie împreună autoritatea morală şi 
spirituală de prim rang în procesul de apărare şi de dezvoltare a Ortodoxiei post-
niceene. Luaţi individual, fiecare în parte ni se dezvăluie a fi o personalitate 
marcantă şi un teolog de seamă al Bisericii creştine. Deși nu este considerat ca 
având aceeași anvergură ca ceilalți doi capadocieni „mari dascăli și ierarhi ai lumii”, 

având sub semnul întrebării anumite exprimări dogmatice, totuși Sfântul Grigorie de 
Nyssa este capadocianul care a suscitat cel mai mare interes pentru cercetarea 
patristică din ultimul secol.1 

În acest prim capitol am amintit nu doar pe aceşti trei mari Părinţi ai Bisericii 
din Capadocia, ci și, succint, pe alți câțiva părinţi şi scriitori creştini capadocieni, care 
au rămas în memoria tradiţiei Bisericii vechi creştine.  

  În al doilea capitol am sintetizat principalele informații privind cadrul 
doctrinar al Bisericii secolului al IV-lea, cu principalele două componente ale 
acestuia: trinitară și hristologică. Sfinții Părinți Capadocieni nu doar au contribuit la 

o clarificare doctrinară, ci au fost creatori de limbaj, au dezvoltat o viziune teologică 
asupra persoanei ce a influențat întreaga teologie răsăriteană de mai târziu, au 
imprimat gândirii răsăritene o viziune dinamică, în care Dumnezeu și omul sunt 
văzuți într-un continuu dialog existențial, experiențial. Construcția noțiunii de 
persoană, în rădăcina pe care am moștenit-o astăzi, aparține în mare măsură 
Părinților Capadocieni. Pe scurt, se poate spune că οὐσία și φύσις desemnează 
natura universală, nedeterminată, în vreme ce ὑπόστασις indică natura concret 
individualizată. Ipostasul este particular și distinct în contrast cu natura universală. 
Este ceea ce subzistă. Aplicat în cazul Sfintei Treimi, esența se referă la ceea ce este 
comun (οὐσία κοινὴ) Tatălui, Fiului și Sfântului Duh, în vreme ce ipostasul indică 

ceea ce este particular (ἴδιον) subzistent, sau ceea ce ține de proprietățile (ἰδιωμάτα) 
fiecărei persoane. În cazul Părinților Capadocieni, se întărește apoi și o altă 
distincție, aproape absentă, legată de modul în care ființa divină se descoperă: noi 

                                        
1 Andrew Louth, The Cappadocians, în Frances Young et al. (eds.), The Cambridge History of 

Early Christian Lterature, Cambridge University Press, Cambridge, 2004, p. 297. 



8 

putem ști că Dumnezeu există, cunoașterea proprietăților personale ne devine 
accesibilă prin revelație, dar ceea ce este Dumnezeu în esență ne rămâne inaccesibil. 
Iar dacă esența este imposibil de cunoscut, rămâne că pe Dumnezeu îl putem 
cunoaște prin actele sau lucrările sale (ἐνέργειαι). 

  Al treilea capitol constă într-o analiză textuală a modului în care Părinții 
Capadocieni văd efectiv cum actul mântuirii este împlinit în Hristos. Hristologia 
capadociană a descoperit pe temei revelaţional paradigme cu privire la gândirea 
ortodoxă despre Fiul lui Dumnezeu - Logosul întrupat şi înomenit, paradigme 

ilustrate în idei dinamice şi expresii vii şi înnoitoare, care vor face carieră strălucită 
în viitoarele dispute hristologice şi vor forma premise pentru formularea dogmei de 
credinţă a Calcedonului Ecumenic. 

  Cel de-al patrulea capitol dezvoltă un cadru mai larg al teologiei Părinților 
Capadocieni, urmărind viziunea de ansamblu asupra naturii umane și a sensului 
existenței acesteia. De asemenea, este subliniată aici întreaga problematică a 
necesității mântuirii, pornind de la căderea în păcat și existența răului în lume. În 
final, sunt analizate componentele actului mântuitor, subliniind ideea de restaurare 
și reînnoire a firii umane în Hristos. 

  În capitolul al cincilea am subliniat continuitatea dintre mântuirea obiectivă 
și cea subiectivă. Soteriologia nu se referă doar la detaliile restaurării naturii umane 
în Hristos, ci privește modul în care întreaga natură umană este îndumnezeită. În 
acest sens, am considerat necesar, înainte de analiza pe textele Părinților 
Capadocieni în această privință, dezvoltarea unei sinteze a viziunii teologiei ortodoxe 
privind condițiile mântuirii subiective. Am prezentat în cuprinsul acestui capitol, deci, 
coordonatele generale ale mântuirii subiective, ca prelungire existențială a celei 
obiective, în teologia ortodoxă, precum și modul în care Părinții Capadocieni au 
particularizat modul de gândire al acestei teologii.  

  Cel de-al șaselea capitol își propune să prezinte principalele elemente ale 

specificului soteriologiei ortodoxe privită ca proces de sfințire a naturii umane, din 
perspectiva textelor Părinților Capadocieni. Conform acestora, omul este chemat să 
fie dumnezeu prin har. Prin unirea firii umane cu firea dumnezeiască în persoana lui 
Hristos, umanitatea lui Hristos s-a umplut de slavă dumnezeiască. Acest lucru devine 
astfel posibil și pentru noi, prin efort ascetic și participarea la cultul divin. Viața 



9 

duhovnicească este un continuu efort de sfințire, un neîncetat drum spre 
îndumnezeire. Mântuirea subiectivă, bazată pe posibilitatea mântuirii oferită de 
Hristos, este un lung urcuș spre Dumnezeu, în care realitatea umană se ridică 
ontologic de la chip la asemănare, se transformă în direcția îndumnezeirii, 
coordonatele fiind harul, credința și natura activă prin fapte. Destinul existenței 
umane apare sub forma unei adevărate „porunci” a îndumnezeirii. Conform Sfântului 
Vasile cel Mare, omul este animalul ce a primit porunca de a deveni Dumnezeu; el 
are un singur scop: asemănarea cu Dumnezeu, și o singură poruncă în care se 

cuprind toate: îndumnezeirea. 
  Cel din urmă capitol al lucrării prezintă, conform gândirii Sfinților Părinți 

Capadocieni, taina desăvârșirii și împlinirii ființei umane. Suntem departe, în cazul 
autorilor analizați, de un tratat special privind soteriologia, dar preocupările oricăror 
discuții triadologice sau hristologice au ca finalitate grija mântuirii. Realitatea și 
posibilitățile mântuirii integrale a umanului sunt ceea ce Părinții caută de fapt să 
apere. Aceasta au demonstrat-o în primul rând prin viața lor, prin modul în care au 
trăit – în asceză, rugăciune și într-o continuă meditație la adevărurile eterne. 
Mântuirea este un urcuș continuu spre Dumnezeu. Dar ea devine posibilă doar prin 

Hristos, începe și se desfășoară în Mântuitorul Hristos. 
* 

Deși la finalul urcușului soteriologic am putea crede că stă întunericul divin, 
teologia Părinților Capadocieni este însă o teologie a luminii. Și prefigurează sau 
pune bazele dezvoltărilor magistrale de mai târziu ale unor autori precum Sf. Maxim 
Mărturisitorul, Sf. Simeon noul Teolog sau Sf. Grigorie Palama. Teologia Părinților 
Capadocieni a încercat să apere realismul legăturii lui Dumnezeu cu omul, și al 
mântuirii văzută ca înaintare reală, îndumnezeitoare, prin har, în viața divină. 
Împropriind și dezvoltând acest model, în teologia ortodoxă mântuirea în Hristos 
este văzută ca fiind ridicarea treptată a firii umane, care este pătrunsă într-o 

intensitate crescândă de energiile necreate, acestea făcând-o în cele din urmă total 
transparentă Duhului2. 

                                        
2 Pr. Dumitru Stăniloae, Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 2, EIB, București, 1996, p. 126. 



10 

  Rezumatul întregii hristologii și soteriologii îl poate constitui celebra expresie: 
„Dumnezeu se face om pentru ca omul să se facă Dumnezeu”.3 Întreaga umanitate 
participă la ceea ce Hristos împlineşte prin învierea sa. Astfel, „după cum începutul 
morții s-a făcut a început printr-un singur om si de aici s-a transmis apoi la întreaga 
fire omenească , lot așa si începutul învierii trece de la unul la toată omenirea.”4 

Moartea lui Hristos face parte integrantă din acest plan; astfel, Sfântul Grigorie 
de Nyssa nu are nicio dificultate în a-i aplica termenul biblic de sacrificiu. Hristos 
este bunul păstor care îşi dă viaţa pentru oile sale; el este în acelaşi timp preot şi 

jertfă. El este mielul pascal care s-a oferit jertfă pentru noi, marele preot suveran 
care şi-a sacrificat propriul trup pentru păcatul lumii. Sfântul Grigorie poate spune 
că Hristos şi-a făcut ale sale suferinţele noastre şi a primit loviturile pe care le 
meritam noi. 5 

Sfântul  Vasile spune că Fiul lui Dumnezeu „a dat viaţă lumii, când S-a adus pe 
Sine Însuşi jertfă şi prinos lui Dumnezeu pentru păcatele noastre”6. Un simplu om 
nu poate oferi ispăşire pentru cei păcătoşi, căci el însuşi este vinovat de păcat. Doar 
omul-Dumnezeu poate oferi lui Dumnezeu o ispăşire adecvată pentru noi toţi. 

Pentru Sfântul Grigorie de Nazianz, Hristos „ne eliberează pe noi cei stăpâniți 

de păcat… şi se dă pe Sine preţ de răscumpărare pentru noi, în stare să curețe toată 
lumea”7. El se explică spunând că Hristos, ca al doilea Adam, este capul Trupului şi 
poate, astfel, să ia asupră-şi răzvrătirea noastră făcându-şi-o a sa. Ca reprezentant 
al nostru el se identifică cu noi8. Din această cauză el a a putut nu numai să ia forma 
de sclav, ci să şi urce pe Cruce, luând cu el păcatele noastre, cu scopul ca, acolo, 
ele să fie distruse. Când este răstignit, el răstigneşte, în acelaşi timp, păcatele 
noastre. 

                                        
3 Sf. Atanasie cel Mare, Cuvântul întâi împotriva arienilor, în PSB 15, trad. Pr. Dumitru 

Stăniloae, EIB, Bucureşti, 1998, p. 202. Cf. Vladimir Lossky, După chipul şi asemănarea lui 
Dumnezeu, p. 58, 91. 

4 Sf. Grigorie de Nyssa, Marele cuvânt catehetic, 16, în PSB 30, trad. Pr. Teodor Bodogae, EIB, 
Bucureşti, 1998, p. 313. 

5 Ibidem, p. 310-311. 
6 Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Psalmi, 28, 5, în PSB 17, trad. Pr. D. Fecioru, EIB, Bucureşti, 

1986, p. 230. 
7 Sf. Grigorie de Nazianz, Cele cinci Cuvântări despre Dumnezeu, trad. Pr. Gh. Tilea şi Nicolae 

I. Barbu, 1947, p. 105. 
8 Ibidem, p. 89. 



11 

Deşi era sfinţenia însăşi, Dumnezeu a permis ca el să fie condamnat ca păcătos 
şi să moară sub lovitura blestemului, transferând asupra lui nu numai moartea pe 
care trebuia să o suferim, ci, de asemenea şi vina noastră. Sacrificiul unei astfel de 
victime este de o eficacitate fără seamăn şi a fost suficient pentru a mântui întregul 
neam omenesc. Murind, scopul său este să-i salveze pe toţi, iar dacă nu toţi ajung 
la mântuire, aceasta se datorează faptului că ei refuză să o primească. Problema 
libertății umane, așa cum este văzută de Părinții Capadocieni, a urmat să fie 
sintetizată în capitolul ultim al acestei lucrări.  

  Actul mântuirii este însă unul complex și nu poate fi în nici un fel redus la 
aspectul juridic. După cum Sf. Grigorie de Nyssa se exprima, „firea noastră cea 
slăbănogită, într-adevăr, avea nevoie de doctor, omul căzut de istoveala aştepta pe 
Cel ce-i va întinde mâna, cel ce-şi pierduse viaţa aştepta pe Dătătorul ei, cel ce se 
depărtase de părtăşia binelui avea nevoie de îndrumătorul care să-l readucă de unde 
plecase, tânjea după lumină cel ce zăcea la întuneric, cel căzut în robie îşi aştepta 
izbăvitorul, cel legat aştepta pe Cel care să-l dezlege, cel din jugul sclaviei, pe 
slobozitorul său.”9 Am subliniat, pe întreg parcursul lucrării, importanța aspectului 
ontologic al răscumpărării, aspect subliniat din plin de Sfinții Părinți Capadocieni. 

Evoluția existențială a omului se împlinește în veacul viitor, după reconstituirea 
integrității umane prin învierea trupurilor („Drepții vor străluci ca soarele în împărăția 
Tatălui” – Mt. 13, 43), dar condiția veșniciei este gustată încă de acum. Viața umană 
devine „viață în Hristos” (Gal. 2, 20). Sfântul apare ca împlinire a umanului. Ființa 
umană revine la starea de har, având destinul să se împlinească prin a fi complet 
pătrunsă de har10. 

Influența viziunilor și scrierilor Părinților Capadocieni a fost una uriașă, 
marcând decisiv modul de a gândi al teologiei ortodoxe. Sinteze culminante ale 
cugetării patristice, precum ar fi cea a Sf. Maxim Mărturisitorul sau a Sf. Grigorie 
Palama au la bază teologia „secolului de aur”, în special cea a Părinților 

Capadacocieni – prin efortul lor monumental de a crea o teologie care să protejeze 
atât misterul divin cât și realismul îndumnezeirii umanului.  

                                        
9 Sf. Grigorie de Nyssa, Marele cuvânt catehetic, 15, p. 310. 
10 John Meyendorff, Hristos în gândirea creştină răsăriteană, trad. Pr. Nicolae Buga, EIB, 

Bucuresti, 1997, p. 174. 



12 

Preluând scrierile Antichității, Sfinții Părinți le-au asumat și le-au încreștinat 
formulând o învățătură potrivită atât cu mediul în care trăiau cât și cu Sfânta 
Scriptură. Pornind de la aceste două izvoare, Sfânta Scriptură și tradiția filosofică 
elină, Biserica și-a conturat învățătura despre om și despre mântuirea acestuia. În 
centrul antropologiei și soteriologiei sale stă porunca îndumnezeirii, potrivit căreia 
fiecare dintre noi este chemat să devină Dumnezeu prin har, împlinindu-și astfel 
chipul în asemănare.  

  Redescoperirea gândirii Părinților Capadocieni este extrem de importantă 

pentru contextul teologic actual. Iar preocupările pentru cercetarea operei acestora 
sunt din ce în ce mai multe. Sfântul Grigorie de Nyssa a suscitat cel mai mare interes, 
începând din prima jumătate a secolului trecut, în rândul teologilor catolici și 
protestatnți – mai mult poate decât în rândul celor ortodocși. Ceilalți doi Capadocieni 
au însă parte de o atenție din ce în ce mai mare, cu atât mai mult cu cât în lumea 
ortodoxă ei ocupă un loc privilegiat, alături de Sfântul Ioan Gură de Aur, ca cei Trei 
Mari Ierarhi ai Bisericii, ce ne dau „la iveală un creștinism integral”.11  

Pentru Părinții Capadocieni, doctrina teologică nu a rămas niciodată închisă în 
cadrele unor subtilităţi fără nici o legătură cu viaţa, experienţa Bisericii. O viziune 

pur teoretică asupra lui Dumnezeu nu se poate descoperi decât ca nocivă spiritual. 
Atâta timp cât nu îl mai trăim sub auspiciile întâlnirii personale, viaţa lui, ca 
deschidere a spiritului, riscă să moară în noi.  

Conform lui Théodore de Régnon, „s-ar părea că în vremea noastră dogma 
despre unitatea dumnezeiască a absorbit, cum s-ar spune, dogma Sfintei Treimi 
despre care se vorbeşte numai ca de o amintire”12. J. Meyendorff interpretează 
aceste cuvinte în sensul că „dogma despre unitatea dumnezeiască” este ameninţată 
de teologia „morţii lui Dumnezeu”.13 

Înaintarea în comuniunea perfectei iubiri impune un criteriu interpersonal al 
cunoaşterii şi accesului la mister, pe când o gândire mai mult sau mai puţin dialectică 

este permanent ispitită să reducă realitatea, să fie unilaterală. 

                                        
11 Pr. Dumitru Popescu, Hristos, Biserică, Societate, EIB, București, 1998, p. 29. 
12 De Régnon, Études, I, 135, apud John Meyendorff, Teologia bizantină, trad. Pr. Alexandru 

Stan, EIB, Bucureşti, 1996, p. 243. 
13 J. Meyendorff, Teologia bizantină, p. 243. 



13 

  Pentru Părinții Capadocieni, soteriologia decurgea în mod natural din 
triadologie. Doar misterul trinitar poate constitui izvorul îndumnezeirii umanului. 
Hristos ocupă locul central, dar nu exclusiv, în acest proces. El este cel care oferă 
accesul la comuniunea eternă, vindecând natura umană și readaptând-o 
posibilităților împărtășirii de viața divină, iar această lucrare este însoțită permanent 
de cea sfințitoare  Duhului. 

În special rolul Sfântului Duh este scos în evidență în scrierile acestora, 
subliniind modul în care creatura este sfințită treptat prin unirea cu Hristos sub 

acțiunea Duhului Sfânt. Duhul Sfânt ne apare ca cel care împlinește sfințirea noastră, 
unind-ne cu Fiul și prin Fiul cu Tatăl; și, apoi, ca cel care servește drept „mediul 
divin” în care Tatăl acționează prin Fiul: un mediu viu în care ființa umană este 
capabilă să privească Lumina divină, pentru că locuiește în Lumină și ea însăși devine 
Lumină. Numeroase texte confirmă rolul iluminator al Duhului care face posibilă 
vederea lui Dumnezeu: „…după cum în Fiul vedem pe Tatăl, la fel în Duhul (vedem) 
pe Fiul. Închinarea în Duh luminează mintea noastră… Adorând pe Fiul, adorăm pe 
Cel ce este chipul lui Dumnezeu şi Tatăl; adorând pe Duhul adorăm pe Cel ce arată 
în Sine divinitatea Domnului. De aceea şi în adorare Duhul Sfânt este nedespărţit de 

Tatăl şi de Fiul. Şi dacă te afli în afara harului Duhului, nici nu vei adora cu adevărat; 
iar dacă te mişti înlăuntrul Lui, cu niciun fel nu-L vei separa de Dumnezeu. Pentru 
că este imposibil să vadă cineva chipul lui Dumnezeu cel nevăzut, fără iluminarea 
Duhului. Prin iluminarea Duhului vedem strălucirea slavei lui Dumnezeu, adică pe 
Fiul, iar de la Fiul ne ridicăm cu mintea la Tatăl, a Cărui imagine şi pecete este 
Fiul”.14 

Despre această activitate iluminatoare a Duhului, care ne transformă în lumină 
astfel încât să putem contempla lumina Sfintei Treimi se vorbește de-a lungul întregii 
tradiții ortodoxe. 

Tema luminii Sfintei Treimi reapare, de nenumărate ori, în gândirea Sfântului 

Grigorie de Nazianz, dar este concepută într-o manieră mai puțin ierarhică. Aici, 
privitorul care trăiește vederea lui Dumnezeu se mișcă de la Unul la Trei și invers, 
având vederea absorbită în totalitate de Soarele Treimic, fără a se opri la întrebarea 

                                        
14 Sf. Vasile cel Mare, Despre Duhul Sfânt, 26, în PSB 12, trad. Pr. Constantin Corniţescu şi Pr. 

Teodor Bodogae, EIB, Bucureşti, 1988, p. 78. 



14 

mistagogică legată de modul și calea vederii15. Am putea spune că Sfântul Vasile își 
restrânge perspectiva la iconomia trinitară și la mișcarea către Dumnezeu. Sf. 
Grigorie de Nazianz merge în mod deliberat mai departe de această limită pentru a 
explora noi orizonturi; și, în acest fel, descoperă pentru întreaga Biserică Răsăriteană 
un mod doxologic al vederii lui Dumnezeu: „De îndată ce mă gândesc la Cel Unic, 
imediat sunt iluminat de splendoarea celor Trei; de îndată ce apuc să îi disting sunt 
adus înapoi la Unul. Când mă gândesc la vreunul dintre ei mă gândesc la el ca întreg, 
iar ochii mei sunt umpluți, și cea mai mare parte a ceea ce mă gândesc îmi scapă. 

Nu pot să prind măreția acelui Unul astfel încât să atribui o mărire mai mare 
celorlalți. Când contemplăm pe cei Trei împreună, văd doar o torță și nu pot să 
împart sau să măsor Lumina nedespărțită”.16 

  Un alt aspect extrem de important pe teren soteriologic este acela că Sf. 
Părinți Capadocieni pregătesc terenul hristologic și pnevmatologic al teologiei 
energiilor necreate.17 Această teologie a energiilor divine, incipientă în scrierile, va 
fi dezvoltată ulterior într-un context hristologic de către Sfântul Chiril al Alexandriei. 
Sfântul Grigorie Palama va prelua ulterior toată această tradiție în eforturile sale de 
a apăra realismul sfințirii și îndumnezeirii ființei umane. 

Suntem departe de orice limitare juridică în acest complex proces al mântuirii. 
În finalul drumului său spre Dumnezeu, sfântul, unit cu Hristos, devenit „dumnezeu 
prin har”, îl „vede pe Dumnezeu” prin lumina Duhului, fără ca prin natura sa să 
poată vedea ceva din ascunzimea tainică a Celui cu care este unit. Ridicat prin 
lumina necreată la stadiul de a putea să-L vadă pe Dumnezeu, omul este ridicat în 
însuşi „întunericul dumnezeiesc” – întuneric ce nu este decât un alt mod de a 
exprima epectaza continuă și integrală a ființei umane. 

 
 
 

 

                                        
15 Pr. Boris Bobrinskoy, Taina Preasfintei Treimi, trad. Mariuca și Adrian Alexandrescu, EIB, 

București, 2005, p. 291-292. 
16 Sf. Grigorie de Nazianz, Cuvântări, 40, 41, în PG 36, col. 417. 
17 Cf. John Behr, The Nicene Faith, vol. 2, St Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, New York, 

2004, p. 286 ş.u. 



15 

 
 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 
 

 

1. Opere ale Sfinților Părinți Capadocieni 
 

1. J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series Graeca, Paris, 1857-1866, 
vol. 29-46. 

 

Sfântul Vasile cel Mare 

 

2. Sf. Vasile cel Mare, Comentariu la Isaia, XIX. trad. Al. Mihăilă, în: Sf. Vasile 
cel Mare, Comentariu la cartea Profetului Isaia (PSB, s.n., 2), Edit. Basilica, 
București, 2009.  

3. Sf. Vasile cel Mare, Contra lui Eunomie, în PG  vol. 29, col. 497-669.  

4. Sf. Vasile cel Mare, Despre Botez, traducere și studiu introductiv de Pr. 
Dumitru V. Georgescu, în col. „Comorile Pustiei”, Edit. Anastasia, București, 
1999. 

5. Sf. Vasile cel Mare, Despre suflet și înviere, în PG vol. 46.  

6. Sf. Vasile cel Mare, Împotriva lui Eunomiu. Expunere a credinţei niceene, trad 
Ierom. Lavrentie Carp, Edit. Crigarux, 2007.  

7. Sf. Vasile cel Mare, în Sensul desăvârşirii în monahism, Edit. Anasatasia, 
Bucureşti, 1999. 

8. Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Hexaemeron, trad. Pr. D. Fecioru în vol. Scrieri, 
partea I, PSB 17, EIB, Bucureşti, 1986. 

9. Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Psalmi, trad. Pr. D. Fecioru în vol. Scrieri, partea 
I. 



16 

10. Sf. Vasile cel Mare, Omilii şi cuvântări, trad. Pr. D. Fecioru în vol. Scrieri, 
partea I. 

11. Sf. Vasile cel Mare, Regulile mari, trad. Iorgu D. Ivan, în: Sf. Vasile cel Mare, 
Scrieri, partea a doua, PSB 18, EIB, București, 1989. 

12. Sf. Vasile cel Mare, Regulile mici, trad. Iorgu D. Ivan, în: Sf. Vasile cel Mare, 
Scrieri, partea a doua. 

13. Sf. Vasile cel Mare, Despre Sfântul Duh, trad. Pr. Constantin Corniţescu şi Pr. 
Teodor Bodogae, în: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri. Partea a treia, PSB 12, EIB, 
Bucureşti, 1988. 

14. Sf. Vasile cel Mare, Corespondenţă (Epistole), trad. Pr. Constantin Corniţescu 
şi Pr. Teodor Bodogae, în: Sf. Vasile cel Mare, Scrieri. Partea a treia. 

15. Sf. Vasile cel Mare, Sf. Pahomie cel Mare, Sf. Ioan Casian, Sf. Benedict, 
Rânduielile vieţii monahale, culegere alcătuită de Sf. Teofan Zăvorâtul, Edit. 
Sophia, Bucureşti, 2005. 

16. Sf. Vasile cel Mare, Tâlcuire duhovnicească la Psalmi, trad. Pr. Dumitru 
Fecioru, EIB, Bucureşti, 2006.  

 

Sfântul Grigorie de Nazianz 

 

17. Sf. Grigorie de Nazianz, La Sfintele Paşti, trad. Pr. Gheorghe Tilea, în Sf. 
Grigorie de Nazianz, Opere dogmatice, Edit. Herald, Bucureşti, 2002. 

18. Sf. Grigorie de Nazianz, Cele 5 Cuvântări Teologice ale celui între Sfinţi 
Părintelui nostru Grigorie de Nazianz, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, Edit. 
Anastasia, Bucureşti, 1993. 

19. Sf. Grigorie de Nazianz, Cele cinci Cuvântări despre Dumnezeu, trad. Pr. Gh. 
Tilea şi Nicolae I. Barbu, 1947.  

20. Sf. Grigorie de Nazianz, Cuvânt de apărare pentru fuga în Pont sau Despre 
preoţie (PG 35, 408-517), traducere, introducere, note şi un „Cuvânt înainte” 



17 

de D. Fecioru, în: Sfântul Ioan Gură de Aur, Sfântul Grigorie de Nazianz şi 
Sfântul Efrem Sirul. Despre Preoţie, EIB, Bucureşti, 1987. 

21. Sf. Grigorie Teologul, Cuvântări, ed. a doua adăugită și revizuită, trad. din 
limba elină de drd. Călin Popescu, Editura de suflet, București, 2013. 

22. Sf. Grigorie Teologul, Cuvânt la Naşterea Mântuitorului Iisus Hristos. Cuvânt 
la Sfintele Paști. Panegiric (cuvânt de laudă) la Sf. Vasile cel Mare, trad. Diac. 
Nicușor Deciu, EIB, Bucureşti, 2009. 

 

Sfântul Grigorie de Nyssa 

 

23. Sf. Grigorie de Nyssa, Tâlcuire la Cântarea Cântărilor, trad. rom. Pr. D. 
Stăniloae și Pr. Ioan Buga, în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea întâia, 
PSB, vol. 29, EIB, București, 1982. 

24. Sf. Grigorie de Nyssa, Despre viața lui Moise, trad. rom. Pr. D. Stăniloae și 
Pr. Ioan Buga, în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea întâia. 

25. Sf. Grigorie de Nyssa, Despre rânduiala cea după Dumnezeu (a vieții) și 
despre nevoința cea adevărată, trad. rom. Pr. D. Stăniloae și Pr. Ioan Buga, 
în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea întâia. 

26. Sf. Grigorie de Nyssa, Despre facerea omului, trad. Pr. Prof. Dr. Teodor 
Bodogae, în  Sfântul Grigorie de Nyssa. Scrieri. Partea a doua, PSB vol. 30, 
EIB, Bucureşti, 1998. 

27. Sf. Grigorie de Nyssa, Marele cuvânt catehetic, trad. rom. Pr. Teodor 
Bodogae, în: Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea a doua. 

28. Sf. Grigorie de Nyssa, Omilii la Ecclesiast, trad. rom. Pr. Teodor Bodogae, în: 
Sf. Grigorie de Nyssa, Scrieri. Partea a doua. 

29. Sf. Grigorie de Nyssa, Viaţa Sfintei Macrina, trad. Ioan Pătrulescu, Edit. 
Anastasia, 2004. 

30. Gregoire de Nysse, La création de l’homme, în SC vol. 6, Les Éditions du Cerf, 
Paris, 1943. 



18 

31. Sf. Grigorie de Nyssa, Contra grecilor, după noţiunile comune, PG 45, 175-
186. 

32. Sf. Grigorie de Nyssa, Cuvântare la Arătarea lui Dumnezeu, sau la Nașterea 
Mântuitorului, în vol. Opere Dogmatice, Edit. Herald, București, 2002. 

 

 

2. Alte scrieri patristice 

 

33. Sf. Atanasie cel Mare, Scrieri, I, Cuvânt împotriva elinilor, Cuvânt despre 
Întruparea Cuvântului, Trei cuvinte împotriva arienilor, în PSB 15, trad. Pr. 
Dumitru Stăniloae, EIB, Bucureşti, 1987.  

34. Sf. Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, în PG 78, 
trad. Pr. Dumitru Stăniloae, în vol. Scrieri – Partea a  IV-a, PSB vol. 41, EIB, 

București, 2000. 

35. Sf. Chiril al Ierusalimului, Cateheze, EIB, București, 2003. 

36. Sf. Grigorie Palama, 150 de capete, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, în F, vol. VII, 
EIB, Bucureşti, 1977. 

37. Sf. Ioan Damaschin, Dogmatica, trad. Pr. D. Fecioru, Edit. Scripta, Bucureşti, 
1993. 

38. Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere, trad. Pr. D. Fecioru, în Sf. Ioan Gură 
de Aur, Scrieri, Partea I, PSB, vol. 21-22, EIB, București, 1987. 

39. Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Epistola către Romani a Sfântului Apostol Pavel, 
trad. P.S. Teodosie Atanasiu, revizuită și îngrijită de Cezar Păvălașcu și 
Cristina Untea, Edit. Christiana, București, 2005. 

40. Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Matei, trad. Pr. D. Fecioru, în PSB vol. 23, EIB, 
București, 1994. 

41. Sf. Ioan Gură de Aur, Comentariile sau Explicarea Epistolei către Galateni, 
trad. din limba elină, ediția de Oxonia, 1852, de Arhim. Theodosie Athanasiu, 

Tipografia Editoare „Dacia”, Iași, 1901. 



19 

42. Sf. Ioan Gură de Aur, Comentariile sau tâlcuirea Epistolei a doua către 
Corintheni, trad. din limba elină, după ediția Oxonia, 1847, de Arhim. 
Theodosie Athanasiu, București, 1908, Ediție revizuită de Constantin 
Făgețean, Editura Sofia, București, 2007. 

43. Sf. Ioan Gură de Aur, Comentariile sau explicarea Epistolei către Evrei, trad. 
din limba elenă, ediția  Oxonia, 1862, de Theodosie Athanasiu, Episcopul 
Romanului, Tipografia Cărților Bisericești, București, 1923. 

44. Sf. Irineu de Lugdunum, Demonstrația propovăduirii apostolice, trad. Prof. 
Remus Rus, EIB, București, 2001. 

45. Sf. Maxim Mărturisitorul, Mistagogia, trad. Pr. D. Stăniloae, EIB, Bucuresti, 
2000. 

46. Sf. Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. Pr. Dumitru Stăniloae, în PSB vol. 
80, EIB, București, 1983. 

47. Sf. Maxim Mărturisitorul, Către Talasie, în F, vol. III, trad. Pr. Dumitru 
Stăniloae, Edit. Humanitas, București, 1999. 

48. Didim din Alexandria (cel orb), Despre Duhul Sfânt, Edit. Sofia, București, 
2001. 

49. Fer. Augustin, Confessiones, în PSB, vol 64, EIB, București, 1994. 

50. Fer. Augustin, Despre natura binelui, Contra maniheilor, trad. Cristian  

 

 
3. Volume generale 

 
51. Anghelescu, Gheorghe, Timp și dincolo de timp, Edit. Universității, București, 

1997. 

52. Ayres, Lewis; Andrew Radde-Gallwitz, Basil of Caesarea, în Cambridge History 
of Philosophy in Late Antiquity, vol. I, Cambridge University Press, 2010. 

53. Behr, John, The Nicene Faith, vol. 2, St Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, 
New York, 2004. 



20 

54. Berdiaev, Nikolai, Împărăţia lui Dumnezeu şi împărăţia Cezarului, trad. Nina 
Nicolaevna, Edit. Humanitas, Bucureşti, 1998. 

55. Bielawski, Maciej, Monahismul bizantin, trad. Andrei Mărcuş, Galaxia 
Gutenberg, 2007. 

56. Bobrinskoy, Pr. Boris, Împărtăşirea Sfântului Duh, EIB, Bucureşti, 1999. 

57. Bobrinskoy, Pr. Boris, Taina Preasfintei Treimi, trad. Mariuca și Adrian 
Alexandrescu, EIB, București, 2005. 

58. Bria, Pr. Ion, Dicţionar de Teologie Ortodoxă, EIB, București, 1994. 

59. Campenhausen, Hans von, Părinți greci ai Bisericii, trad. Maria-Magdalena 
Anghelescu, București, Edit. Humanitas, 2005. 

60. Chadwick, Henry, The Church in Ancient Society. From Galilee to Gregory the 
Great, Oxford University Press, New York, 2001. 

61. Chitty, Derwas J., Pustia – cetatea lui Dumnezeu, Edit. Sophia, Bucureşti, 
2010. 

62. Clark, Gillion, Christian and Roman Society, Cambridge University Press, New 
York, 2004. 

63. Collins, Paul M., Trinitarian Theology, West and East, Karl Barth, the 
Cappadocian Fathers and John Zizioulas, Oxford University Press, New York, 
2001. 

64. Coman, I.G., Patrologie, vol. II-III, EIB, Bucureşti, 1988. 

65. Coman, Pr. Ioan G., „Şi Cuvântul trup s-a făcut”. Hristologie şi Mariologie 
Patristică, Edit. Mitropoliei Banatului, Timişoara, 1993.  

66. Cooper, J. Eric; Decker, Michael J., Life and Society in Byzantine Cappadocia, 
Palgrave Macmillan, 2012. 

67. Dodds, E.R., Grecii şi iraţionalul, trad. Catrinel Pleşu, Edit. Polirom, Iaşi, 1998. 

68. Dumitrașcu, Nicu (ed.), The Ecumenical Legacy of the Cappadocians, 
Palgrave Macmillan, 2015. 

69. Florovsky, Georges, Bible, Church, Tradition: An Eastern Orthodox View, 
Nordland Publishing, 1972. 



21 

70. Golitzin, Ieromonah Alexander, Simeon Noul Teolog: viaţa, epoca, gândirea, 
în  Sfântul Simeon Noul Teolog, Discursuri teologice şi etice,trad. Diac. Ioan 
I. Ică jr., ed Deisis, Sibiu 1998. 

71. Grillmeier, Alois, Christ in Christian Tradition: From the Apostolic Age to 
Chalcedon (451), vol. 1, trad. J. Bowden, Atlanta, 1975. 

72. Gusdorf, Georges, Mit şi metafizică, Edit. Amarcord, Timişoara, 1996. 

73. Jurgens, William A., The Faith of the Early Fathers, Liturgical Press, 1970. 

74. Kelly, J. N. D., Early Christian Doctrines, Harper San Francisco, 1978. 

75. Lossky, Vl., Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, trad. Pr. Vasile Răducă, 
Edit. Anastasia, Bucureşti, 1993. 

76. Lossky, Vladimir, După chipul şi asemănarea lui Dumnezeu, trad. Anca 
Manolache, Edit. Humanitas, Bucureşti 1998. 

77. Lossky, Vladimir, Introducere în teologia ortodoxă, trad. Lidia & Remus Rus, 
Edit. Enciclopedică, Bucureşti, 1993. 

78. Ludlow, Morwenna, Gregory of Nyssa. Ancient and Post(modern), Oxford 
University Press, New York, 2007. 

79. Mcguckin, John A., Saint Gregory of Nazianzus. An Intellectual Biography, 

New York, 2001. 

80. Meredith, A., Capadocienii, Bucureşti, 1995.  

81. Meyendorff, John, Hristos în gândirea creştină răsăriteană, trad. Pr. Nicolae 

Buga, EIB, Bucuresti, 1997. 

82. Meyendorff, John, Teologia bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, 
trad. Pr. Alexandru Stan, EIB, Bucureşti, 1996. 

83. Moreschini, C.; Norelli, E., Istoria literaturii creştine vechi greceşti şi latine, 
vol. II/1, Edit. Polirom, Iaşi, 2004. 

84. Popescu, Pr. Dumitru, Hristos, Biserică, Societate, Edit. IBMBOR, București, 
1998. 



22 

85. Quasten, Johannes, Patrology, vol. III, The Golden Age of Greek Patristic 
Literature From the Council of Nicaea to the Council of Chalcedon, 
Westminster, Maryland, 1986. 

86. Russell, Norman, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, 
Oxford University Press, 2004.    

87. Sandu, Pr. Ştefan, Istoria dogmelor, vol. I, Istoria dogmelor din epoca 
postapostolică până la Sfântul Ioan Damaschin, Edit. Bren, Bucureşti, 2002. 

88. Sfântul Vasile cel Mare, închinare la 1600 de ani de la săvârşirea sa, EIB, 
Bucureşti, 1980. 

89. Stăniloae, Pr. D., Iisus Hristos sau restaurarea omului, Editura Arhidiecezană, 
Sibiu, 1943.  

90. Stăniloae, Pr. D., Teologia dogmatică ortodoxă, vol. 1-3, EIB, București, 
1996-1997. 

91. Turcescu, Lucian, Gregory of Nyssa and the Concept of Divine Persons, 
Oxford University Press, 2005. 

92. Young, Frances et al. (eds.), The Cambridge History of Early Christian 
Lterature, Cambridge University Press, Cambridge, 2004. 

 

 

4. Studii și articole 
 

93. Chifăr, N., „Ortodoxia în confruntare cu arianismul. Episcopatul apusean în 
apărarea crezului niceean”, Analele ştiinţifice ale Universităţii Al.I. Cuza – Iaşi, 
Teologie, IV (1997-1998). 

94. Chiţescu, N., Condiţiile însuşirii mântuirii, în ST, I (1950), nr. 2. 

95. Chiţescu, N., Despre predestinaţie, în ST, 6 (1954), nr. 7-8. 

96. Colibă, Mihai, Regulile monahale ale Sfântului Vasile cel Mare în istoria vieţii 
religioase monahale şi a cultului creştin, în ST, XVII (1965), nr.3-4. 



23 

97. Coman, Pr. I. G., Sensul ecumenic al lucrării Sfântului Duh în teologia Sfinților 
Părinți, în O, XVI (1964), nr. 2. 

98. Coman, Pr. Ioan G., Elementele demonstrației în tratatul „Despre Sfântul 
Duh” al Sfântului Vasile cel Mare, în ST, 1964, nr. 5-6. 

99. Coman, Pr. Ioan G., Studiile universitare ale Părinților Capadocieni, în ST, VII 
(1955), nr. 9-10. 

100. Anton Despinescu, Sfântul Vasile cel Mare şi Sfântul Benedict din Nursia – 
Părinţi ai monahismului creştin, în „Studia Basiliana 3”: Sfântul Vasile cel 
Mare. Închinare la 1630 de ani. Actele Symposionului Comisiei Române de 
Istorie Eclesiastică. Bucureşti-Cernica, 2-3 octombrie 2008, culese şi 
publicate de Emilian Popescu şi Mihai Ovidiu Căţoi, Edit. Basilica, Bucureşti, 
2009. 

101. Drăgulin, Pr. Gheorghe, Doctrina trinitară a Sfântului Vasile cel Mare în 
discuțiile teologice contemporane, în GB, 1979, nr. 5-6. 

102. Farmer, David Hugh, Grigorie din Nazianz, în Dicționar al sfinților, trad. Mihai 
C. Udina și Elena Burlacu, Edit. Univers Enciclopedic, București, 1999. 

103. Louth, Andrew, The Cappadocians, în Frances Young et al. (eds.), The 
Cambridge History of Early Christian Lterature, Cambridge University Press, 
Cambridge, 2004. 

104. Moldovan, Pr. Ilie, Natura și harul în gândirea teologică a Sfântului Vasile cel 
Mare, în O, XXXI (1979), nr. 1. 

105. Popescu, Dumitru, Problema „chipului” din om după Sfântul Grigorie de 
Nyssa, în GB, XX (1961), nr. 3-4. 

106. Radu, D., Îndreptarea şi îndumnezeirea omului în Iisus Hristos, în O, 39 
(1988), nr. 2. 

107. Sandu, Ştefan N., Lucrarea harului în realizarea mântuirii subiective după 
învăţătura celor trei mari confesiuni creştine, în  ST, 23 (1971), nr. 3-4. 

108. Stăniloae, Pr. D., Faptele bune în învăţătura ortodoxă şi catolică, în O, V 
(1954), nr 4. 



24 

109. Stăniloae, Pr. D., Semnificaţia luminii dumnezeieşti în spiritualitatea şi cultul 
Bisericii Ortodoxe, în O, XXVIII (1976), nr. 3-4. 

110. Stăniloae, Pr. Dumitru, Fiinţa şi ipostasurile în Sfânta Treime, după Sf. Vasile 
cel Mare, în O, XXXI (1979), nr. 1. 

111. Voicu, Constantin, Probleme dogmatice în opera «Marele Cuvânt Catehetic» 
al Sfântului Grigorie de Nyssa, în O, XIII (1961), nr. 2. 

112. Zhyrkova, Anna, John Damascene’s Notion of Being: Essence vs. Hypostatical 
Existence, în SVThQ, 54 (2010), nr. 1. 

 


