UNIVERSITATEA “OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA
DOMENIUL: TEOLOGIE

TEMEIURI SCRIPTURISTICE SI PATRISTICE

PRIVITOARE LA CUNOASTEREA LUI DUMNEZEU

IN BISERICA DREPTMARITOARE SI iN ROMANO-
CATOLICISIM

— Rezumat al Tezei de Doctorat —

Coordonator:
I.P.S. Prof. univ. dr. Teodosie Petrescu

Arhiepiscopul Tomisului

Student doctorand:

Pr. Mitica Stelian Costea

Constanta,
2019



CUPRINS

ARGUMENT

CAPITOLUL I. NOTIUNEA SI CONCEPTUL DE CUNOASTERE
1.1. Sursa si originea cunoasterii
1.2. Sensul Cunoasterii Mantuitoare
1.3. Feluri si forme ale cunoasterii

1.4. Tinta si scopurile cunoasterii

CAPITOLUL II. CUNOASTEREA LUI DUMNEZEU
IN INVATATURA DE CREDINTA ORTODOXA

2.1. Ortodoxia — izvorul cunoasterii adevarate
2.2. Temeiuri vechi i nou testamentare privitoare la cunoasterea Sfintei Treimi
2.3. Revelatia Naturala si Revelatia Supranaturald

2.4. Temeiuri filocalice referitoare la Cunoasterea lui Dumnezeu

CAPITOLUL III. MIJLOACELE DE CUNOASTERE A LUI DUMNEZEU
IN ORTODOXIE SI ERORILE ROMANO-CATOLICISMULUI

3.1. Credinta Ortodoxad — lumindtoarea cunoasterii
3.2. Rugaciunea — trairea in Dumnezeu
3.3. Cunoasterea Catafatica si Cunoasterea Apofatica

3.4. Cum II cunoastem pe Dumnezeu din imprejuririle concrete ale vietii?

3.5. lubirea, calea sublima de cunoastere a lui Dumnezeu in Sfanta Biserica Ortodoxa

3.6. Cunoasterea mistica a lui Dumnezeu in opera Sfantului Dionisie Areopagitul

CAPITOLUL IV. SFINTELE TAINE, IZVOR DE CUNOASTERE A LUI DUMNEZEU

IN BISERICA ORTODOXA
4.1. Ce reprezinta Sfintele Taine?
4.2  Temeiul hristologic al Sfintelor Taine
4.3. Referiri ale Sfintilor Parinti la Sfintele Taine

4.4. Importanta Tainelor pentru Ortodoxie

14
14
23
33
39

49
49
56
69
74

90
90
95
99
103
105
106

111
111
120
127
136



CAPITOLUL V. VIZIUNEA SCRIPTURISTICA SI PATRISTICA
DESPRE CUNOASTEREA LUI DUMNEZEU IN RUGACIUNEA DOMNEASCA

5.1. Ce este rugaciunea?

5.2. Rugéciunea inimii

5.3. Rugédciunea datdtoare de viata duhovniceasca

5.4. Importanta rugaciunii pentru credinciosul dreptslavitor

5.5. ,,Tatal nostru”, rugaciunea ramasa de la Domnul Hristos

5.6. Cum {1 cunoastem pe Dumnezeu in rugiciunea ,,Tatal nostru™?

5.7. Sfintii Parinti, marii exegeti ai acestei rugaciuni

5.8. Darurile Rugdciunii Domnesti
pAPI"{ OLUL VL LUMHtIA, QALEA DE CUNOASTERFj A LUI DUMNEZEU
IN SFANTA SCRIPTURA ST IN OPERA SFINTILOR PARINTI

6.1. Ce este lumina?

6.2. Lumina perceputa de ochii trupesti

6.3. Lumina Ratiunii

6.4. Lumina cea de dincolo de Lumina

6.5. Lumina si intunericul in opera Sfantului Grigorie de Nyssa

6.6. Opera Sfantului Dionise Areopagitul referitoare la Lumina si intuneric

6.7. Lumina 1n Imnele Sfantului Simeon Noul Teolog

147
147
152
157
163
168
175
181
184

189
189
193
196
200
202
210
217

CAPITOLUL VII. CUNOASTEREA LUI DUMNEZEU IN ROMANO — CATOLICISM223

7.1. Conceptia scolastica referitoare la Cunoasterea lui Dumnezeu

7.2. Etapele scolasticii

7.3. Diferente majore intre conceptia scolastica si Invatatura Ortodoxa

7.4 . Toma d'Aquino si ansamblul conceptiei sale religioase

7.5. Cele cinci cdi de cunoastere a lui Dumnezeu in abordarea lui Toma d’ Aquino
si importanta lor pentru romano-catolicism

7.6. Hotararile Conciliului 2 Vatican si raspunsul Bisericii Drept Maritoare

CONCLUZII

BIBLIOGRAFIE

223
226
244
249

255
263

271

277



Cuvinte cheie: Dumnezeu, Hristos, Ortodoxie, Biserica, Sfanta Scripturd, Credinta, Rugaciune,
cunoastere, Sfinte Taine, Lumind, Imparatia Cerurilor, scolasticd, romano-catolicism.

TEMEIURI SCRIPTURISTICE SI PATRISTICE PRIVITOARE LA
CUNOASTEREA LUI DUMNEZEU iN BISERICA DREPTMARITOARE
SI IN ROMANO-CATOLICISIM
— Rezumat al Tezei de Doctorat —

Dupa absolvirea studiilor liceale si promovarea examenului de Bacalaureat, am hotérat sa
sustin examen de admitere la Facultatea de Stiinte Juridice pe care am considerat-o si o consider
st acum o institutie de invatamant superior care se ghideazd dupa un etalon elitist si care ii ofera
studentului un palier extrem de vast la nivelul cunostintelor dobandite. Am constatat dupa
sustinerea examenului de licenta faptul cd aveam nevoie de ceva mai mult si de aceea am hotarat
sa ma Inscriu la Facultatea de Psihologie si Stiinte ale Educatiei, dorind sd8 md cunosc mai bine
si, in acelasi timp, sd stabilesc relatii interumane mai profunde cu cei din jurul meu. Aici am
studiat discipline precum Psihologia Personalitatii, Psihologie Sociald, Psihodiagnoza, dar, cu
toate acestea, nu am avut convingerea cd am dobandit cunoasterea necesard care s ma ducad la
indeplinirea obiectivelor propuse. In aceste conditii, am hotdrat si ma inscriu la Facultatea de
Teologie Pastorala din cadrul Universitatii ,,Ovidius” din Constanta, avand speranta ca aici voi
invata despre deplindtate, despre o cunoastere plenara, pentru cd tot ceea ce vine de la Dumnezeu
reprezintd o stiintd fard de sfarsit, marcata de infinitate, de nemarginire. Nimic nu poate fi mai
captivant decat sa-ti doresti sa studiezi ceva care nu se termind, aflindu-te permanent intr-o
miscare sufleteasca continua, neintrerupta, pe un drum care urmireste atingerea desavarsirii. Inca
de la inceput, Facultatea de Teologie mi-a captat interesul cu discipline precum: Vechiul si Noul
Testament, Istoria Bisericii Ortodoxe Romane, Istoria Bisericii Ortodoxe Universale, cat si cu
sfere stiintifice lingvistice ca limba latind, limba greaca sau ebraicad. Nu mai putin importante au
fost si discipline precum Istoria Filozofiei ori cele din aria muzicald ce intregesc palierul de
cunoastere al celui care frecventeaza studiile teologice. Este evident ca dimensiunea patristica si,
in anii urmatori, Dogmatica asigurd integralitatea de cunoastere necesara institutiei de
invatdimant superior ce are in centrul activitdtii sale studierea a ceea ce ne-a lasat Logosul

intrupat.



M-am gandit, avand perspectiva asupra tuturor acestor discipline, cétre ce sfera de
cunoastere trebuie sd-mi indrept atentia pentru a alcatui lucrarea de licentd. Am hotarat sa ma
aplec cu atentie asupra unei comparatii intre Ortodoxie si romano-catolicism, chiar daca nu intr-o
manierd strict confesionald, ci mai degraba reflectand asupra importantei scolasticii pentru
romano-catolicism, cat si a celor cinci cai de Cunoastere a lui Dumnezeu pe care le regasim la
Toma d’Aquino, totul comparat cu Invatitura Primari de Credinti. Mi s-a parut un subiect
deosebit de interesant pentru cd mi-a prilejuit att aplecarea mai profundd asupra propriei
credinte, cit si studierea componentelor care au contribuit la definirea mai clard a romano-
catolicismului. In aceeasi ordine de idei, am decis s continui studiile cu Masteratul de Exegeza
Biblica din cadrul Facultatii de Teologie, dar pundnd un mai mare accent pe sublinierea
trasaturilor, a caracteristicilor Credintei Dreptmaritoare.

In apropierea inscrierii la doctorat, am ajuns la concluzia, impreuni cu coordonatorul
acestei teze - 1.P.S. Prof. univ. dr. Teodosie Petrescu, Arhiepiscopul Tomisului, ci este bine si
continui 1n aceasta directie de cercetare si sd studiez mai in adancime atat principiile dogmatice
esentiale ale Bisericii noastre, cat si ceea ce sustine romano-catolicismul, tocmai pentru a putea
formula un demers argumentativ eficient, privitor la convingerile ortodoxe, dar si la sustinerile
confesiunii romano-catolice. Avand aceastd motivatie, am luat decizia de a elabora o tezd de
doctorat care sa se intemeieze din punct de vedere al cercetarii efectuate pe mai multe paliere de
studiu. Inainte de toate, am considerat ca este necesard formularea unui titlu cuprinzitor care si
contind intreaga esenta a ceea ce se trateaza intr-o astfel de lucrare. Datorita acestui lucru, am
optat ca in titlu sd se regaseasca atat referiri la temeiurile scripturistice ale cercetarii, cat si la
dimensiunea patristica a acesteia.

Sfanta Scriptura este, bineinteles, Fantdna cu Apd Vie din care se adapa sufletul insetat de
Cunoasterea Adevirata. In acelasi timp, stim ci tot ceea ce ne-au lasat Sfintii Parinti reprezinta
un izvor nesecat de Cunoastere si de aceea citirea cu atentie a Filocaliei trebuie sd fie o
preocupare fundamentald pentru fiecare teolog. Am circumscris toate acestea notiunii de
cunoastere pentru ci Insusi Mantuitorul indeamni la stiintd atunci cand le spune Saducheilor
,Rataciti fiindca n-ati citit scripturile” (Matei 22, 29). Prin urmare, trebuie sa fim convinsi ca
Hristos apreciaza omul care este preocupat de studiul Cuvantului lui Dumnezeu, cat si de

celelalte elemente ale zidirii pe care ni le infatiseaza Creatorul nostru. Asadar, Sfanta Biserica



Ortodoxa nu s-a ghidat niciodatd dupa sintagme precum ,,Crede si nu cerceta”, ci a indemnat in
permanenta la cunoastere pentru ca astfel omul devine mai responsabil, mai echilibrat, si, inainte
de orice, mult mai bogat sufleteste.

In primul capitol al acestei teze de doctorat, am tratat definirea din punct de vedere
conceptual a ceea ce inseamnd cuvantul ,,cunoastere”, incercand sa surprind pe cat am putut
intelesurile acestuia si insemnadtatea din perspectiva semanticd a cunoasterii. Pe tot parcursul
analizei efectuate, m-am raportat, inainte de toate, la ceea ce este “Sursa si Originea
Cunoasterii”, adica la Dumnezeu. Este imposibil sd formulezi anumite judecdti de valoare cu
privire la aspectele cele mai importante ale istoriel umanitatii fard a pleca de la origine, de la
sursa, de la izvoare. Tot ceea ce a descoperit umanitatea de-a lungul vremii se datoreaza Proniei
lui Dumnezeu pentru ca Purtarea de Grija a Sfintei Treimi i1-a dat omului capacitatea sa inteleaga
si sd se raporteze mult mai bine la ceea ce Dumnezeu i-a daruit pentru a avea o ontologie
specifica firii umane. Omul, fiind Cununa Creatiei Dumnezeiesti, a fost inzestrat cu capacitatea
de a sti, de a se imbogati in cunoastere chiar de la crearea sa, pentru ca protoparintii nostri, Adam
si Eva, au avut din partea lui Dumnezeu permisiunea de a gusta din toti pomii Raiului,
exceptandu-se doar Pomul Cunostintei Binelui si Rdului, tot din Purtarea de Grija a Tatélui
Ceresc fatd de Creatia Sa. Parintele Rafail Noica spunea atat de sugestiv privitor la acest moment
ca ,,Dumnezeu ii zice omului: «Gusta-ma pe mine, infruptandu-te din toti pomii Raiului, insa nu
st din Pomul Cunostintei Binelui si Raului, tocmai pentru a te pazi de rdu»”. Asadar, observam
cd Dumnezeu nu pune omului o interdictie propriu-zisa legatd de cunoastere, ci ii fixeaza
interdictia de a nu-si face rau. Prin urmare, in primul capitol al acestei teze am vorbit despre
originea cunoasterii, facand referire 1n acelasi timp si la felurile si formele acesteia, trecand
totodatd prin ceea ce inseamna sensul Cunoasterii Mantuitoare, totul raportat la scopurile
demersului de cunoastere.

Din perspectiva analizei felurilor si formelor de cunoastere, evident cé este foarte mult de
vorbit, dar m-am oprit asupra cunoasterii teoretice sau a cunoasterii practice, asupra cunoasterii
rationale sau a cunoasterii empirice, cat si la cunoasterea factuald sau la cea intuitiva. Intr-una
dintre definitiile sistemice ale personalitdtii, psihologia spune ca aceasta este un ansamblu de
trasaturi bio-psiho-socio-culturale, dar observam cd o astfel de definire a portretului psihologic al
unui om neglijeazd dimensiunea spirituala, generatoare a cunoasterii autentice, fiind deci o

definitie cu lipsuri majore. Din punct de vedere al cunoasterii teoretice, este cert ca omul poate sa



acumuleze un vast bagaj informational, adicad sa stie foarte multe notiuni sau sa detind cat mai
multe alternative de a comunica privitor la anumite aspecte. insd, o cunoastere teoretica, lipsita
de substanta Cuvantului lui Dumnezeu este goald de continut, pentru ca nu are in centrul ei ceea
ce parintele profesor Constantin Galeriu numea atat de sugestiv ,legea gravitatiei inverse”, si
anume atractia pe care sufletul o resimte ca fiind revarsata de la Dumnezeu si care il conduce in
sus, in Impardtia Cerurilor. Totodati, o cunoastere practici bazati pe implementarea
informatiilor dobandite nu-si regaseste utilitatea catd vreme nu este supusd unei motivatii
superioare pe care omul o afld numai la Hristos. Din punct de vedere practic, poti sti sd faci
foarte multe, dar daca totul se rezuma la aceasta, sufletul este vaduvit de Stiinta Adevarata care il
izbaveste si 1l opreste din savarsirea raului. Ca o certitudine care rezulta din acest prim capitol al
tezei de doctorat, putem spune ca Originea Cunoasterii este Dumnezeu si se regaseste in
Dumnezeu, sensul Cunoasterii Mantuitoare se confunda cu Hristos si trecand prin diverse forme
ori feluri de cunoastere ajungem sd constientizdm tinta acestui proces, scopul vital specific
fiecarui om responsabil, si anume dobandirea nemuririi intru Fericirea Vesnica.

In cea de-a doua sectiune a acestei teze de doctorat, sub coordonarea I.P.S. prof. univ. dr.
Teodosie Petrescu, am luat decizia sa ne referim la Invétaturile de baza, la principiile esentiale, la
portretul dogmatic al Sfintei noastre Biserici Ortodoxe, tocmai pentru a avea o reprezentare cat
mai fideld a ceea ce inseamni Ortodoxia pentru fiecare credincios. Stim ca Invatitura Primara de
Credinta este Izvorul Adevaratei Cunoasteri, pentru ca Biserica Ortodoxd este Biserica
Originard, care si-a pastrat statornicia si care a dainuit in timp fara a-si schimba convingerile,
mergand intotdeauna pe drumul trasat de Apogeul Dragostei, care este Mantuitorul Hristos. in
Ortodoxie, de pe Everestul Iubirii vedem cum se coboara peste intreaga umanitate credinta
nestirbitd, sandtatea trupeasca si sufleteasca desavarsitd, cat si indemnul sublim adresat fiecarui
om, acela de a-gi cauta eternitatea. Biserica noastra nu a provocat nici o schisma sau sciziune, nu
si-a abandonat principiile, ci a rdmas consecventa si fideld Cuvantului lui Dumnezeu. Nu facem
o apologie a Ortodoxiei de dragul de a ne apdra Biserica, ci doar din considerentul cd o astfel de
abordare este cea mai profunda reflectare a Adevarului. Nicio persoand de buna-credintd nu
poate sad acuze Biserica Ortodoxa de abuzuri de-a lungul istoriei, de procese inchizitoriale sau de
alte riticiri. In acelasi timp, trebuie si subliniem ci istoria natiunii noastre se confundi cu
Ortodoxia, isi trage seva din Aceasta si, simultan, Impodobeste ceea ce oferd umanitatii cu

margdaritarele spirituale ale activitatii Bisericii Ortodoxe pe aceste meleaguri. In continuare, am



abordat in aceasta sectiune a lucrdrii temelia scripturisticd referitoare la Cunoasterea lui
Dumnezeu, pentru cd este fundamental si intelegem ca fird argumentarea din perspectiva
biblica, orice afirmatie teologica este deopotriva searbada, saracad si marcata de falsitate. Am ales
sa vorbim atat despre Temeiurile regasite in Vechiul Testament, cat si despre cele Nou
Testamentare referitoare la Cunoasterea Sfatului Treimic. Cand Dumnezeu spune ,,Eu sunt Cel
ce sunt” (lesirea 3, 14), ne incredinteaza de esenta Cunoasterii, iar noi aflaim astfel despre Cel
Fira de Inceput si Fara de Sfarsit, Creatorul si Proniatorul a toate cate existd. De asemenea, am
analizat si alte temeiuri din Vechiul Testament privitoare la subiectul pe care il trateazd aceasta
tezd de doctorat pentru ca este extrem de semnificativ sd cunoastem faptul cd in reusita unui
demers teologic trebuie sa existe In primd instantd o argumentare solida si din punct de vedere
Vechi Testamentar. De altfel, intreaga Sfantd Scriptura este o Sursd Inepuizabila a Stintei de
Dumnezeu pentru ca nu existd verset biblic care sa nu ne arate ceea ce a infaptuit Sfanta Treime
si, mai ales, ce a oferit ca dar Creatiei Sale.

Cand Dumnezeu a zis ,,Sa fie lumina” (Facerea 1:3), a activat Lumina Sa, iar mai tarziu,
la Schimbarea la Fatd a Mantuitorului Hristos, omul, reprezentat aici de catre Sfintii Apostoli, a
pregustat prin Lumina Taborica, Lumina Invierii sau Lumina cea de Dincolo de Lumina. n ceea
ce priveste argumentarea scripturisticd a subiectului pe care 1-am abordat, ea continud in mod
firesc cu redarea unor versete Nou Testamentare, plecand, bineinteles, de la ceea ce regdsim in
capitolul 17 al Sfintei Evanghelii care ne-a ramas de la Sfantul Apostol si Evanghelist loan, unde
se spune ,,31 aceasta este viata vesnicd: sd Te cunoascd pe Tine, singurul Dumnezeu adevérat, si
pe lisus Hristos pe Care L-ai trimis.” (Ioan 17, 3). Aici vedem care este, de fapt, esenta
Cunoasterii pe care ar trebui s-o dobandeascia omul credincios. In mod evident, atunci cand
vorbesti despre Ortodoxie ca fiind Biserica in stare sd-ti puna inaintea sufletului Adevarata
Cunoastere, te raportezi cu prioritate la ceea ce regdsim In Sfanta Evanghelie de la Ioan pentru ca
fiecare persoand care crede trebuie s stie cd Hristos, Fiul lui Dumnezeu din Veci, devenit si fiu
al omului prin Intruparea de la Duhul Sfint si din Fecioara Maria S-a ficut Om pentru
riscumpdrarea pacatelor noastre. Intelegem asadar cum intreaga fire omeneasci este recapitulata
in lisus Hristos, Care a primit din iubire jertfa pe Cruce pentru a ne mantui. Conceptia romano-
catolica gresita, aceea conform cdreia Mantuitorul s-a jertfit pentru a aduce o satisfactie Tatalui,
nu are niciun fel de acoperire scripturistica pentru ca nu zugraveste imaginea lui Dumnezeu in

chip autentic, care se traduce printr-un singur cuvant, si anume, iubire. Argumentarea



scripturisticdA a Cunoasterii lui Dumnezeu este, deci, foarte importantd, Ea stind la baza
ascensiunii sufletesti, a cresterii in plan duhovnicesc a celui ce si-o impropriaza si o trdieste. Al
treilea subcapitol al acestei sectiuni trateaza, tot pe baza a ceea ce ne redd Sfinta Scriptura,
Revelatia Naturald si Revelatia Supranaturald pentru cd este important sd stim cum a ales
Dumnezeu si i se facd omului cunoscut. In ceea ce priveste Revelatia Naturali, Ea ni se
descopera in toata zidirea pentru cd dupa cum ne spune si Sfantul Vasile cel Mare ,,Toata creatia
i1 vorbeste omului despre Dumnezeu”. Ochiul omului de bund-credinta vede in jur tot ceea ce a
zidit Sfanta Treime si il descoperd pe Dumnezeu in Adeviratele Sale Atribute, care pleaca de la
dragostea nemarginitd si culmineaza cu desavarsirea in iubire. Cunoastem faptul ca Dumnezeu
este Atotprezent, Atotstiutor, Bun, Bland, in‘gelept, Drept, aceasta pentru a enumera doar cateva
dintre Atributele Sale.

Daca ne referim la Revelatia Supranaturala, trebuie sa spunem ca aceasta a Implinit, a
coplesit dimensiunea incompletda a Revelatiei Naturale, exercitdindu-se Tn mod direct prin
Prooroci, si mai ales, prin venirea Fiului lui Dumnezeu in lume ca sd il invieze din moartea
pacatului si si il readucd la viata vesnici pe omul cizut. Intreaga activitate pamanteasci a
Mantuitorului Hristos, Faptele Lui, Minunile Lui, Dragostea ardtatd fata de oameni, Mila fata de
cel aflat in nevoie, ne aratda cum Domnul se reveleaza in cea mai profunda maniera, fiind cu noi
in toata vremea Cel Care ne ofera totul pentru a deveni Casnicii sai. Ultimul subcapitol al acestei
parti din lucrare se axeazd pe dimensiunea patristica, tratand temeiurile filocalice privitoare la
Cunoasterea lui Dumnezeu. Aici am enumerat mai multe cuvinte ale Sfintiilor Parinti care
vorbesc despre Cine si Cum este Dumnezeu, iar Sfinti precum Antonie cel Mare, Diadoh al
Foticieii, Maxim Marturisitorul, Ioan Casian, Petru Damaschin si altii au vorbit intr-o cromatica
duhovniceasca stralucitd despre Dumnezeu, subliniind Lucrarea Energiilor Sale Necreate
revarsatd asupra intregii lumi. Sfantul Antonie cel Mare spune, de exemplu, ,,Calea cunostintei
de Dumnezeu este bunatatea”. Aceasta aratd cum omul trebuie sa ajunga pentru a-L cunoaste cu
adevarat pe Hristos, deoarece toti cei care au fost impodobiti de sfintenie, L-au imitat pe Domnul
in tot ceea ce au facut in aceasta viata pamanteasca. Totodatd, Sfintii Parinti au reflectat foarte
mult asupra nevoii curatirii sufletesti a omului, atunci cand acesta vrea sa se apropie de Hristos,
pentru cd o inima iIntinata, supusa pdcatelor de tot felul, nu poate urca asa cum se cuvine la
Dumnezeu. Cel imbunatétit simte ca se afla in Rai, vietuind incd pe pdmant, pentru cd Dumnezeu

fiind pretutindeni, Isi face silasul in mintea si sufletul ce sunt gazde primitoare aflate sub



sceptrul iubirii. Asadar, cea de-a doua sectiune a acestei teze de doctorat vorbeste despre
Invatitura de Credinta Ortodoxa ca Izvor al Cunoasterii Adevirate, continui cu argumentare
scripturistica a acestei stiinte, oprindu-se totodata la Revelatia Naturald si Supranaturala. Ultimul
subcapitol are in vedere modul in care Sfintii Parinti ne vorbesc in Filocalie despre Cunoasterea
lui Dumnezeu.

In cel de-al treilea capitol al lucrarii pe care am alcituit-o, ne-am referit la mijloacele
concrete prin care credinciosul ortodox se poate apropia mai bine de Dumnezeu. In acest context
trebuie sd stim cd existd o anumita recuzitd duhovniceasca, o haind luminoasa, o imbracdminte a
inimii care leaga prietenia dintre om si Hristos. Mantuitorul lumii 1l asigura de intreaga Sa iubire
pe cel care implineste poruncile lui Dumnezeu si 11 fagaduieste ca isi va face salas in inima sa.
Pentru a ajunge in acest punct, conditia esentiald este Credinta Dreaptd, Credinta fara rest, fara
tdgada, nesupusa ratacirilor. Am vorbit despre Credintd in prima parte a acestui capitol, pentru ca
Ea este Virtutea Teologica de baza care std pe prima treaptd a evolutiei duhovnicesti a omului.
Fara Credinta nu poti sa intretii o relatie eficienta cu Hristos pentru ca nu i te poti adresa cuiva in
conditiile In care nu-i recunosti rolul. Ca sa-L ai pe Dumnezeu Cuvantul drept cédlauza a vietii
tale trebuie ca prin Credintda sd fii legat de El, dupa cum spune Sfantul Grigorie Palama
,Mantuitorul Insusi le spune Sfintiilor Apostoli, si prin intermediul lor si noua: «Voi sunteti
prietenii Mei, daca faceti ceea ce va poruncesc.»” (Ioan 15, 14).

De aici tragem concluzia ca esti cu adevdarat prietenul Domnului atunci cand indeplinesti
poruncile Sale, dar pentru aceasta trebuie ca la temelia vietii sd fie Credintad. Unul dintre
obiectivele majore pentru care ne-am hotarat sa elaboram o astfel de teza de doctorat este acela
de a sublinia cat mai bine principiile Credintei Dreptmaritoare pentru cd in societatea in care
traim existd destule ratdciri, iesiri din decor si abandondri ale Adevarului, iar oamenii care
urmeaza astfel de directii se afld sigur pe o cale total eronata. Credinta este asadar sursd de
cunoastere, lumineaza Stiinta de Dumnezeu si- | conduce pe om cétre profunzimile vietii fericite.
Ca o consecinta directd a Credintei, dar totodata si ca generatoare a Sa, In sensul sporirii Acesteia
este Sfinta Rugaciune. Am vorbit despre Sfanta Rugdciune ca Trdire in Dumnezeu, tocmai
pentru a sublinia rolul pe care acest dialog permanent cu Hristos trebuie sa il aiba in viata
fiecaruia dintre noi. Cand mintea coborata in inimd vorbeste cu Binefacatorul sau, se adevereste
ceea ce spunea extrem de convingator pdrintele Arsenie Papacioc, si anume starea de prezenta

continud pe care persoana umand trebuie s-o manifeste in relatia cu Hristos. O astfel de stare

10



incepe cu Rugiciune, continud cu Rugdciune si se sfarseste tot in Rugdciune. Este evident ca
omul 1i poate adresa lui Dumnezeu mai multe feluri de Rugaciuni: Rugaciunile de multumire,
cele de cerere sau de preamarire. Pe de alta parte, forma si continutul Rugaciunilor si modalitatea
in care se desfasoard acest dialog cu Hristos tine atat de specificitatea momentelor de Rugéciune,
cat si de Credinta, nevointa si jertfelnicia fiecarui om. Cu certitudine cd Rugiciunea este cu
adevarat Viata dusa in Hristos si marcheaza o relatie foarte bund intre noi si Mantuitorul nostru.
Am continuat pe linia aborddrii cunoasterii lui Dumnezeu cu un subcapitol, credem,
interesant si anume Cunoasterea Catafatici si Cunoasterea Apofatici. In ceea ce priveste
Cunoasterea Catafatica, am subliniat mentionarea Atributelor lui Dumnezeu, adica a perfectiunii
Sfintei Treimi, luand in calcul, de exemplu, in‘gelepciunea, Atotprezenta, Atotstiinta, Bunatatea,
Blandetea, Dreptatea, [ubirea, toate specifice Dumnezeului nostru. Deci, Cunoasterea Catafatica
pune accentul pe afirmarea clard a Atributelor lui Dumnezeu pentru ca din precizarea Acestora,
fiecare credincios sa inteleagd ce reprezinta Sfanta Treime in Credinta noastra. Referitor la
Cunoasterea Apofatica, trebuie sd mentionam ca Ea se referd la negarea oricdrei imperfectiuni a
lui Dumnezeu. Avand in vedere aceastd Cunoastere, este imperios necesar sd evidentiem ca
Dumnezeu nu este urd, nu este nedreptate, nu este nemilostivire, nu este lipsd de intelepciune,
s.a.m.d.. Negarea imperfectiunilor Sfintei Treimi se traduce printr-o pozitivare a Cunoasterii
Dumnezeiesti pentru ca, daca stii ceea ce nu este cineva, iti dai seama de ceea ce este intr-adevar.
Asadar, in Biserica Ortodoxa, stim atat ceea ce este, cat si ceea ce nu este Dumnezeu pentru a
avea icoana sufleteasca completa referitoare la infinitatea iubirii manifestata de Creatorul nostru.
Ne-am referit mai departe in aceasti lucrare de doctorat la modalitatea in care il
percepem, 11 cunoastem pe Dumnezeu in imprejuririle concrete ale vietii. Am avut in vedere in
special ceea ce a scris Parintele profesor Dumitru Staniloae care se refera pe larg la modul 1n
care omul se intdlneste cu Dumnezeu deopotriva in bucuriile, necazurile, satisfactiile sau
tristetile vietii sale. Totodatd, dupd cum bine subliniaza parintele Staniloae, fiecare zambet al
cuiva cétre cel de langa el reprezinta felul in care Dumnezeu doreste sd se creeze comuniunea
intre oameni, facandu-se astfel, la randul sau, Cunoscut prin cei care [i urmeazi indemnurile.
Prin urmare, trairile noastre emotionale, sentimentele pe care le nutrim, ceea ce ne ofera
imprejurdrile concrete ale vietii ne dau totodata si Stiinta Adevaratd de Dumnezeu, punandu-I pe

Hristos 1n inimile noastre.

11



Al cincilea subcapitol al acestei sectiuni este alocat in intregime virtutii teologice
supreme, adica Iubirii, pentru cd dragostea este cea care Intareste atat relatia noastra cu Hristos,
cét si relatiile dintre noi. In Evanghelia Sfantului Apostol si Evanghelist Ioan intalnim cuvintele
cu care se mangdie Intreaga umanitate si care dau nadejdea mantuirii fiecarui credincios: ,,Caci
Dumnezeu asa a iubit lumea, incat pe Fiul Sau Cel Unul-Nascut L-a dat ca oricine crede in El sa
nu piard, ci sa aiba viata vesnica.” (Ioan 3,16). Ni se arata astfel jertfa totald pe care Hristos Cel
fara de Pacat a asumat-o in numele umanitatii pentru ca intunericul pacatelor noastre si bezna
neputintelor omenesti sa se prefaca in Lumina Virtutilor. O astfel de lucrare de doctorat nu putea
fi lipsita de o parte, chiar dacd nu foarte mare ca spatiu, care sa vorbeasca strict despre dragoste,
virtute aflatd in varful cresterii duhovnicesti a persoanei umane.

In ultimul subcapitol aflat in aceasti parte a tezei pe care am alcatuit-o, am considerat ca
trebuie sd vorbim pe scurt despre Cunoasterea Misticd a lui Dumnezeu, mai ales in opera
Sfantului Dionisie Areopagitul. Sfintii Parinti ne descriu in general cele doud moduri prin care
traitorul adevarat se poate incunostinta de binefacerile Stiintei de Dumnezeu, si anume vederea
Luminii Necreate sau Extazul Mistic. Sfantul Simeon Noul Teolog prezintd lumina care
copleseste, lumina cea neapropiata care invaluie sufletul crestinului Dreptmadritor atunci cand
acesta se nevoieste cu adevarat. Pe de alta parte, Sfinti precum Grigorie de Nyssa sau Dionisie
Areopagitul vorbesc despre Intunericul Supraluminos care nu este nimic altceva decit o
permanentd miscare in Cunostinta de Dumnezeu care, insd, prin cresterea tainei, da si mai multa
necunostintd si implicit dorintd de cunoastere. La Sfantul Dionisie Areopagitul am intalnit
referiri la o astfel de cunostinta, la Extazul Mistic in care omul se desprinde de toate cele ale
lumii si apartine cu adevarat si exclusiv lui Hristos, acest fel de cunoastere neputand fi redat in
chip cuprinzator in cuvintele specifice neputintei omenesti. Cunoasterea Misticd a lui Dumnezeu
despre care vorbeste Sfantul Dionisie Areopagitul este una deosebit de captivantd si are nevoie
de o tratare mult mai largd in cercetari mai ample.

O asemenea teza de doctorat care are in centrul abordarii sale Cunoasterea Dumnezeiasca
nu putea fi lipsitd de o Intreagd sectiune care sd ne infatiseze modul practic prin care Hristos 1si
implineste fagdduinta atunci cand spune ,Jatd, Eu cu voi sunt in toate zilele, pana la sfarsitul
veacului. Amin.” (Matei 28:20). Asadar, am hotdrat sa vorbim despre Sfintele Taine care se
regasesc cu adevarat numai in Biserica Ortodoxa, pentru ca Ele reprezinta modalitatea concreta

prin care credinciosul Dreptmaritor se impartdseste de toate darurile revarsate de bunatatea lui

12



Dumnezeu. Sfintele Taine ale Bisericii noastre au fost instituite de Insusi Méntuitorul Hristos
pentru ca Arhiereul Nevazut al Bisericii are grija Tnainte de toate de hrana sufleteasca si intarirea
mintii drept-cugetatoare, fard a neglija bineinteles sdnatatea trupeascd pe care o oferd din
preaplin celui ce crede. Atunci cand pruncul nou-nascut este botezat, primeste Taina de initiere
care il face fiu al Bisericii, copil al lui Dumnezeu si frate dupa Har cu Mantuitorul Hristos.
Botezul spala pacatul originar impodobindu-1 pe cel botezat cu Sfintenie, Lumind si Puritate.
Aceasta Sfintd Taini deschide practic pentru proaspatul crestin-ortodox Portile Imparitiei
Cerurilor inci de aici de pe pamant. Insusi Domnul spune ,,Cel ce va crede si se va boteza se va
mantui” (Marcu 16, 16). Vedem cat de importanta este aceasta Sfanta Taind care practic ne face
membri ai Bisericii Lui Hristos, si, in cazul in care implinim Poruncile Domnului, mostenitori de
drept ai Imparatiei Nemuririi. Ne-am oprit dupa aceea asupra Sfintei Taine a Mirungerii prin care
cel botezat primeste Pecetea Duhului Sfant, implicit Darurile Acestuia. Evident ca cel increstinat
dobandeste acum Intelegerea, Intelepciunea, Sfatul, Buna-cuviintd, Temerea de Dumnezeu,
aceasta pentru a exprima intr-o maniera aleatorie doar cateva dintre margaritarele pe care Sfantul
Duh le revarsa peste omul botezat.

O alta Sfinta Taini instituiti de Insusi MAntuitorul Hristos este Sfinta Taini a
Marturisirii sau a Spovedaniei, datorita careia noaptea pacatelor noastre se preface in rasaritul de
soare al iertarii, firea omeneascd Intunecatd devenind curata si stralucitoare. Domnul da preotilor
aceasta putere a dezlegarii pacatelor atunci cand spune ,,Oricate veti lega pe pamant, vor fi legate
si in cer, si oricate veti dezlega pe pdmant, vor fi dezlegate si in cer.” (Matei 18:18). Aici avem
exprimatad in mod clar puterea oferita duhovnicilor de a-1 elibera de sub povara pacatului pe cel
care se marturiseste in mod sincer. Ca o consecintd fireascd a unei Sfinte Spovedanii de folos,
urmeazi Sfanta Euharistie, adici Impartasirea propriu-zisi cu Trupul si Sangele Domnului
Hristos. In fiecare Sfanta Liturghie, Mantuitorul se ristigneste pentru umanitate, iar cel care
crede avindu-l pe Hristos in el dupa Sfinta Impartisanie, este pe Drumul Izbavirii, pe calea
Mantuirii, luptand pentru viata vesnica. Aceasta Sfanta Taind ni-1 oferd pe Hristos cu Trupul si
Sangele Sau pentru a patrunde in madularele celui ce se Tmpartaseste, astfel incat sd-si poata face
cu adevarat sdlas in inima omului care vrea sa-i urmeze indemnul. Sfanta Bisericd Ortodoxa
ofera si cadrul necesar prin care fiecare om poate sa devina el insusi Biserica Vie.

Avem, pe de-o parte, modul de vietuire monahala, pe de alta parte, viata celibatara curata,

dar, totodata, familia crestin-ortodoxa binecuvantata de fnsu§i Mantuitorul Hristos la nunta din

13



Cana Galileei. Familia crestind este fundamentul adevaratei vietuiri in Hristos pentru ca aici
barbatul si femeia devin un singur trup, colaborand totodatd cu Dumnezeu pentru Mantuirea lor
si a copiilor care infrumuseteaza o astfel de familie. Monahismul se adreseaza in primul rand
celor care simt chemarea pentru aceasta si care luandu-si Crucea Il urmeazi intru totul pe
Domnul Hristos. De asemenea, chiar daca pe cale de exceptie, pentru ca recomandata este una
dintre cele doua alternative enumerate mai sus, este primitd de Dumnezeu si o viata celibatara
curatd care sd puna in practica Cuvintele Vietii Vesnice. Ne-am referit mai departe in aceasta
lucrare la Taina Sfantului Maslu care are o importanta deosebitd pentru crestinul-ortodox pentru
ca aici se iartd pacatele care, din nestiintd, omisiune fard voie, ori pur si simplu uitare, nu au fost
madrturisite la Taina Sfintei Spovedanii. Am subliniat cd Dumnezeu se face cunoscut prin
minunile savarsite la slujbele Bisericii si prin binefacerile pe care le revarsa la Taina Sfantului
Maslu. Totodata ne-am referit si la Sfanta Taind a Hirotoniei, aceastd podoabd fard margini
daruitd omului prin care Hristos 1i trimite in calitate de Cap al Bisericii pe slujitorii Sai sa
propovaduiasca Cuvantul Evangheliei si sa faca misiunea adevarata care sa-i incunostinteze pe
oameni cu privire la bunurile care ii asteapti aici si dincolo, daci Il urmeaza pe Mesia.

Este cert ca Sfintele Taine regasite in Biserica Ortodoxa prezinta plinatatea Harului, la
noi neexistand asa-numita transsubstantiere in Ortodoxie, painea si vinul transformandu-se in
intregime in urma Epiclezei in Trupul si Sdngele Domnului. Pentru Biserica Dreptmaritoare nu
existd asa numitele accidente specifice In confesiunea romano-catolica, confesiune care, prin
pierderea Harului, nu poate vorbi intemeiat din punct de vedere scripuristic despre Sfintele
Taine. Prin urmare, trebuie sd aducem multumire lui Dumnezeu ca facem parte din Biserica
Ortodoxa care mentine intru totul Célauzirea dupa Cuvintele Domnului Hristos.

Urmatoarea sectiune a acestei teze de doctorat trateaza Cunoasterea lui Dumnezeu
izvorati din Rugiciunea Domneasci pe care Insusi lisus le-a transmis-o Ucenicilor sii si prin
intermediul Lor, noud, tuturor. Inainte de a trata pe larg in cadrul lucrarii continutul Rugaciunii
Domnesti, ne-am referit la Rugdciune in general, pentru cd aceasta este deopotriva ,,Hrana Firii
Sufletului”, dupa cum spune Sfantul Isaac Sirul, cat si datatoare de sandtate trupeasca pentru cel
care o practicd. Dacd omul se simte uneori deranjat atunci cand altcineva insistd sd vorbeasca cu
el, Hristos nu este deranjat niciodata de dialogul pe care-1 initiem cu El prin Sfanta Rugaciune.
Fireste ca Rugaciunea, dupa cum am mentionat anterior in acest rezumat, se Tmparte In mai

multe feluri de ducere la indeplinire si de adresare in relatia cu Dumnezeu.

14



Ceea ce trebuie sa precizam este cd o dimensiune foarte importanta a convorbirii dintre
noi si Hristos este reprezentatd de catre Rugiciunea Inimii, o Rugiciune scurtd, dar
atotcuprinzatoare si care trebuie sa reprezinte Vesmantul Luminos cu care sa se imbrace sufletul
oricarui crestin Dreptmaritor. Aceasta Rugéciune, ,,Doamne lisuse Hristoase, Fiul lui Dumnezeu,
miluieste-ma pe mine, pacdtosul”, este neindoielnic arma cu care fiecare credincios il tine la
distanta pe cel rau, asigurandu-si lumina célduzitoare in aceastd viata care il conduce negresit
catre Vesnicia Fericitd. Practica isihasta, specificd mai ales Sfantului Munte Athos, a aratat ca
face minuni pentru ci Dumnezeu se face cu adevirat cunoscut omului care 11 cauta si care vrea
sa culeaga roadele oferite in dar. Ne-am referit la necesitatea si importanta Rugaciunii pentru ca
Ea reprezintd oxigenul duhovnicesc care asigura respiratia spirituald a sufletului, dandu-i in
permanenti noi aripi in zborul duhovnicesc. In ceea ce priveste Rugiciunea Domneascd, am
analizat cererile pe care le regasim in interiorul ei si felul in care Dumnezeu ne face cunoscuta
relatia cu El ca urmare a practicarii acestei Rugiciuni. Inca de la inceput, constatim cu mare
bucurie cd Fiul lui Dumnezeu din Veci, Mantuitorul Hristos, ne cere sa ne adresam Parintelui
Ceresc cu formula ,,Tatdl nostru”, aratandu-ne astfel ca prin jertfa de pe Cruce, pacatele ne-au
fost rascumparate si am fost infiati de catre Tatal Cel din Ceruri. Tot Imparatul Luminii continua
aceasta Rugdciune iIndemnindu-ne ca numele lui Dumnezeu, sfintindu-ne oricum pe noi, sa se
sfinteascd in viata noastra, adica fiintarea pe care o avem sa fie in profunda legatura cu ceea ce
Dumnezeu Isi doreste de la varful Creatiei Sale, care este omul. Pentru aceasta trebuie s aplicaim
Voia lui Dumnezeu, precum se intampld in Ceruri, pentru ca sa se produca intocmai ca o
pregustare a Vesniciei Fericite, unirea dintre Cer si pamant. Il cunoastem pe Dumnezeu din
Rugaciunea Domneasca ca fiind Culmea Iubirii Care ne oferd Painea Cea de Toate Zilele, sau
Painea Cea spre Fiintd. Aceastd hrand se adreseaza in primul rand sufletului, adica vietii
duhovnicesti, pentru cad dupa cum spun Sfintii Périnti este vorba despre Pdinea Euharistica cu
care se impartiseste credinciosul Dreptmiritor. Totodata, i cerem Domnului si painea trupeasca
pentru necesititile firesti. Nu in ultimul rand, consumiam Painea Inviataturii, adica hrana izvorata
din Cuvintele Domnului. Cel care se roagi il cunoaste pe Dumnezeu ca Adéanc al Iertarii si cere
Izbavirea de greseli si pacate, dar trebuie sd Indeplineasca la randul sdu conditia iertarii celor
care i-au gresit. Dacd nu ierti, te rogi pentru osandd, pentru cd nu pui In practicd Voia Lui
Hristos. In finalul Rugéciunii, 1i cerem staruitor lui Dumnezeu, cunoscandu-1 ca Marele nostru

Protector, sd nu ne lase sd caddem in ispitele de tot felul si sa ne izbdveascad de lucrarea celui rau.

15



Intr-o anumiti imprejurare, Mantuitorul fiind parasit de unii dintre cei din jurul Sau, i-a intrebat
pe Sfintii Apostoli: ,,Nu vreti si voi sd va duceti?” (Ioan 6, 67) iar Simon Petru I-a raspuns:
,Doamne, la cine ne vom duce? Tu ai cuvintele vietii celei vesnice.” (Ioan 6, 68). Ascultand
raspunsul Sfantului Apostol Petru, putem trage usor concluzia cd Rugiciunea Domneasca,
Rugdciunea ,,Tatal nostru”, reprezinta Esenta Cuvintelor Vietii Vesnice, sinteza sublimd a Sfintei
Evanghelii care ne-a ramas de la Mantuitorul Hristos.

A sasea parte a acestei lucrari este dedicatd unei reflectii mai profunde asupra
intelesurilor daruite de cdtre Lumina, atat cat ii este cu putintd unei minti supusa neputintelor
omenesti sa le cuprinda. Am incercat sa aducem intr-un plan de definire, bineinteles extrem de
succint, cuvantul ,,Jumind”, vorbind despre ce este lumina si importanta ei pentru viata fiecarui
om. Parintele profesor Constantin Galeriu vorbea extrem de convingator despre trei feluri de
lumind, referindu-se la lumina ochilor fizici, a ochilor trupesti, la lumina ratiunii, dar si la
Lumina de Dincolo de Lumini. In ceea ce priveste lumina trupeasci, ea reprezinti fereastra pe
care Dumnezeu i-o deschide larg omului pentru ca acesta sa poatd admira si iubi curat intreaga
zidire. Toatd creatia este Icoana Minunata pe care Dumnezeu o pune inaintea oamenilor pentru
ca acestia sd fie din ce In ce mai constienti de darurile inestimabile pe care le-au primit.
Admirarea unui rasarit de soare, a unei mari involburate, a peisajelor de-a dreptul mirifice din
aceasta lume se datoreaza privirii ochilor trupesti, fard a exclude insd aportul sufletesc si
emotional care vine din partea privitorului. Intr-o analizi efectuati de specialisti in domeniul
oftalmologiei, se spune cd vederea ochilor trupesti se comensureaza cam la nivelul a 60-70% din
capacitatea senzoriald a omului. Cu toate acestea, specialisti de prestigiu au constatat ca
persoanele lipsite de vederea trupeasca sunt incunostintate, mai ales prin dezvoltarea celorlalte
simturi, de pronia si frumusetea pe care Dumnezeu le oferd acestei lumi. Prin urmare, nimeni nu
ramane in afara palparii, micar cu ochii sufletului, a Creatiei Dumnezeiesti. In completarea
acestei vederi trupesti, existd palierul ratiunii, lumina rationald fiind datd omului pentru a
compara, sintetiza, abstractiza si concretiza lucrurile referitoare la prezenta sa in aceastd lume.
Cu lumina ratiunii, analizezi ca om toate cele Intdmplate n istoria propriei tale vieti si nu numai,
si totodata iei la cunostintd toate mangaierile primite de la Dumnezeu.

Lumina Cea de Dincolo de Lumina este insa, fara indoiala, aspiratia suprema a omului
care se traduce prin Mostenirea Imparatiei Cerurilor si Viata Vesnica intru Fericire. Aceasti

lumina este gustata inca de aici de pe pamant de cei care 1si doresc cu adevarat sd-L cunoasca pe

16



Dumnezeu pentru ca roadele postului, pocdintei, rugdciunii, 1si primesc rasplata in Lumina
Dumnezeiasci. Aceasti Lumini Taborici este pregustarea Luminii Invierii, Arvuna Vietii
Vesnice si face din om palat Indumnezeit in care Hristos isi construieste licasul. Acesta trebuie
sa fie idealul de capetenie al vietii fiecarui crestin-ortodox care este chemat sd reinnoiascad in
permanenta haina Sfinteniei primita la botez.

In teza pe care am alcituit-o, ne-am referit la modul in care Sfintii Parinti au vorbit
despre lumind si am analizat cuvintele Sfantului Grigorie de Nyssa, ale Sfantului Dionisie
Areopagitul si ale Sfantului Simeon Noul Teolog. Daca in cazul Sfantului Grigorie de Nyssa si al
Sfantului Dionisie Areopagitul vorbim despre cunoasterea care amplificd necunoasterea, dar
indeamnd la o si mai mare cunostintd, la Sfantul Simeon Noul Teolog regdsim cunoasterea
scaldata in lumina, el exclamand in dialogul sdu cu Dumnezeu: ,,0, Tu, Cel Care ma luminezi pe

"’

mine cel intunecat!”. La Sfantul Grigorie si Sfantul Dionisie Areopagitul vorbim despre
Intunericul Supraluminos care prin adancirea misterului, adancirea Tainelor, duce la si mai multa
cunostintd. Se stie ca Dumnezeu este incognoscibil in Fiinta Sa, dar poate fi cunoscut prin
explorarea Lucrarii Energiilor Sale Necreate, iar Sfintii care se cufundd in Cunoasterea Lui
trdiesc un si mai mare mister al necunostintei, dar totodata, Datator de Stiinta. Sfantul Dionisie
vorbeste despre cum omul se desprinde de el nsusi in timpul Extazului Mistic, cand are cea mai
profundi relatie cu Hristos. In cadrul tezei de doctorat am tratat mult mai pe larg aceste aspecte,
aici amintindu-le foarte pe scurt. Asadar, Dumnezeu fiind Lumina si Iubire, cu Lumina si
Dragoste vrea sa imbrace sufletul si viata celui care doreste sa-1 cunoasca, impartasindu-se cu
Adevarul.

Ultima sectiune a acestei teze de doctorat se axeaza pe analiza Cunoasterii lui Dumnezeu
asa cum se regiseste in romano-catolicism. In acest context, ne-am oprit intai asupra suportului
doctrinar sau la nivelul principiilor pe care scolastica le-a oferit confesiunii romano-catolice.
Fara indoiala, scolastica a fost o miscare importantd pentru romano-catolicism, pentru cd a
insemnat anumite clarificari sau polemici, fie din perspectiva analizei raporturilor dintre credinta
si ratiune sau a celor dintre teologie si filozofie, ori teologie si stiintd in general. In faza
incipienta a scolasticii, Carol cel Mare a pus un accent deosebit pe 0 mai buna dimensionare a
sistemului educational, care era destul de sdrac in ceea ce priveste programa de studiu a acelor
vremuri, dar odata cu trecerea timpului, mai ales in perioada scolasticii timpuri sau a scolasticii

clasice, s-au amplificat polemicile, condamnarile pentru erezie, renuntarile sau retractarile si

17



foarte multe coliziuni intre diverse curente de gindire. Inregistrim pe deoparte ciocniri intre
diverse conceptii filozofico-teologice privitoare la existenta lui Dumnezeu, aici putdnd sa
amintim disputele dintre realisti si nominalisti, iar pe de altd parte, se constatd, mai ales in
secolul al XIV-lea, o incercare din ce In ce mai pronuntatd a castigarii autonomiei de catre
filozofie in raporturile cu teologia. Anselm de Canterbury, Bonaventura, Toma d’Aquino,
William Ockham, Meister Eckhart sunt doar cateva dintre personalitatile pe care scolastica le-a
oferit in perioada medievald, iar despre perioadele in care au activat si ceea ce au sustinut, am
tratat pe larg in cadrul lucrdrii. Indubitabil, universitdtile din Paris si Oxford au cunoscut o
dezvoltare din punct de vedere al programelor de studiu, mai ales In secolul al XIII-lea, iar stiinta
si cercetarea au inregistrat o crestere semnificativa in secolul al XIV-lea.

Am mai tratat In aceastd lucrare diferentele existente intre abordarea scolastica si
invatatura de credinta ortodoxa, tocmai pentru a arata ca fara a se opune ratiunii in procesul de
Cunoasterea a lui Dumnezeu, ba dimpotriva, alocandu-i un rol important, Sfanta Ortodoxie
priveste portretul rational al omului ca venind in continuarea trairii credintei, in general a vietii
duhovnicesti. In urmitoarele subcapitole am abordat conceptiile lui Toma d’Aquino privitoare la
caile de Cunoastere a lui Dumnezeu. El a elaborat asa-numitul argument cosmologic clasic,
privitor la demonstrarea rationala a existentei lui Dumnezeu, identificind cinci cai de Cunoastere
a Acestuia, primele patru supuse cauzalitdtii, iar cea de-a cincea fiind mai mult o reprezentare
teleologica. Preluand modelul aristotelic, Toma vorbeste in primul rand despre ,miscare”,
potrivit lui Brian Davis , ,,schimbare”, aceasta ducdndu-ne cu gindul la ceea ce Aristotel a numit
primum movens sau agentul nemiscat, neschimbat care misca totul. Ni se aratd astfel, dupa cum
regasim la Toma d’Aquino, cd Dumnezeu este Cel Care miscad si inspre Care se misca cele
create, determinand aceastd miscare. O a doua cale de cunoastere este cea a cauzei eficiente,
Toma sustindnd cd un anumit lucru este generat de o anume cauzd, dar cd este imposibild o
regresie la infinit pe verticald a acestor cauze eficiente, In ceea ce priveste ordinea dependentei
sau sfera ontologicd, Tn acest context existdnd o cauza eficientd prima, anume Dumnezeu.
Demersul argumentativ continud cam iIn aceleasi linii si in privinta cauzelor necesare, cu
mentiunea ca, vorbind despre necesitate si posibilitate, Toma ia in calcul generarea sau pieirea,
adica aduce in discutie si cauzele contingente. De aceea, tocmai datorita contingentei, este
imposibila existenta unei cauze contingente prime, ci existd o cauzad necesard primd care

genereaza celelalte cauze. A patra dimensiune argumentativa se referd la teoria gradelor de fiinta,

18



aici sustinandu-se ca oricare fiintd are un anumit grad de perfectiune, dar exista o fiinta suprema,
avand intreaga perfectiune, adicd Dumnezeu. Ultima cale de cunoastere despre care vorbeste
Toma d’Aquino se referd la faptul ca toate cele ce exista manifesta o atractie fatd de o inteligenta
superioara supremd, Dumnezeu fiind cel care detine toate cele inteligibile. Toate aceste cai de
cunoastere sunt detaliate mai pe larg in cadrul lucrarii, ele avand la baza dovedirea rationald a
Existentei lui Dumnezeu. Adevarul sustinut de Sfanta Biserica Ortodoxd reflectd intru totul
dimensiunea scripturistica, credinta si trairea, generand, dupa cum spune Sfiantul Antonie cel
Mare, ,,adevarata ratiune”, cea care il contempla pe Dumnezeu.

In ultimul subcapitol al acestei teze de doctorat ne-am oprit asupra Hotararilor
Conciliului 2 Vatican si a rdspunsului Bisericii Dreptmaritoare. Mi-a fost din ce in ce mai clar ca
singura invataturda de credintd care are o bazd scripturistica solidd se regdseste in Biserica
Ortodoxa. Ortodoxia nu separd Natura Divind de Persoanele Dumnezeiesti, nu-1 considerd pe
Papa Dumnezeu, urmasul Sfantului Apostol Petru, nu considera Episcopatul colegiul Apostolilor
care L-a asistat pe Mantuitorul Hristos, nu-L desprinde pe Duhul Sfant de Logosul Intrupat.
Totodata, Sfanta Bisericd Ortodoxa este alcatuita din clerici si credinciosi, 1ar apartenenta laicilor
la Bisericd nu este o concesie facutd de ierarhie, ci darul lui Hristos pentru fiecare crestin
Dreptmaritor. Sfanta noastrda Bisericd nu vorbeste despre infailibilitdti, aici Sfintenia
dobandindu-se in Vesnicie dupd pocdinta intensd in viata pamanteasca. Romano-catolicismul
considera ci Papa este fird de greseald si cd reprezintd temelia unititii acestei confesiuni. In
acelasi timp, afirmatia falsa in conformitate cu care Duhul Sfant purcede si de la Fiul ne arata
incd o data ca atunci cand te desprinzi de Biserica mama, comiti derapaje si erori grave. Practica
indulgentelor, invatatura gratiei create si asa-zisa existenta a purgatoriului sunt alte aspecte false
care arata abordari gresite, neconforme cu Dreapta Credinta.

In concluzie, pot afirma cd in urma elaboririi acestei teze de doctorat riman cu bucuria
profundd a faptului de a constientiza mult mai bine marele dar al apartenentei la Biserica
Ortodoxa si, in acelasi timp, am multumirea Imbogétirii in planul cunostintelor atat in ceea ce

priveste dulceata si frumusetea Credintei noastre, cat si a temeiniciei Sale scripturistice.

19



BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

I. IZVOARE
A. Arhive:

a) Izvoare scripturistice:

1. *** Biblia sau Sfanta Scriptura, Editie Jubiliara, versiunea diortosita dupa Sepruaginta,
redactatd, adnotata si tiparitd de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscop al Vadului, Feleacului si
Clujului, Mitropolit al Clujului, Albei, Crisanei $i Maramuresului, Editura Renasterea, Cluyj —
Napoca, 2001.

2. *¥%_ Biblia sau Sfanta Scriptura, tiparita cu binecuvantarea Preafericitului Parinte Daniel,
Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne, cu aprobarea Sfantului Sinod, Editura Institutului Biblic si

de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 2008.

b) Izvoare patristice:

1. ***¥ Filocalia sau culegere din scrierile sfintilor Parinti care arata cum se poate omul
curati, lumina §i desavdrsi., editia a IV-a, 12 vol., traducere, introducere si note de Prot. stavr. Dr.
Dumitru Staniloae, Editura Institutului Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 2008-2017.

2. ®¥k Patericul Mare. Apoftegmele parintilor pustiei, colectia ,,Tematicd”, traducere,
introducere si note de Pr. Prof. Constantin Coman, Editura Bizantind, Bucuresti, 2015.

3. Sfantul ATANASIE cel Mare, Scrieri. Partea I. Cuvint impotriva Elinilor, Cuvint despre
intruparea Cuvantului, Trei cuvinte impotriva Arienilor, colectia ,,Parinti si Scriitori Bisericesti”,
traducere din greceste, introducere si note de Pr. Prof. Dumitru Staniloae, carte tiparita cu
binecuvantarea Preafericitului Parinte Teoctist, Patriahul Bisericii Ortodoxe Romane, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 1987.

4. Fericitul AUGUSTIN, Confesiuni, Editura Nemira, Bucuresti, 2000

5. Stantul CHIRIL al Alexandriei, Scrieri. Partea a patra. Comentariu la Evanghelia
Sfantului loan, colectia ,,Parinti si Scriitori Bisericesti”, vol. 41, traducere, introducere si note de Pr.
Prof. Dumitru Staniloae, carte tiparitd cu binecuvantarea Preafericitului Parinte Teoctist, Patriarhul
Bisericii Ortodoxe Romane, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,

Bucuresti, 2000.

20



6. Sfantul DIONISIE Areopagitul, Opere complete si scoliile Sfantului Maxim
Marturisitorul, ,,Colectia cartilor de seama”, traducere, introducere si note Pr. profesor Dumitru
Staniloaie, Editura Paideia, Bucuresti, 1996.

7. Stantul GRIGORIE de Nazianz, Cele cinci cuvantari teologice ale intre Sfinti Parintelui
nostru Grigorie de Nazianz, colectia ,,Dogmatica. Parintii capadocieni”, traducere din limba greaca,
introducere si note de Preot Dr. Academician Dumitru Staniloae, Editura Anastasia, Bucuresti,
1993.

8. Sfantul GRIGORIE de Nyssa, Despre Viata lui Moise sau despre desavarsirea prin
virtute, traducere, studiu introductiv si comentariu de Pr. Prof. Ion Buga, Editura Sfantul Gheorghe
Vechi, 1995.

9. Sfantul GRIGORIE Palama, Opere Complete, vol. 111, Editura Gandul Aprins, Bucuresti,
2015.

10. Stfantul IOAN Casian, Convorbiri duhovnicesti, Editura Institutului Biblic si de Misiune
al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2004.

11. Sfantul IOAN Damaschin, Dovedirea existentei lui Dumnezeu, nr.12, Editura Librariei
Teologice, Bucuresti, 1983.

12. Sfantul IOAN Gura de Aur, Idem, Comentariu la Evanghelia de la loan, Editura
Pelerinul Roman, Oradea, 1998.

13. Sfantul MACARIE cel Mare (Egipteanul), Scrieri. Omilii Duhovnicesti, colectia ,,Parinti
si Scriitori Bisericesti”, vol. 34, traducere Pr. Prof. Dr. Constantin Cornitescu, introducere, indici si
note de Prof. Dr. N. Chitescu, carte tiparitd cu binecuvantarea Prea Fericitului Parinte Teoctist,
Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992.

14. Sfantul MAXIM Marturisitorul, Ambigua. Tdlcuiri ale unor locuri cu multe §i adanci
intelesuri din sfintii Dionisie Areopagitul si Grigorie Teologul, colectia ,,Parinti si Scriitori
Bisericesti”, vol. 80, traducere din greceste, introducere si note de Pr. Prof. Dumitru Staniloae, carte
tiparitd cu binecuvantarea Prea Fericitului Parinte Iustin, Patriahul Bisericii Ortodoxe Romane,
Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1983.

15. Sfantul SILUAN Athonitul, Intre iadul deznadejdii si iadul smereniei, Editura Deisis,
Alba-Iulia, 1994.

21



16. Stfantul SIMEON Noul Teolog, Idem, Imne, Epistole si Capitole. Scrieri I1I, traducere de
Ioan I. Ica jr., colectia ,,Filocalica”, Editura Deisis, Sibiu, 2001.

17. Stantul VASILE cel Mare, Despre Sfdantul Duh. Corespondentd (Epistole, colectia
,Parinti si Scriitori Bisericesti”’, vol. 12, traducere, introducere, note si indici de Preot Prof. Dr.
Constantin Cornitescu si Preot Prof. Dr. Teodor Bodogae, carte tiparitd cu binecuvantarea Prea
Fericitului Parinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane), Editura Institutului Biblic si de

Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne, Bucuresti, 1988.

B. Documente publicate in volum:

1. Toma de AQUINO, Summa theologica. Opere I. Despre Dumnezeu, seria ,,Biblioteca de
filosofie”, colectia ,,Clasicii filosofiei universale”, studiu introductiv de Gheorghe Vladutescu,
traducere de Gheorghe Sterpu si Paul Galesanu, Editura Stiintifica, Bucuresti, 1997.

2. Idem, Despre fiind si esenta, editie bilingva, traducere, studiu introductiv, note si
comentarii, referinte bibliografice si tabel cronologic de Eugen Munteanu, Editura Polirom,
Bucuresti, 2008.

3. CRAINIC, Nichifor, Cursurile de mistica. 1. Teologie mistica, II. Mistica germanad,
studiu introductiv si edifie ingrijita de diac. Ioan 1. Icajr., Editura Deisis, Sibiu, 2010

4. EVDOKIMOV, Paul, Cunoasterea Iui Dumnezeu in traditia rdasdriteand. Invatditurd
patristica, liturgica si iconografica, traducere, prefatd si note de Pr. Lect. Univ. Dr. Vasile Raduca,
Asociatia filantropica medicala crestina, Editura Christiana, Bucuresti, 1995.

5. FELMY, Karl — Christian, Dogmatica experientei ecleziale. Innoirea teologiei ortodoxe
contemporane, tradus de Pr. Prof. Dr. Ioan Ica jr., Editura Deisis, Sibiu, 1999.

6. GILSON, Etienne, Filosofia in Evul Mediu, de la inceputurile patristicii pana la
sfarsitul secolului al 1V-lea, traducere de Ileana Stdnescu, traducere de Ileana Stanescu, Editura
Humanitas, Bucuresti, 1995.

7. Idem, Tomismul. Introducere in filosofia Sfantului Toma d’Aquino, colectia
»Monografiile Humanitas”, traducere din francezd de Adrian Nitd, traducere din latind de Lucia
Wald, Editura Humanitas, Bucuresti, 2002.

8. IEROTHEOS Mitropolitul Nafpaktosului, Dogmatica Empirica dupa invataturile pin
viu grai ale parintelui loannis Romanidis, vol I si 11, traducere Tatiana Petrache, Editura Doxologia,

lasi, 2014, 2017.

22



9. Nae IONESCU, Tratat de Metafizica, Editura Roza Vanturilor, Bucuresti, 1999.

10. LOSSKY, Vladimir, Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, tradus de Pr. Vasile Raduca,
Editura Bonifaciu, 1998.

11. Preot Dr. Asist Liviu PETCU, Lumina din inimi. Spiritualitate isihasta in traducerea si
tdlcuirea parintelui Staniloae, vol. 11, Editura Basilica, Bucuresti, 2017.

12. Arhimandrit Sofronie SAHAROV, Rugdciunea, Experienta Vietii Vesnice, Editura
Deisis, Sibiu, 2001.

13. SPIDLIK, Tomas, Spiritualitatea Résaritului Crestin, vol. II, Rugdciunea, tradus in
romana de diac. loan I. Ica jr., Editura Deisis, Sibiu, 1998.

14. Pr. Prof. Dr. Dumitru STANILOAE, Cunoasterea lui Dumnezeu la Sfantul loan Gurd de
Aur, Ortodoxia, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti,
1957.

15. Idem, Teologia dogmatica ortodoxa, vol. I-111, Editura Institutului Biblic si de Misiune

al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1978.

C. Carti in limbi straine:

1. Basil Studer, The Grace of Christ and the Grace of God in Augustine of Hippo
Christocentrism or Theocentrism, Ed. Liturgical Press Collegeville, Minnesota, 1997.

2. Davies, Brian, Thomas Aquinas’s Summa Contra Gentilles A Guideand Commnetary,
Oxford University Press, New York, 2016.

3. Friedel Weinert, The Scientist as Philosopher — philosophic consequences of great
scientific discoveries, Ed. Springer-Verlag, Berlin, 2005.

4. Marcel Viller, Dictionnaire de Spiritualité , Tome 1 , Ed. Gabriel Beauchesne et ses fils,
Paris, 1937.

1. ISTORII GENERALE, SINTEZE DE ISTORIE ECLEZIASTICA

1. COPLESTON, Frederich, Istoria Filosofiei, vol. 11, Filosofia medievald, traducere de
Mihaela Pop si Andreea Radulescu, studiu introductiv de Anton Adamut, Editura All, Bucuresti,
20009.

2. MORESCHINI, Claudio, Istoria filosofiei patristice, colectia ,Hors Collection”,

traducatori Mihai-Silviu Chirild, Alexandra Chescu, Doina Cernica, Editura Polirom, Bucuresti,

20009.

23



3. NEACSU, Adriana, Istoria Filosofiei Medievale, Editura Universitaria, Craiova, 2012.

1. PRESA

1. EVERETT, Ferguson, ,Infinitatea lui Dumnezeu si schimbabilitatea omului: Progres
continuu, in conformitate cu Gregorie al Nyssei”, in Studia Patristica, nr 18/1973.

2. Prof. George GALITIS, ,,Apofatismul ca principiu al interpretérii Sfintei Scripturi la
Parintii Greci ai Bisericii”, in Altarul Banatului, nr. 1-3/1996.

3. Pr. Dr. Gheorghe PETRARU, ,,Cunoasterea lui Dumnezeu dupa Sfantul Simeon Noul
Teolog”, in Ortodoxia, nr. 3, 1988.

4. Pr. Conf Gheorghe PETRARU, ,,Cele cinci cdi tomiste pentru dovedirea existentei lui
Dumnezeu”, in Studii tomiste, IV-V.

5. E. H. SCHILLEBEECK, ,Hristos — Taina intalnirii noastre cu Dumnezeu”, in
Ortodoxia, XVIII (1966), nr. 1.

6. Pr. Prof. Dr. Dumitru STANILOAE, ,Semnificatia Luminii Dumnezeiesti in

Spiritualitatea Bisericii ortodoxe”, in Ortodoxia, numerele 3-4, 1976.

24



	BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ

