
1 
 

UNIVERSITATEA OVIDIUS DIN CONSTANȚA 
ȘCOALA DOCTORALĂ 

 
 
 
 
 
 

 
 

REZUMAT TEZĂ DE DOCTORAT 
 

POCĂINȚA – MIJLOC DE 
RESTAURARE A UMANULUI ÎN 
CONDIȚIA MÂNTUIRII. REPERE 

BIBLICE 
 
 

 
COORIDINATOR: 
IPS Prof. Univ. Dr. Teodosie PETRESCU 

 
 
                                                                                    

  PHD STUDENT:                
Pr. Marius Nicușor UNGUREANU 

 
 
 

CONSTANTA 
2018 



2 
 

 

CUPRINS 
 

 

1.Argumentul și obiectivele cercetării ....................................................................... 3 

2. Actualitatea și relevanța temei în contextul cercetării actuale ............................... 4 

3. Metodele de cercetare utilizate ............................................................................... 6 

3. Structura tezei de doctorat ...................................................................................... 6 

5. Cadrul tezei de doctorat .......................................................................................... 9 

Bibliografie ............................................................................................................... 14 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

 

 

1.Argumentul și obiectivele cercetării 
 

Prezenta teză de doctorat, intitulată sintetic Pocăința - restructurare a umanului 

în condiția mânturii. Argumentații teologice noutestamentare  � își propune să 

abordeze, secvențial și metodologic, fenomenologia pocăinței în orizontul teologic 

biblic, vechitestamentar și noutestamentar. O asemenea abordare teologică nu își 

propune să rescrie ceea ce s-a scris până acum în cumulul de literatură de specialitate, 

ci își propune o analiză exhaustivă a pocăinței în semnificația ei biblică. Din rațiuni pur 

practice nu intenționez să reproduc în dimensiune dogmatică și liturgică definiția 

pocăinței, ci intenția mea este să ofer un cadru general al experienței omului biblic în 

pocăința ca tesubah și metanoia. Astfel cadrul de cercetare nu e circumscris la o 

prezentare generală a pocănței în dimensiune dogmatică și liturgică, ci se deschide în 

pluralitatea sa de valențe, valențe care ne determină la atente analize conceptuale, la 

conectarea pocăinței cu experiența convertirii și cu axiologia credinței.  

Pocăința este un act/eveniment existential care presupune angajamentul 

debarasării de păcat, conștintizarea păcatului și intenționalitatea spre conformitatea cu 

voința Divină a modului de viață spiritual sănătos. Există o diferență capitală între 

pocăință și convertire, întrucât convertirea este un mod de schimbare a liniarității vieții 

religioase prin raportarea și adoptarea unui nou spectru de valori. Convertirea nu 

presupune neapărat conștientizarea păcatului, ci intenția de a îmbrațișa asumat noi 

valori religioase, sociale, de grup. 

În consecința acestor mențiuni cadru, prezenta teza de doctorat se vrea un 

exercițiu de actualizare și conștientizare a importanței pocăinței. Pocăința te transpune 

într-o anumită experiență cu tine însuți. Există în ziua de astăzi o predilecție pentru 

protest, pentru a ieși în stradă, pentru a striga în scopul de a schimba ceva în societatea 

aceasta. Nu cred că protestul este forma corectă de răspuns la ceea ce nu ne convine. 

Eu unul militez pentru schimbarea noastră interioară. Practic de aici începe adevărata 

și sigura schimbare în perspectiva normalității. Dacă suntem rupți și neorganizați în 

sinele nostru, exteriorul nostru, exprimarea noastră socială nu va corespunde niciodată 

capacității de a schimba lucrurile. Tocmai din aceste rațiuni, marile tradiții filosofico-

religioase ale lumii stau sub semnul exercițiul duhovnicesc al redefinirii interiorității: 



4 
 

de exemplu, în hinduism și budism se spune că desăvârșirea spirituală constă în 

cunoașterea Sinelui autentic. Prin această cunoaștere a Sinelui nu mai valorizăm 

universul ca o realitate care în esență nu e altceva decât iluzie (maya). Se solicită 

trecerea de la ignoranță la iluminare, care nu este altceva decât o regăsire a autenticului 

existențial. Toată fenomenologia religiei în aplicarea ei istorică este o căutare a sinelui: 

omul se caută pe sine însuși și din această nevoie de regăsire a articulat cultural diferite 

moduri ale sentimentului religios, diferite religii.  

În spiritualitatea ortodoxă, pocăința este un act al interiorității prin schimbarea 

inimii, a cugetului, a rațiunii. Aceasta este valoare justă a pocăinței, care în opinia mea 

este cel mai profund act existențial: este modul în care noi ne schimbăm tot registrul 

viețuirii noastre în prezența lui Dumnezeu și pentru Dumnezeu. Este actul de jertfă al 

dăruirii. Noi ne dăm pe noi înșine lui Dumnezeu ca să trăim bucuria veșniciei. Hristos, 

pentru a ne restaura ontologic, a făcut același lucru: S-a dat pe Sine ca Jertfă supremă 

Tatălui pentru viața lumii. În această dăruire ne transfigurăm structural. Exemplu cel 

mai elocvent al pocăinței este fiul risipitor din pilda expusă de Mântuitorul Hristos: 

condiția mizeră în care a ajuns l-a determinat să revină în sine însuși. Pocăința este un 

proces al maturizării. 

Motivaţia alegerii acestei teme de cercetare denotă interesul personal față de 

studierea Noului Testament, și arată nu numai importanţa şi actualitatea problematicii 

tratate, ci şi rostul realizării unui studiu științific cuprinzător și care să se ridice la 

pretențiile academice ale cercetării doctorale. 

Așadar, ca obiective ale cercetării noastre putem menționa următoarele: 

1. Evidențierea semnificațiilor biblice ale pocăinței ca act existențial; 

2. Precizarea vocabularului pocăinței:  și μετάνοια; 

3. Exegeza parabolelor din Luca 15 ca mod al regăsirii; 

4. Reliefarea congruenței dintre pocăință și credință; 

5. Precizarea delimitărilor între pocăință și convertire. 

 
2. Actualitatea și relevanța temei în contextul cercetării actuale 
 

Studierea pocăinței nu este de dată recentă. Aceasta a intrat în atenţia 

cercetătorilor aparţinând tuturor timpurilor, începând cu primele secole creștine, și 

aparţinând unor domenii diverse, nu exclusiv teologice, fiecare analizându-l din 



5 
 

perspective diferite. Sfera problemelor pe care le ridică pocăința biblică este largă, aşa 

cum şi perspectivele de explicare și interpretare a ei sunt multiple. 

Originalitatea lucrării mele constă atât în noutatea interpretării, a ideilor ce reies 

din cadrul cercetării și a abordării multidisciplinare, cât și din limbajul viu și corect 

adecvat la realitate și din utilizarea unor resurse bibliografice variate. Un alt factor de 

originalitate al acestei teze doctorale îl constituie și clarificarea terminologiei specifice 

pocăinței, convertirii, credinței, un aspect foarte important în studiul biblic. De aceea 

este extrem de importantă analizarea şi nuanțarea unor termeni cheie, lucru fără de care 

cercetarea ar fi una superficială. 

Pe de altă parte, vrem nu vrem, trebuie să acceptăm faptul că societatea civica 

îi modelează pe oameni psihologic, religios și social. În mod deosebit, schimbările 

culturale și progresul științific par sa răstoarne criteriile de discernământ în materie de 

viață morală. Individualismul și subiectivismul devin caracteristicile dominante în 

reflecție și în hotărârile etice. Atunci când se lasă să se creadă ca tot ceea ce este legal 

este în sine moral - acest principiu ducând la o atrofiere a simțului criticii și la o anulare 

a discernământului moral intre bine și rău – domnește confuzia, în special acolo unde 

legea civică contrazice exigențele moralei. Astfel apar noi forme de angoasă, care pot 

duce la un pesimism existențial. În ceea ce privește scepticismul, pesimismul actului 

existențial generalizat în societatea actuală sub forma unei lipse de orice sens, acestui 

anti-umanism din fața căruia tinerii caută sa se refugieze în supranatural, în formele de 

pseudo-religiozitate a noilor mișcări religioase, prin faptul că trăiesc experiența 

dureroasă a excluderii în anonimatul caracteristic culturii urbane și sunt gata să accepte 

orice, numai să beneficieze de o viziune spirituală, care sa le restituie armonia pierdută 

și să le permită să trăiască o senzație de vindecare fizică și spirituală. 

Scepticismul, depresia se nasc din neliniștea și dezorientarea în fața unei lumi 

aparent (și uneori programatic) indeterminate, haotice, instabile, care creste cu cat omul 

a fost mai atașat unor idealuri sau valori pe care el le-a crezut eterne și imuabile. 

Tragedia neadaptării este pretutindeni vizibilă în lume, dar mai ales la tineri, care devin 

produsul unei societăți de consum a cărei fascinație asupra tinerilor este mai puternică 

decât oricând. Aceasta îi face victime și prizonieri ai unei interpretări individualiste, 

materialiste și hedoniste a existenței umane. Or, în această condiție persoana este 

supusă la multiple violări care atentează la demnitatea ei socio-religioasă, fiind supusă 

dinamicii sociale care dictează cele mai umilitoare și aberante forme de 

instrumentalizare, reducând-o la statutul limitat de individ robotizat, dezumanizat, ca 



6 
 

simplu factor de producție și de consum, simpla cifra statistica sau număr listat într-un 

computer. 

Creștinismul poate oferi un răspuns la toate aceste provocări. Prin pocăință, 

omul își regăsește autenticitatea în comuniune, o comunitate în centrul căreia se află 

Hristos Iisus. 
 

 

3. Metodele de cercetare utilizate 
 

Obiectivul central al lucrării de faţă îl constituie analiza conceptului de pocăință 

în teologia biblică, cu referire directă la textele biblice, folosind o metodologie adecvată 

de cercetare a acestuia. De aceea, am prezentat metodele, tehnicile şi procedeele folosite 

în cadrul acestui demers ştiinţific. Utilizând ca punct de referință abordarea ştiinţifică 

biblică, am folosit metodele specifice cercetării de acest gen: 

a) Metoda exegetico-hermeneutică prin care s-au interpretat în perspectivă 

biblică, dogmatică textele vechitestamentare și noutestamentare cu referire la pocăință 

în variațiunile sale semantice, în teologia Vechiului și Noului Testament. Interpretarea 

diferitelor pasaje din Luca, Epistola către Romani s-a realizat pe baza operelor Sfinților 

Părinți, a comentariilor biblice consacrate în cercetarea biblică noutestamentară, a 

lucrărilor teologilor români, dar și pe lucrările teologilor moderni și contemporani 

aparținând spațiului apusean.  

b) Metoda analitică, prin care am urmărit să pun în evidenţă analiza fiecărui 

termen grecesc și ebraic prin care este redată pocăința, credința. Avantajul acestei 

metode este capacitatea sa de a pune în evidenţă particularitatea unică a gândirii fiecărui 

filosof grec, autor biblic și teolog patristic în parte și accentele sale specifice referitor 

la problema pocăinței. 

 

3. Structura tezei de doctorat 
 

INTRODUCERE  
1.Argumentul și obiectivele cercetării  
2. Actualitatea și relevanța temei în contextul cercetării actuale  
3. Metodele de cercetare utilizate  
 



7 
 

CAPITOLUL I – POCĂINȚA – REPERE BIBLICE PENTRU O TEOLOGIE 
EXISTENȚIALISTĂ  
1.1. Valențele biblice ale pocăinței ca act existențial 
1.1.1. Dimensiunea bivalentă a pocăinței în Vechiul Testament: cerinţă divină și 
necesitate ontologic umană  
1.1.1.1. Vocabularul ebraic al pocăinței -    - „întoarcerea” spre Yahwe 
1.1.1.2. Traducerea lui   prin μετάνοια în Septuaginta  
1.1.1.3. Pocăința ca relegare a comuniunii omului cu Yahwe  
1.1.1.4. Etapele spirituale ale pocăinței  
1.1.2.   - referință radicală a certitudinii în mântuirea omului 
1.2. Pocăința ca act al inimii, act cultic și eveniment eshatologic în teologia 
profeților1.3.  („Miluieste-mă, Dumnezeule”) – corespondența dintre mila divină și 
conștientizarea umană a păcatului în pocăință  
1.4. Μετάνοια – cadrul pocăinței în scrierile noutestamentare  
1.4.1.  Μετάνοια și επιστρεφω - delimitări conceptuale  
1.4.2. Pocăința în Faptele Apostolilor  - angajamentul față de un comportament etic 
1.4.3. Pocăința în Evanghelii – mesajul hristic  
1.4.4. Pocăința în Epistola către Evrei  
1.4.5. Pocăința în epistolele noutestamentare  
1.4.6. Semnificația pocăinței în perspectivă eshatologică: Apocalipsa  
1.4.7. Pocăința la Părinții Apostolici: continuitate și identitate cu Noul Testament
  
CAPITOLUL II – POCĂINȚA CA REGĂSIRE ÎN ORIZONTUL IUBIRII DIVINE. 
CADRU EXEGETIC LA PARABOLELE DIN EVANGHELIA DUPĂ LUCA   
2.1. Definirea, delimitarea și încadrarea parabolei ca instrument pedagogic  
2.1.1. Παραβολή (paraboli)  
2.1.2. Αλληγορεω (allegoreo)  
2.1.3. Αινιγμα (ainigma)  
2.1.4. Παροιμία (paroimia)  
2.1.5. Traducerea lui   prin παραβολή – semnificații în Septuaginta  
2.1.6. Construcția axiologică a parabolei și scopul utilizării ei în scrierile 
noutestamentare 
2.2.  Parabolele regăsirii: „oaia cea pierdută” (Luca 15, 3-7), „drahma cea pierdută 
(Luca 15, 8-10)”, „fiul risipitor” (Luca 15, 11-32). Context și cadru  
2.3. Parabola oii pierdute (Luca 15, 4-7)  
2.3.1. Exegeza parabolei  
2.3.2. Concluzii teologice ale exegezei  
2.3.2.1. Interesul pentru cei pierduți  
2.3.2.2. Puterea de restaurare a Mântuitorului Iisus Hristos  
2.3.2.3. Hristologie (mesianitatea lui Iisus)  
2.3.2.4. Harul și inițiativa Divină  
2.4. Parabola drahmei pierdute (Luca 15, 8-10)  
2.4.1. Exegeza parabolei  
2.4.2. Concluzii teologice ale exegezei  
2.4.2.1. Interesul pentru cei pierduți  
2.4.2.2. Harul și inițiativa Divină  
2.4.2.3. Dărâmarea prejudecăților  
2.5. Parabola fiului risipitor (Luca 15, 11-32)  
2.5.1. Cadrul exegetic al parabolei  



8 
 

2.5.1.1. Exegeza secțiunii întâi: interacțiunea tatălui cu fiul tânăr (rebeliunea, 
pocăința, acceptarea și celebrarea)  
2.5.1.2. Exegeza secțiunii a doua: interacțiunea cu fiul mai mare (rezistența și 
insistența)  
2.5.2. Concluzii teologice ale exegezei  
2.5.2.1. Dragostea Tatălui  
2.5.2.2. Hamartologie – păcat și dreptate  
2.5.2.3. Acceptarea celor salvați prin har  
2.5.2.4. Hristologia  
2.5.2.5. Alegerea lui Dumnezeu, Israelul și neamurile  
2.5.3. Aplicații teologice ale parabolelor regăsirii în lumea contemporană  
 
CAPITOLUL III – COMPLEMENTARITATEA DINTRE POCĂINȚĂ ȘI 
CREDINȚĂ: NORME AXIOLOGICE ALE MÂNTUIRII  
3.1. Credința – precizări conceptuale  
3.1.1. Credința - concept central în tradiţia lingvistică creştină  
3.1.2. Conceptul credinței în sfera gândirii antice grecești  
3.1.2.1. Pistis în sfera noțională juridică  
3.1.2.2.  Pistis în filosofia greacă. Scurte referințe semantice  
3.1.2.3.  Pistis în cultura greacă  
3.2. Credința în Vechiul Testament:   ca relație a poporului Israel cu Yahweh 
3.2.1. Credința în traducerea Septuagintei  
3.2.1.1. Pistis în Ecclesiasticul  
3.2.1.2. Pistis în Înțelepciunea lui Solomon  
3.2.1.3. Pistis  ca „nădejde” în 4 Macabei 
3.2.2. Credința în scrierile de la Qumran 
3.2.3. Credința în teologia iudaică 
3.2.4. Semnificația teologică a credinței în Vechiul Testament 
3.3. Πίστις - credința în Noul Testament. Redimensionarea coordonatelor axiologice 
ale credinței prin Iisus Hristos  
3.3.1. πιστεύω, πίστις – variațiuni semantice în teologia noutestamentară  
3.3.2. Sensuri particulare ale cuvântului „credință”  
3.3.2.1. Credința cu sensul de „vindecare”  
3.3.2.2. Sensul epistemologic al credinței în Evanghelia după Ioan  
3.3.2.3. Credința ca act al deciziei 
3.3.2.4. Credința ca atitudine creștină tipică. Reflecții la teologia paulină  
3.3.2.5. Credința ca „nădejde”  
3.4. μετανοεῖτε καὶ πιστεύετε ἐν τῷ εὐαγγελίῳ („pocăiți-vă și credeți în Evanghelie” – 
Marcu 1,15 ). Congruența între a „a fi” și certitudine 
 
CAPITOLUL IV – CONVERTIREA RELIGIOASĂ ȘI RECONCILIEREA: ETAPE 
ȘI EFECTE ALE POCĂINȚEI. CAZUL PAULIN  
4.1. Convertirea - restructurare a interiorității în condiția religioasă  
4.1.1. Delimitări conceptuale  
4.1.2. Convertirea religioasă ca mod al pocăinței creștine 
4.1.3. Tipuri de convertiri - o analiză psiho-sociologică 
4.1.3.1. Convertirea tradițională 
4.1.3.2. Convertirea biblică și evanghelică 
4.1.3.3. Convertirea rațională  
4.1.3.4. Convertirea gnostică 



9 
 

4.1.3.5. Contenirea modernă: un sistem eclectic 
4.1.4. Cauze și motive dominante ale convertirii  
4.1.4.1. Schimbarea identității religioase din rațiuni intelectuale  
4.1.4.2. Experiența mistică  
4.1.4.3. Aportul unor avantaje în convertire  
4.1.4.4. Observarea și experimentarea  
4.1.4.5. Emoția și afectivitatea  
4.1.4.6. Repudierea propriei religii  
4.1.4.7. Revitalismul sau trezirea spirituală  
4.1.4.8. Elementele coercitive  
4.1.4.9. Tranziția instituțională 
4.1.4.10. Crizele și tulburările psihice  
4.1.5. Convertirea spontană / progresivă  
4.2. Καταλλασσω (reconcilierea) cu Dumnezeu și cu semenii. Paradigma paulină 216 
4.2.1. Καταλλασσω - concept paulin complex cu dimensiuni personale, sociale, 
politice și cosmologice  
4.2.2. Experiența de pe drumul către Damasc: fundamentul concepției lui Pavel despre 
reconciliere  
4.2.3. Corinteni 5,11-21 - experiența de convertire și reconciliere a Sf. Apostol Pav 
4.2.4. Derivații ale convertirii pauline: o nouă înțelegere și construire a propriei 
identități și o nouă paradigmă de cunoaștere a realității 
4.3. Centralitatea hristocentrică a îndreptării omului prin pocăință  
 
CONCLUZII  
 
BIBLIOGRAFIE  
I. Izvoare  
A. Ediții ale Sfintei Scripturi 
B. Literatură patristică  
II. Dicționare, enciclopedii 
III. Comentarii biblice  
IV. Cărți, studii, articole  
 

 

5. Cadrul tezei de doctorat 
 

În concepţia iudaică se merge până acolo încât se includ în procesul complex al 

pocăinţei şi recunoaşterea naturii răului, dar şi reflectarea asupra darurilor pe care le 

primim anterior săvârşirii păcatului din partea lui Dumnezeu.  

Într-adevăr, chiar şi din aceste câteva definiţii  realizăm impactul pe care l-a 

avut şi continuă să-l aibă conceptul de teshubah în mentalitatea ebraic. 

Vedem mai întâi că necesitatea pocăinţei apare imediat după ce omul săvârşeşte 

primul păcat (Fc. 3, 9).  Ea este în acelaşi timp şi o cerinţă divină, dar şi o necesitate 

ontologic umană. Nedreptatea noastră pune distanţă între noi şi Dumnezeu (Is. 59, 2, 



10 
 

12), dar prin pocăinţă putem restabili relaţia cu El (Is. 44, 22). Această cerinţă-

necesitate va creşte intensiv şi extensiv pe măsură ce factorul uman se depărtează tot 

mai mult de voia lui Yahweh şi începe să nu mai „vorbească aceeaşi limbă” cu El.  În 

context biblic cel ce păcătuieşte e chemat la tăierea împrejur a inimii (Dt. 30, 6; Ir. 4, 

4) la spălarea inimii (Ir. 4, 14; 32, 39; Os.10, 12), la zidirea unei inimi noi (Iz.18, 31) 

care se lasă uşor modelată de preceptele divine.  Ele descriu atât rolul activ al omului 

în realizarea teshubahului (Ios. 24, 23), dar şi efectele participării divine la această 

lucrare (Ps. 50, 3; Is. 1, 18; 44, 22).  

Conceptul „teshubah” este un mare concept profetic prin care înţelegem 

întoarcerea din calea păcătoasă, dar şi reîntoarcerea către faptele bune, Tora şi 

Dumnezeu.  Termenul שׁוּב este forma Qal a verbului, putând să însemne în general „a 

se întoarce la sau de la” sau „ a se întoarce înapoi” şi „a se reîntoarce la faptele de la 

început” . După unii  se pare că verbul ar avea provenienţă caldeeană cu acelaşi sens. 

Comentatorii medievali susţin însă că termenul se apropie de verbul יָשַׁב care are sensul 

general de „a locui”, dar şi de „a se întoarce către locul de reşedinţă” . Această teorie 

nu prezintă fundament solid pentru a afirma, fără echivoc, legătura dintre cei doi 

termeni. Având în vedere fondul comun al limbilor semite arhicunoscut  şi bine 

fundamentat biblic, arheologic şi istoric, putem afirma pe baza celor studiate apropierea 

lui ׁוּבש  mai mult de termenul mai vechi, protosemitic, tub. Acesta avea acelaşi sens cu 

 Prezenţa sa în mărturiile timpurii (fie ele inscripţii sau opere literare mai vechi) ne .שׁוּב

demonstrează, pe deoparte, vechimea cuvântului amintit ca şi concept, iar pe de altă 

parte, ne indică apartenenţa lui la fondul semantic comun al limbilor semitice.  În 

sprijinul acestei idei aducem cercetările de până acum care au evidenţiat prezenţa 

cuvântului tub şi în limba amorită cu unele influenţe şi în limba egipteană sau chiar în 

cea akadiană.   

Termenul akadian şabu  înseamnă „a se balansa” probabil din cauza băuturii, 

dar şi „a cumpăni un lucru sau o idee”. Acesta, împreună cu echivalentul ebraicului שׁוּב 

- care e taru - ar putea evidenţia provenienţa comună şi substratul teologic vechi pe care 

cuvântul l-a căpătat de timpuriu. Diferenţa apare atunci când vedem sensul, direcţia pe 

care o indică termenul akadic şi cel ebraic. Astfel cel akadic se referă foarte rar la 

întoarcerea către o zeitate si mai mult are un sens fizic, chiar dacă se referă şi la 

întoarcerea unei zeităţi către creaturile sale. Sensul este aşadar unic indicând o direcţie 

care pleacă dinspre zeu spre om. Zeul e singurul care poate, într-un gest de profundă 



11 
 

milă pentru creaturi, să îi restabilească, aceştia dovedindu-se neputincioşi să mai facă 

ceva pentru ei înşişi, odată ce au ieşit din graţiile creatorului.  

Termenul ebraic ne arată, după cum vom explica detaliat mai jos, faptul că în 

procesul pocăinţei sensul întoarcerii e unul dublu, omul se întoarce spre Dumnezeu, 

abandonând mai întâi păcatul, iar apoi şi Dumnezeu se întoarce spre omul astfel pregătit 

pentru a-l ajuta în această lucrare (Ps. 50, 14; Is. 63, 17). Interesant şi demn de luat în 

seamă e faptul că mai întâi termenul apare ca nume propriu amorit la începutul 

mileniului al II-lea î.Hr.  Din perspectivă biblică rădăcina שׁוּב e întâlnită în componenţa 

unor nume proprii, dar acest lucru se întâmplă mai des în perioada pre şi postexilică (Is. 

7, 3). Lucrul acesta ar putea fi edificator din punct de vedere teologic indicând o 

preocupare intensă şi o grijă deosebită pentru întoarcerea la locul de baştină (Dt. 30, 3), 

la o zeitate (Ps. 77, 38) ori un mod de a exprima dorul după una din aceste ipostaze.  

Așa cum am remarcat până acum, termenul grecesc principal tradus prin 

„pocăință” în traducerile romanești ale Noului Testament – metanoia-  se regăsește de 

24 ori, iar forma lui verbală „a se pocăi” (metanoeo) este folosită de alte 34 ori.  Pe 

lângă acesta, un alt cuvânt important care este uneori tradus prin „pocăință” 

(metamelomai) se întâlnește de 6 ori.  Ideea de bază a acestor cuvinte recunoscută la 

nivel general este de „schimbare a minții” , deși metamelomai de asemenea poate 

însemna „regret” sau „remușcare” . Traducerea românească probabil a fost nuanțată de 

fundamentul unor concepte latine ca pocăința și penitența. 

În Septuaginta, atât metanoia/metanoeo cât și metamelomai traduc cuvântul 

ebraic naham de 35 ori, subliniind elementele de schimbare ale gândirii și regretului. 

De multe ori am precizat aici, și păstrăm această oponie, că în Noul Testament, 

conceptul de „pocăință” urmează sensul verbului ebraic swb. Cu toate acestea, o astfel 

de perspectivă nu se poate susține în legătură cu folosirea în Septuaginta, fiindcă swb, 

care este folosit de peste 1050 de ori, este întotdeauna tradus cu epistropho („a se 

întoarce, a se converti”) și terminologia înrudită . Astfel, orice posibilă schimbare de 

sens a avut loc în perioada intertestamentară, probabil sub influența elenistă , deși o 

astfel de concluzie este lacunară în dovezi irefutabile .  

Substantivul metanoia și verbul metanoeo sunt întâlnite de 26 ori în Evanghelii, 

deși nu sunt întâlnite deloc la Ioan. Se regăsesc de 11 ori în FA, de 5 ori în Epistolele 

Pauline, de 3 ori la Evrei și o dată la 2 Petru și de 12 ori la Apocalipsă. Termenul 

minoritar metamelomai este întâlnit de 3 ori la Matei, de 2 ori la 2 Corinteni și o dată 

la Evrei.  



12 
 

Tema pocăinței se regăsește cel mai des în FA, în special ca răspunsul așteptat 

la discursurile lui Petru și Pavel. În primele sale predici, Petru cheamă poporul iudeu și 

pe stăpâni la pocăință pentru păcatul de a refuza și omorî pe Mesia, Alesul, Iisus (FA 

2,36-39; 3,17-21; 5,29-32) , și de a se încrede deplin în El. Evreii din diaspora nu sunt 

implicați: beneficiile morții lui Iisus și înălțarea sunt prezentate lor ca „eliberare” din 

păcatele comise sub Legea lui Moise (FA 13,27-39). Popoarele sunt chemate la 

pocăință pentru ignoranța de care au dat dovadă mai înainte față de Dumnezeu (în ciuda 

auto-revelației lui Dumnezeu în creație, FA 17,26-27; cf. Rom. 1) și pentru închinarea 

la idoli, din moment ce adevărata cunoaștere a lui Dumnezeu le este acum accesibilă 

prin misiunea creștină (FA 14,15; 17,24-31; cf. 1 Tes. 1:9-10). J. Bailey  observă, pe 

bună dreptate, că atât pentru popoare cât și pentru evrei, în FA, pocăința înseamnă 

angajamentul față de un comportament etic (FA 26,20), precum și asimilarea noilor 

oameni pe care îi formează Dumnezeu (FA 2,38-42), lucru simbolizat prin Botez. 

Rezultatul pentru ambele grupuri, ce se regăsesc în același popor al lui Dumnezeu, este 

„viața” (FA 11,18) și „iertarea păcatelor” (FA 5,19), așa încât noul popor ales al lui 

Dumnezeu să poată primi binecuvântările promise ale „noilor vremi” (FA 3,19).  

În Evanghelii, Ioan Botezătorul a izbucnit pe scena Israelului „propovăduind 

botezul pocăinței și al iertării de păcate” (Mc 1,4; Lc 3,3). Mesajul lui urgent a fost 

„Pocăiți-vă, căci s-a apropiat Împărăția Cerurilor” (Mat 3,2). Cei care au venit să se 

boteze au fost avertizați însă, „Aduceți roada bună în păstrarea pocăinței” (Lc 3,8). Aici, 

elemenyul de bază al schimbării intelectuale în metanoia este evidentă. Este de 

asemenea evident că „fructul” comportamental (adică, viața reînnoită) este așteptat să 

crească în granițele pocăinței.  

La începutul activității sale, însuși mesajul lui Iisus s-a exprimat în feluri 

similare. Asemenea Botezătorului, el afirma „Pocăiți-vă, căci Împărăția [...] este 

aproape” (Mat. 4,17). Misiunea lui s-a bazat pe chemarea „păcătoșilor la pocăință” (Lc 

5,32). Sensul acesteia este clarificat la Mc 1,15, „Pocăiți-vă și credeți Evangheliei”. 

Orice înțeles al pocăinței (metanoeo) nelegat de credința în Evanghelie este departe de 

mesajul deplin al Evangheliei.  

Pe de altă parte, afirmațiile lui Iisus și ale Apostolilor Săi uneori folosesc ideea 

de metanoia pentru a include credința (Mc 6,12). În sens real, „Pocăința și credința sunt 

două fețe ale aceleiași monede” . Problema ar putea fi simplificată la posibilitatea de „a 

se pocăi” sau „a pieri” (Lc 13,3, 5), „a se pocăi” sau a merge „în iad” și a se „chinui” 

după moarte (Lc 16,23, 28, 30). Pentru păcătoșii ce se vor pocăi, totuși, există „bucurie 



13 
 

în Rai” (Lc 15,7, 10). Astfel, se poate concluziona că, în Evanghelii, metanoia este 

folosit pentru întregul răspuns legat de viața cea de veci, incluzând credința, atunci când 

nu se specifică. De asemenea, marele răspuns de la finalul Evangheliei lui Luca se 

citește „Pocăința și iertarea păcatelor vor fi propovăduite în numele Lui la toate 

popoarele” (24,47). 

La nivel uman, pocăința sinceră (metanoeo) pentru păcatul interpersonal 

necesită iertare, după învățătura lui Hristos (Lc 17,3-4). În mod surprinzător, 

Evanghelia lui Ioan nu conține vreo referință cu privire la pocăință în nici o dimensiune, 

ideea pare să fie inclusă în conceptul lui Ioan cu privire la credință.  

Cele trei utilizări ale lui metamelomai în Evanghelii sunt instructive.  La Mat 

21,29, 32, sensul acestuia este similar, deși nu echivalent cu metanoeo. La Mat. 27,3 

„remușcarea” lui Iuda nu are „puterea de a depăși operația distructivă a păcatului” . 

Acest exemplu „clarifică faptul că metamelomai și metanoeo nu au sensuri identice în 

Noul Testament” . 

În asentiment cu Sf. Ioan Botezătorul, predica lui Petru la Cincizecime în FA 

îndeamnă, „Pocăiți-vă și vă botezați [...] ca să vi se ierte păcatele” (Fapte 2,38). Alte 

utilizări ale cuvântului leagă pocăința nu numai de iertare (5,31), dar și de „credința în 

Domnul nostru Iisus” (20,21) și de „viață”, ca rezultat al pocăinței (11,18). La Fapte 

17,30-31, Pavel în Areopag amintește porunca lui Dumnezeu ca „toți oamenii să se 

pocăiască” sau să fie drept judecați. În paralel, față de fenomenele din Evanghelii, 

pocăința la Fapte poate fi complementară credinței (17,30) și să ducă la iertarea de 

păcate (2,38; 5,31) și la viața de veci (11,18).  

Alte două pasaje prezintă verbul epistrepho ca fiind asemănător lui metanoeo. 

La FA 3,19, se înregistrează oferta lui Petru față de de Israel, „Pocăiți-vă [...] și vă 

întoarceți la Dumnezeu, ca să vi se ierte vouă păcatele.” Explicația lui Pavel pentru 

misiunea sa apostolică la Agrippa în FA 26,18 clarifică această întoarcere (epistrepho), 

„de la întuneric la lumină”, de la puterea lui Satan la Dumnezeu pentru a primi iertarea 

păcatelor. Ascultarea apostolilor față de această poruncă înseamnă că el propovăduia 

celor ce îl ascultau „să se pocăiască și să se întoarcă la Dumnezeu, dovedind pocăința 

lor prin fapte” (FA 26,20). Aici, de asemenea, avem de a face cu așteptarea ca cel care 

își schimbă gândirea (metanoeo) cu privire la Evanghelie și se întoarce (epistrepho) la 

Domnul va prezenta un stil de viață „convertit” (cf. Lc 3,8).  

Literatura paulină rareori folosește termeni pentru pocăință, iar Epistolele lui 

Ioan, deloc. Pentru Pavel, la fel ca și pentru Ioan, pocăința este inclusă în credință  (IDB 



14 
 

4,34). Pe lângă multe folosiri obișnuite (Rom. 2,4; 2 Cor. 12,21; 2 Tim. 2,25), Pavel 

contrastează puternic metanoeo și metamelomai la 2 Cor. 7,8-10.  

Autorul Epistolei către Evrei se referă la Dumnezeu „care nu se va schimba la 

minte” (7,21) și Esau, care nu se poate pocăi (12,17). El de asemenea vorbește de  

pocăința fundamentală inițială (6,1) și de imposibilitatea absolută de întoarcere la 

punctul primei pocăințe (6,6). Petru îl descrie pe Dumnezeu cel răbdător, care dorește 

„ca toți oamenii să se mântuiască” (2 Pet. 3,9), incluzând aparent iertarea și mântuirea 

(1 Tim. 2,4). Din nou, ideea de bază a schimbării minții este demonstrată în epistole.  

Epistolele către Biserici în provincia Romană a Asiei în cartea Apocalipsei 

conțin opt folosiri ale verbului „a se pocăi” (2,5, 22; 3,3, 19). Porunca slăvită a lui 

Hristos de pocăință este direcționată Bisericii calii a Laodiceii (3,19), dar de asemenea 

către Biserica cea mare a efesului (2,5), care și-a „părăsit prima iubire” (2,4). Toate 

aceste Biserici păcătoase au nevoie să-și schimbe modul de a gândi și să aducă roadele 

pocăinței (Lc 3,8; FA 26,20), întorcându-se din nou către Hristos.  

Din păcate, ultimele mențiuni ale lui „a se pocăi” (metanoeo) în Noul Testament 

prezintă o masă de oameni nepocăiți în timp ce mânia lui Dumnezeu este revărsată peste 

pământ (Ap. 9,20, 21; 16,9, 11). În loc să se întoarcă la Domnul, în credința pocăită 

prin răbdarea să desăvârșită (2 Pet. 3,9) sau să fie scăpați de judecata Sa cea dreaptă, 

acești păcătoși au continuat faptele lor de condamnat (9,20, 21) și l-au blestemat pe 

Dumnezeu, în loc ca să-L slăvească (16,9, 11). 
 

Bibliografie 
 

1. Ap-Thomas, D. R., „Some Aspects of the Root HNN in the Old Testament”, 
în Journal of Semitic Studies (1957), 2, pp. 128-148. 

2. Attias, J.C., Conversions d'écrivains. Mélanges de Science religieuse, 1999. 
3. Aubin, P., Le Probleme de la �coversation�, etude sur un theme commun a 

l�hellensime et au christianisme des trois premieres siecles, Beauchesne, 
1963. 

4. Bailey, J. N., Repentance in Luke-Acts, unpublished Ph .D. dissertation, 
University of Notre-Dame, 1993. 

5. Baird, J. A., “A Pragmatic Approach to Parable Exegesis”, Journal of Biblical 

Literature76, 1957, pp. 201-207. 
6. Bart, G., „Pistis in hellenistischer Religiosität”, în Zeitschrift fur die 

neutestamentliche Wissenschaft 73, 1987. 
7. Bauer, J. B. „Conversion”, în J. B. Bauer (ed.), Encyclopaedia of Biblical 

Theology, Vol. 1, 1970.  



15 
 

8. Blaquard, Jean-Luc, „Tipuri tradiționale de convertire. Abordare filosofică și 
teologică”, în Convertirea religioasă, Emmanuel Godo (coord.), traducere de 
Nicoleta Petuhov, Editura Anastasia, București, 2002. 

9. Blomberg, Craig L., The Parables of Jesus: Curent Trends and Needs in 

Research, în Studying the Historical Jesus: Evoluations of the State of Curent 

Research, Unice Chilton & Craig A. Evans (Eds.), NTTS. vol. 19, Leiden, E. 
J. Birill, 1994. 

10. Bultmann, R., „Pistis”, în Theological Dictionary of the New Testament, vol. 
6, G. Kittel and G. Friedrich, Grands Rapids, 1973. 

11. Carlston, C. E., „Eshatology and Repentance in the Epistle to the Hebrews”, 
în Journal of Biblical Literature 78, 1959. 

12. Chadwick, H., Early Christian Thought and the Classical Tradition, London, 
1966. 

13. Chamberlain, W.D., The Meaning of Repentance, 1943. 
14. Constantineanu,  Corneliu, Trăiți în pace. Dimensiunea socială a reconcilierii 

în teologia paulină, Risoprint, Cluj-Napoca, 2013. 
15. Davis,  P.M., L.R. Rambo, „Converting: Toward a Cognitive Theory of 

Religious Change”, în K. Bulkeley (ed.). Soul, Psyche, Brain: New Directions 

in the Study of Religion and Brain-Mind Science, Palgrave, New York, 2005. 
16. Fitzgerald, John T., „Paul and Paradigm Shifts: Reconciliation and Its Linkage 

Group”, în Troels Engberg-Pedersen (ed.), Paul Beyond the 

Judaism/Hellenism Divide, Louisville, Westminster John Knox Press, 2001. 
17. Gerhardsson, B., The Good Samaritan The Good Shepherd?, Coniectanea 

Neotestamentica, 16, 1958. 
18. Heirich, M., „Change of Heart: A Test of Some Widely Held Theories About 

Religious Conversion”, în The American Journal of Sociology, vol. 83, nr. 3, 
1977. 

19. Kraus, Hans-Joachim, Teologia de los Salmos, trad. de Victor A. Martinez de 
Lapera, Ediciones Seguime, Salamanca, 1996. 

20. Krengel, J., “Marshal”, The Jewish Universal Encyclopedia, 1939, VII, pp. 
394-409. 

21. Perrin, N., “Historical Criticism, Literary Criticism and Hermeneutics in the 
Interpretation of the Parables of Jesus and the Gospel of Mark Today”, 
Journal for Religion 52, 1972.  

22. Sava, Pr. Viorel, Taina mărturisirii în riturile liturgice actuale, Ed. Trinitas, 
Iaşi, 1999.  

23. Schniewind, J., „The Biblical Doctrine of Conversion”, în Scottish Journal of 

Theology 5, 1952, pp. 267-281. 
 

 


