
1 
 

UNIVERSITATEA ˶OVIDIUS˝ DIN CONSTANȚA 

FACULTATEA DE TEOLOGIE  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

EVOLUȚIA MONAHISMULUI ÎN ȚARA ROMÂNEASCĂ DE LA 
SFÂNTUL GHEORGHE DE LA CERNICA († 1806) PÂNĂ LA 

SFÂNTUL CALINIC DE LA CERNICA († 1868) 
 

TEZĂ DE DOCTORAT 
-REZUMAT- 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

Coordonator de doctorat,  
 
Pr. prof. univ. dr. Nechita RUNCAN 
 

 

                          
Doctorand, 

                                                                                                                        Daniela 

Niculina ZAHARIA 
 
 
 
 
 

CONSTANȚA 

2015 



2 
 

 

         Introducere ….………………………………………………............ p. 2 

 

     Capitolul I. Retrospectivă istorică asupra monahismului românesc până la 

Sf. Gheorghe de la Cernica ................................................................ p. 15 

     Capitolul II. Monahismul în istoriografia românească ................ p. 85 

     Capitolul III. Trăsături definitorii ale monahismului românesc de la Sf.        

Gheorghe de la Cernica și până la Sf. Calinic Cernicanul .................. p. 123 

     Capitolul IV. Personalitatea ascetică și mistică a Sfântului Gheorghe de la 

Cernica ............................................................................................... p. 140 

     Capitolul V. Personalitatea ascetică și mistică a Sfântului Calinic 

Cernicanul ........................................................................................... p. 149 

    Capitolul VI. Vetre monahale în Țara Românească în secolele XVIII-XIX 

............................................................................................................ p. 167 

 Concluzii .......................................................................................... p. 174 

 Anexe ................................................................................................ p. 186 

   Bibliografie …………………………………………………………..... p. 194 

 

 

 

  

 



3 
 

Evoluția monahismului în Țara Românească de la Sfântul Gheorghe 

de la Cernica († 1806) până la Sfântul Calinic de la Cernica († 1868) 
 

Biserica și rolul ei în societate a preocupat în egală măsură pe teologi, istorici, filosofi, 

sociologi sau filologi, aceștia relevând dimensiunea culturală și, îndeosebi, cea de proveniență 

monastică, clericii fiind autorii primelor manuscrise și tipărituri de pe întreg cuprinsul românesc. 

 1. Introducere 

 a. Problematica studiului 

Lucrarea Evoluția monahismului în Țara Românească de la Sfântul Gheorghe de la 

Cernica (†1806) până la Sfântul Calinic de la Cernica (†1868), după o succintă prezentare 

referitoare la apariția și continuitatea monahismului nord-dunărean în contextul organizării 

ecleziale, își propune să prezinte dezvoltarea vieții monastice, care culminează cu formele 

specifice, însușite sub auspiciile curentului isihast paisian, prin activitatea cultural-bisericească 

promovată de Sfântul Gheorghe de la Cernica și de discipolul acestuia, Sfântul Ierarh Calinic de 

la Cernica. 

b. Dialog: teologie-filologie-istorie 

Contribuția mănăstirilor la dezvoltarea culturii românești explică preocuparea 

cercetătorilor teologi, istorici și filologi, tema revendicând o cercetare interdisciplinară. Astfel, 

cele mai vechi manuscrise au provenit din mănăstiri încă din secolele XIII-XIV, iar numărul 

ridicat de manuscrise care au circulat în Țările Române ilustrează existența unui număr 

considerabil de cărturari care au inițiat chiar o anumită artă a scrisului, diferită de celelalte 

manuscrise din țările slave1. 

Cultura românească s-a dezvoltat în strânsă legătură cu Biserica, prin intermediul 

mănăstirilor, în cadrul acestora fiind înființate școli care au oferit ceea ce se poate numi o 

˶instrucție elementară˝2.  

Beneficiare ale privilegiilor acordate de domnitori, prin numeroasele acte de binefacere în 

care monahii erau implicați în activități sociale și misionare, centrele monahale  românești au 

                                                 
1 Simion Reli, Cultura religioasă în mănăstirile noastre voievodale, Extras din rev. „Candela‟, LV-LVI, 1944-1945, 

p.8. 
2 Petre P. Panaitescu, Interpretări românești. Studii de istorie economică și socială, Editura de Stat, București, 1947, 

p. 23. 



4 
 

contribuit nu doar la relevarea caracterului social-caritabil al Bisericii, ci îndeosebi la creionarea 

unui profil cu un pronunțat caracter cultural al acesteia. 

În acest sens, recunoașterea misiunii social-culturale a monahismului românesc stă la 

baza dialogului unitar teologie-istorie-filologie.   

2. Argumentum 

Motivația alegerii acestei teme este dată de însăși calitatea de monahie din care a izvorât 

interesul de a cerceta despre debutul și continuitatea monahismului în spațiul românesc, 

monahismul muntean din epoca celor doi Sfinți Stareți cernicani, Gheorghe (†1806) și Calinic 

(†1868), reprezentând, sub puternica înrâurire a curentului isihast paisian, o  perioadă pe cât de 

critică, pe atât de strălucitoare.  

În acest sens, pe lângă aspectul subiectiv al alegerii temei cu privire la viața monahală, 

alte particularități de ordin obiectiv au în vedere abordarea acestui subiect, în cadrul societății 

contemporane atât de desacralizată și secularizată. 

Bunăoară, cercetarea de față își propune să prezinte, pe lângă rolul evident al mănăstirilor 

în dezvoltarea și promovarea culturii românești, și unele aspecte mai puțin favorabile, susprinse, 

îndeosebi, în perioada premergătoare activității cultural-spirituale a Sfântului Paisie 

Velicicovschi, personalitate spirituală providențială într-o epocă în care anticlericalismul 

românesc câștiga adepți datorită ˶invaziei grecești în antereu˝3 și închinării averilor mănăstirești 

marilor Biserici ale Răsăritului. 

Mănăstirile caracterizate drept ˶copiii răsfățați ai domnilor și boierilor˝4 au ajuns 

realmente să dețină cu timpul ˶averi colosale˝5, atât de tentante pentru greci, la baza acestora 

stând imunitățile acordate încă din timpul domniei lui Neagoe Basarab (1512-1521), ele fiind 

scutite de dări și dijme pe produse și primind în plus și veniturile de la orașe și de la pescuitul din 

bălți.  

         De aceea, egumenii de naționalitate greacă, susținuți de Patriarhia din Constantinopol, 

ajung să conducă mănăstirile românești, fenomen care se răsfrânge asupra întregii noastre 

                                                 
3 Nichifor Crainic, Puncte cardinale în haos, Editura Timpul, Iași, 1996, p. 54. 
4 Ioan Bogdan, Luptele românilor cu turcii până la Mihai Vitezul, ( Două conferințe: 25-29 ianuarie, 1898), Editura 

Librăriei Sorecŭ & Comp., 1898, p. 59. 
5 Ibidem. 



5 
 

Biserici, prin ceea ce Nichifor Crainic numea ˶știrbirea prestigiului bisericesc˝6, fenomen 

început o dată cu Regulamentul Organic, motiv pentru care ierarhii români au depus o luptă 

neobosită pentru ˶apărarea tradițiilor și obiceiurilor canonice˝7 ale Bisericii românești, după 

cum reiese din cele prezentate și în lucrarea de față.   

Astfel, pentru această epocă poate fi evidențiat faptul că la Cernica, sub auspiciile 

curentului isihast paisian, Starețul Gheorghe (†1806), format la Neamț, în școala Sfântului Paisie 

Velicicovschi (†1794), reorganizează viața de obște, iar prin activitatea cărturărească de copiere 

și traducere, desfășurată împreună cu ucenicii săi, revigorează viața monahală munteană și, 

totodată, contribuie la promovarea românismului și întărirea conștiinței naționale.  

3. Dificultatea pe care am întâmpinat-o a constat în selectarea și sistematizarea 

materialelor, remarcabil fiind rolul cultural și spiritual atribuit mănăstirilor românești până în 

secolul al XIX-lea, dat fiind însuși faptul că tot ceea ce s-a redactat în limba română a fost 

realizat, îndeosebi, de către slujitorii Bisericii8, principalii autori fiind călugării, cei care au 

împletit atât de armonios activitatea de copiști, traducători ori tipografi cu înalta trăire 

duhovnicească, specifică vocației monahale. 

4. Obiectivele urmărite în elaborarea prezentei teze au în vedere: 

1. - evidențierea rolului mănăstirilor în păstrarea și promovarea valorilor morale și 

culturale românești; 

2. - prezentarea conlucrării atât de firești dintre Biserică și Stat, realizată prin intermediul 

personalităților monastice, care s-au impus prin calitățile intelectuale și ținuta spiritual-morală, în 

epoca atât de zbuciumată a primei jumătăți a secolului al XIX-lea; 

3. - rememorarea principiile vieții monahale, care, pentru societatea actuală, sunt 

prezentate din ce în ce mai desuete; 

5. Originalitatea temei 

Prezenta cercetare nuanțează aspectele vieții monahale din perioada de strălucire a 

monahismului muntean, dezvoltat sub profunda înrâurire a curentului isihast paisian, într-o epocă 

de evidente tendințe anticlericale, secularizante, premergătoare deposădării de averi a 

                                                 
6 Nichifor Crainic, Puncte cardinale ...,  p. 54. 
7 Nicolae Iorga, Istoria Bisericii Românești și a vieții religioase a Românilor, Editura Junimea, Iași, 2001, p. 815. 
8 Nichifor Crainic, Puncte cardinale ..., p. 54. 



6 
 

mănăstirilor, dar și de autoritatea spirituală, atât de similare cu actualul curent propagat în 

societatea românească contemporană.  

6. Actualitatea temei 

În epoca noastră, când materia domină spiritul, iar Biserica este îngenunchiată de 

propaganda mediatică secularizantă și denigratoare, tributară principiilor vechiului regim 

comunist, care a transformat mănăstirile în cooperative de producție, ospicii sau închisori, 

vitregindu-le de valoarea lor spiritual-culturală prin care au servit neamului românesc de secole, 

este imperioasă nevoia de a rememora atmosfera de reală ˶dogoare spirituală˝9, degajată de 

paisieni în Țara Românească, prin învederarea activității cărturărești și duhovnicești întreprise în 

vederea reafirmării conștiinței naționale a românilor de pretutindeni.  

7. Etape de cercetare 

Cercetarea de față este structurată în șase capitole și se are în vedere nuanțarea rolului 

monahismului în istoria neamului românesc, o dată cu debutul său timpuriu în Scythia Minor, 

care s-a dezvoltat firesc, în strânsă interdependență cu evoluția structurilor ecleziale de pe întreg 

teritoriul carpato-danubian.  

Capitolul I – Retrospectiva istorică asupra monahismului românesc până la Sfântul 

Gheorghe de la Cernica prezintă succint contextul organizării ecleziale în Scythia Minor 

(Dobrogea de azi), provincie care s-a afirmat prin ierarhii tomitani, Bretanion și Teotim I, ei 

înșiși asceți instruiți în centrele monahale istro-pontice, cei care și-au atras prietenia Sfinților 

Părinți din veacul al IV-lea, cel dintâi- a Sfântul Vasile cel Mare, iar Teotim I - a Sfântul Ioan 

Gură de Aur. 

Monahismul daco-roman a luat ființă într-un cadru ecleziastic organizat, în prima  provincie 

sud-dunăreană, Scythia Minor (Dobrogea), creștinată chiar de Sfântul Apostol Andrei. 

Numeroase vestigii arheologice aduc mărturie despre creștinismul nord-dunărean și despre 

viața monahală care s-a dezvoltat și a evoluat, fără întrerupere, până la întemeierea Statelor 

medievale românești și recunoașterea celor două Biserici, cea din Țara Românească în 1359, iar 

cea din Moldova, în anul 1401. 

În acest sens, însuși Actul martiric al Sfinților Epictet Preotul și Astion Monahul, martirizați 

la Halmiris (Murighiol, Tulcea) în anul 290, certifică existența timpurie a monahismului în 

spațiul danubiano-pontic. 
                                                 
9 Idem, Teologie și filosofie, Editura Aius Printed, Craiova, 2010, p. 190. 



7 
 

Din secolul al IV-lea datează complexul monahal de la Ibida (Slava Rusă, județul 

Tulcea), iar din secolul al V-lea alt așezământ monastic, situat la 3 km de satul Dumbrăveni 

(Tulcea).  

În plus, evocând viața călugărului ortodox scit (daco-roman), Sfântul Ioan Casian din 

Vicus Casiani, acesta, în a doua jumătate a secolului al IV-lea, era monah viețuitor într-o 

mănăstire de lângă cetatea Hristriei, pe Valea Casimcei, ceea ce ilustrează faptul că viețuirea 

chinovială nu constituia o noutate pentru monahii sciți (dobrogeni). 

Aceștia, bunăoară, adoptaseră acest tip de organizare monastică de la Sfântul Vasile cel 

Mare (330-379), ale cărui Reguli le vor fi adoptat încă din timpul păstoririi ierarhului tomitan 

Bretanion (~† 380-381), ucenicul acestui Sfânt Părinte capadocian. 

Existența vieții monahale este atestată de însăși continuitatea creștinismului nord-

dunărean, care este certificat de bogatul inventar arheologic, începând cu secolul al III-lea la 

Barboși (județul Galați) ori la Slăveni (județul Olt), continuând până la Porolisum (Moigrad, 

Sălaj) sau în satul Densuș de lângă Sarmizegetusa. 

De altfel, nenumărate obiecte pentru exercitarea cultului creștin au fost descoperite și în 

secolele V-VII, pornind de la Sucidava (județul Olt) și până la Davideni (județul Neamț) și 

până la Budureasca (județul Prahova), Băleni (județul Dâmbovița) sau Luciu (județul 

Ialomița), tot atâtea mărturii de viața creștină. 

Nici Transilvania nu este vitregită de o astfel de bogăție a inventarului arheologic de 

factură creștină din această perioadă, după cum dovedesc și vestigiile de la Dej, Turda, Cluj 

ș.a. .   

Continuitatea monahismului este atestată de inscripțiile incizate în bisericuțele din cretă 

ale complexului monahal de la Basarabi-Murfatlar (județul Constanța), databile din secolele 

IX-XI, conform inscripției de la intrare, care prezintă încrustat cu caractere chirilice anul 

6500 (992). 

De asemenea, sigiliile mitropoliților Anicet și Vasile, datând din secolele IX-XI, care 

păstrează titulatura de Mitropolit de Tomis, înainte de impunerea celei de Constantia, 

începând cu secolul al X-lea, ilustrează încă o dată continuitatea organizării ecleziale, dată de 

însăși importanța Scaunului mitropolitan de la Tomis pentru întreg spațiul nord-dunărean. 



8 
 

Persistența organizării bisericești, în ciuda oricăror vicisitudini este relevată și de 

descoperirea ruinelor bisericii de la Dinogeția-Garvăn ridicată după anul 1037, când s-a 

înregistrat marea invazie pecenegă. 

Și în Banat întâlnim urmele unei fervente vieți creștine date de înalțarea la Morisena 

(Cenadul de astăzi) a mănăstirii cu hramul ˶Sfântul Ioan Botezătorul˝, de către cneazului 

Ahtum, în anul 1002. 

Întreg teritoriul locuit de români pulsa de o autentică viață creștină, iar munții erau 

însuflețiți de rugăciunile și nevoințele sihaștrilor care au lăsat dovezile acestei perpetuări prin 

peșterile împodobite astfel cu nenumărate simboluri creștine, după cum sunt cele din 

ținuturile buzoiene, datând din secolele III-IV, de la Aluniș, Peștera lui Iosif, Peștera lui 

Dionisie ș.a.m.d. . 

În sprijinul continuității vieții monahale, în contextul unei inerente organizări ecleziale, 

vine însăși toponimia prezentând localități atât de sugestive în acest sens, precum Călugăru, 

Valea Călugărească, Chilia, Mănăstirea și exemplele pot continua. 

Dovada unei reale organizări ortodoxe este dată și de scrisoarea papei Inocențiu III, care, 

în anul 1205 menționa pe domeniul familiei bihorene Bâlea chiar o episcopie ortodoxă, 

compusă din episcop, protopop, preoți și monahi, bunăoară. 

În plus, această prezență incomodă este semnalată și de papa Grigorie IX, în scrisoarea sa 

din 1234 către regele ungar Bela, în care menționează pe ˶pseudo-episcopii˝ din Curbura 

Carpaților.  

Și în Maramureș, în localitatea Peri exista o altă ctitorie a voievozilor Baliță (Balc) și 

Drag, mănăstirea ˶Sfântul Arhanghel Mihail˝, închinată de aceștia, în 1391, Patriarhiei 

Ecumenice din Constantinopol.  

Bunăoară, înaintea recunoașterii celor două două Mitropolii din Țara Românească (1359) 

și Moldova (1401), avem tot atâtea certificate de continuitate a vieții bisericești organizate în 

care viața monahală constituie o prezență de netăgăduit.  

Astfel, Vodița Sfântului Nicodim de la Tismana (†1406), prima mănăstire recunoscută 

oficial, este ridicată pe ruinele unei biserici anterioare, Starețul Nicodim fiind numai 

reorganizator, după model athonit, al unei vieți monastice deja existente. 



9 
 

Trăsătura specifică a acestei reorganizări este dată de principiul samovlastiei, conform 

căruia starețul trebuie să fie ales de frații comunității monahale respective, fără vreun 

amestec extern, fie din partea ierarhului local, fie din partea domnitorului.  

Starețul de la Vodița inaugurează rânduiala athonită în viața monahală românească. 

Astfel, întreaga activitate nicodimiană, sub influența curentului isihast din epocă, se distinge 

prin împletirea vieții chinoviale cu cea anahoretică, imprimând monahismului un evident 

caracter cultural prin traducerile și copierile de manuscrise, aceasta constituind preocuparea 

majoră a monahilor aflați sub conducerea sa. 

Acest avânt cultural, care a cuprins toate provinciile românești, va fi reluat în secolul al 

XIX-lea de Starețul Paisie Velicicovschi de la Neamț, alt călugăr providențial pentru 

monahismul românesc. 

Capitolul II – Monahismul în istoriografia românească prezintă, începând de la 

documentele domnești emise încă din timpul domniei lui Vladislav-Vodă, o dată cu ctitoriile 

nicodimiene de la Vodița și Tismana și continuând cu diversele opinii ale istoricilor, 

filologilor și scriitorilor români contemporani. 

Bunăoară, dintre istorici, Nicolae Iorga se distinge prin generozitatea sa specifică în ceea 

ce privește Biserica românească, în general, prezentând monahii asemenea unor ˶harnice 

albine mănăstirești care țineau să câștige pentru o cultură superioară o țară întreagă˝10. 

Spre deosebire de acesta însă, filologul slavist Ioan Bogdan, numea călugării și 

mănăstirile ca pe ˶copiii răsfățați ai domnilor și boierilor˝11. 

Însă Nicolae Iorga evidențiază rolul mănăstirilor și importanța pe care domnitorii, precum 

Mircea cel Bătrân, o acordau acestora, îndeosebi pentru poziția lor strategică. Privilegiile 

întărite de Mircea pentru cele două mănăstiri oltene, Vodița și Tismana, alături de cele 

acordate mănăstirilor Cozia și Cotmeana, se datorează și poziției pe care acestea o dețineau, 

constituindu-se în adevărate fortificații. Astfel, dacă Vodița stăpânea la Porțile de Fier și 

Tismana la pasul gorjean al muntelui, mănăstirile Călimănești, Cozia și Cotmeana ˶păzeau și 

vadul Oltului și drumul către cetatea de Scaun a țării˝12. 

                                                 
10 Nicolae Iorga, Istoria Bisericii românești și a vieții religioase a românilor, vol. I, ediția a doua (revăzută și 

adăugită), Editura Ministerului de Culte, București, 1929, p. 44. 
11 Ioan Bogdan, Luptele românilor cu turcii ..., p. 59. 
12 Nicolae Iorga, op. cit., p. 47. 



10 
 

Pentru unii, bogatele donații ar fi constituit un pretext pentru domnie, care urmărea, de 

fapt, atragerea mănăstirilor de partea sa13. 

O dată cu înscăunarea în Țara Românească  a lui Radu cel Mare (1496 -1508), după 

Sinodul mixt de la Târgoviște din 1503, convocat de mitropolitul Nifon (1502-1505), fostul 

patriarh al Constantinopolului, se va impune un nou mod de organizare a mănăstirilor. 

Acestea vor trece sub autoritatea ierarhiei bisericești, ea însăși dependentă de autoritatea 

domnească, aflată acum în plin proces de centralizare a Statului14. 

Aceste aspecte ale centralizării, surprinse de Petre P. Panaitescu, sunt evidențiate în 

timpul domnitorilor Vlad Țepeș și Radu cel Mare, în Țara Românească, Ștefan cel Mare, în 

Moldova, iar în Transilvania, de Ioan de Hunedoara - perioadă în care domnia se sprijină pe 

biserică și pe marea boierime15. 

De pildă, Ștefan cel Mare (1457-1504), care continuă tradiția înzestrării ctitoriilor sale, 

dar și a altor mănăstiri, va oferi mănăstirii Putna sate și donații care se ridică la suma de 

5.075 de zloți16, conform cercetărilor. Și nu întâmplător beneficiază de aceste donații, 

deoarece Putna va deveni ˶cea dintâi mănăstire a țării˝17 și ˶un centru de activitate 

cărturărească, de iradiere intelectuală˝, anticipând ˶șirul lung al călugărilor cărturari, care 

s-au succedat în a doua jumătate a secolului al XV-lea și în secolul al XVI-lea˝18. 

Puterea economică fiind concentrată în mâinile domnitorului, daniile către mănăstiri se 

făceau din vistierie și din depozitele Curții domnești19. Și, în acest sens, Biserica, beneficiară a 

atâtor privilegii, prin intermediul mănăstirilor, realizează numeroase acte de binefacere, la care 

se adaugă activitatea cărturărească. Astfel, întreaga ei misiune din Evul Mediu, după cum este 

                                                 
13 Istoria literaturii române. Folclorul. Literatura română în perioada feudală (1400-1780), Editura Academiei 

Române, București, 1964, p. 234.  
14 Ibidem, p. 252. 
15 Petre Panaitescu, Începuturile și biruința scrisului în limba română, Editura Academiei Române, 1965, p. 46. 
16 Alexandru I. Gonța, Unele aspecte ale politicii interne a lui Ștefan cel Mare, în rev. ˶Studii˝ (Revista de Istorie), 

X, București,  1957, nr. 4, p. 95. 
17 M. Berza, Pentru o istorie a vechii culturi românești (Culegere de studii), editată, cu introducere și note de Andrei 

Pippidi, Ed. Eminescu, București, 1985, p. 34. 
18 Ibidem, p. 38. 
19 Petre P. Panaitescu, Contribuții la istoria culturii românești, ed. îngrijită de Silvia Panaitescu, prefață, note și 

bibliografie de Dan Zamfirescu, Editura Minerva, București, 1971, p. 41. 



11 
 

caracterizată de către Petre Panaitescu în contextul istoriei culturii românești, reprezintă o ˶operă 

imensă și de mare importanță istorică˝20.  

 Capitolul III – Trăsături definitorii ale monahismului românesc de la Sfântul Gheorghe 

de la Cernica și până la Sfântul Calinic Cernicanul, pornind de la Sf. Paisie Velicikoschi (1722-

1794), cel care a influențat viața ascetică din toate cele trei Țări Române, începând din secolul al 

XVIII-lea și până astăzi, întregul capitol se centrează pe învățătura isihastă paisiană cea care, 

prin activitatea discipolilor Starețului Paisie, mitropoliți și stareți, insuflă monahismului 

românesc un nou avânt spiritual și cultural.  

          Deși ˶nu a fost un inovator sau reformator˝21, Sfântul Paisie de la Neamț a rămas în 

conștiința Bisericii noastre românești ˶un reamintitor al marilor principii de existență a vieții 

monahale˝22. Această ˶nouă trudă culturală˝ întreprinsă în mănăstirile românești s-a concretizat 

în ˶întregul șir de prelați, buni călugări și sprijinitori ai scrisului românesc, (…), de la neuitatul 

Veniamin Costachi până la asprul monah, (…), care a fost Mitropolitul Iosif al Moldovei˝23. 

          Bunăoară, paisienii, începând de la Starețul Gheorghe de la Cernica și continuând cu 

Mitropolitul Țării Românești, Grigorie Dascălul, cu Veniamin Costache, Mitropolitul Moldovei, 

au promovat atât învățătura isihastă paisiană, cât și curentul de revigorare a vieții monahale de 

obște prin rânduielile inițiate pentru o mai bună organizare. 

Regulile Starețului Paisie cuprinse în 28 de puncte, constituie mai multe imperative 

referitoare la viața de obște, ascultare, smerenie, sărăcie, slujbe după tipic, respectarea pravilei 

călugărești, mărturisirea gândurilor în fața duhovnicului24, condiții fără de care viața monahală 

nu poate evolua.  

Între aceste dispoziții, prima regulă are în vedere săracia de bună voie și preocuparea 

starețului în asigurarea nevoile materiale în scopul evoluției spirituale a fraților, pentru cea de a 

doua regulă având să accentueze încă o dată ascultarea necondiționată față de superiori25.  

                                                 
20 Ibidem. 
21 Ioan Ivan, Actualitatea "Așezămintelor" Starețului Paisie Velicicovschi, în rev. ˶Mitropolia Moldovei și Sucevei˝, 

XXX, Iași, 1957, nr. 8-9, p. 610. 
22 Ibidem. 
23 Șt. Berechet, Autobiografia Starețului Paisie Velicikovski, Iași, 1918, p. II. 
24 Pr. prof. univ. dr. Mircea Păcurariu, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol., II, Ed. Trinitas, Iași, 2004, p. 492. 
25 Pr. Ilarion V. Felea, Paisie și paisianismul, Cluj, 1940, p. 20. 



12 
 

Principiile și regulile disciplinare paisiene, aflate la baza reformei monahale inițiate la 

Athos și continuată la noi, ˶sunt simple, dar severe˝26. Astfel, ele presupun în biserică, în primul 

rând, evlavie sinceră, caracterizată prin prezența permanentă la slujbe, citire și cântare în liniște, 

iar în al doilea rând, în afara programului liturgic, lucru manual în smerenie și tăcere, obediență 

față de stareț, compătimire față de toți27, caracteristici specifice acestei vieți de totală consacrare.    

         Bunăoară, Starețul Paisie reactualizează rânduiala athonită impusă de Sfântul Nicodim de 

la Tismana în secolul al XIV-lea. 

La rândul său, Starețul Gheorghe, discipol al Starețului Paisie de la Neamț, instruit, de 

asemenea, la Muntele Athos,  va continua la Mănăstirile Cernica și Căldărușani activitatea de 

promovare a principiilor monahale paisiene, bazate pe ascultare și muncă, el însuși o ˶minunată 

pildă cu lucrul și cu cuvântul˝28.  

Împreună cu cei 103 viețuitori, a reușit astfel să desțelenească și să revigoreze viața 

monahală la Cernica. Pornind de la faptul că ˶idealul său în privința organizării mănăstirii era 

ca și cel al lui Paisie˝29, acesta a transformat ˶viața de la mănăstirea Cernica (...) ca și la 

Neamț˝30.  

De la Starețul Gheorghe, monahismul românesc a moștenit o Diată, scrisă în anul 1785, 

un  testament care ˶prezintă importanța unui adevărat  tratat despre viața aleasă a monahilor 

noștri din Țara Românească˝31. 

Sub înrâurirea aceluiași curent paisian, activitatea înnoitoare a principiilor vieții 

monahale este continuată și de Sfântul Ierarh Calinic de Cernica, mai întâi ca stareț la Cernica și 

apoi ca episcop de Râmnic.  

În direcția isihastă a stareților Paisie Velicicovschi și Gheorghe, dar și din preocuparea 

pentru organizarea vieții mănăstirești, Sfântul Calinic, la rândul său, va lăsa obștii de la Cernica 

reguli cuprinse în treizeci și șapte de puncte. Acestea sunt redactate în sensul transmiterii tradiției 

                                                 
26 Ibidem, p.17. 
27 Ibidem. 
28 C. Erbiceanu, Istoria Mănăstirii Cernica, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, XXII, București, 1898-1899, p. 

1011. 
29 Pr. dr. Dumitru Furtună, Ucenicii Starețului Paisie în Mănăstirile Cernica și Căldărușani. Un scurt istoric al 

acestor mănăstiri, București, 1928, p. 85. 
30 Ibidem. 
31 Ibidem, p. 52. 



13 
 

paisiene și reclamă, pe de o parte, necesitatea lecturării zilnice din scrierile Sfinților Părinți, iar 

pe de alta, stipulează diversele abateri, des întâlnite în obștea monahală, acestea fiind urmate de 

pedepsele aplicate în sensul corectării deprinderilor necorespunzătoare cinului monahal. 

Bunăoară, acest regulament deosebit de sever ilustrează modalitatea prin care înțelegeau 

paisienii să conducă obștea în vederea perfecționării spiritual-morale. 

 Capitolul IV – Personalitatea ascetică și mistică a Sfântului Gheorghe de la Cernica, 

pornind de la caracteristica principală care definește autenticitatea vieții unui monah, sub 

auspiciile isihasmului paisian de tip athonit, asceza Sfântului Stareț se împletește în modul cel 

mai firesc cu temperamentul său mistic, specific sublimității vieții de sfințenie, după cum se 

desprinde din aspectele prezentate în acest capitol. 

Astfel, Starețul Gheorghe, prin introducerea normelor de viețuire monahală paisiene în 

cele două mănăstiri muntene pe care le coordonează, transformându-le în obști sau chinovii, le 

consacră în ˶adevărate școli duhovnicești˝32.  

Începând cu aplicarea pentru sine însuși a acestui aspru regulament, fiind el cel dintâi 

care îl va respecta, acest model de viețuire sfântă și-l însușește în această școala duhovnicească 

Sfântul Ierarh Calinic Cernicanul, cel care, prin viața și activitatea sa va întruchipa ˶în cel mai 

înalt grad virtuțile spiritualității cernicane˝33. 

 Capitolul V – Personalitatea ascetică și mistică a Sfântului Calinic Cernicanul surprinde 

trăsăturile duhovnicești ale celui care, încă de tânăr, s-a impus ca ˶un exemplu unic și de o mare 

bogăție în preocupări și nevoințe˝34.  

Acesta, prin autoritatea sa morală și intelectuală, reușește să transforme mănăstirea 

Cernica într-un ˶adevărat focar de viață duhovnicească˝35, cu renume în epocă. 

În calitate de stareț, Sfântul Calinic s-a afirmat prin însușirea de bun administrator,  

înzestrând Mănăstirea Cernica cu proprietăți, cu o bibliotecă, ctitorind biserici și reorganizând 

                                                 
32 Ibidem, p. 112. 
33 Natalia Dinu, Viața și activitatea Sfântului Ierarh Calinic de la Cernica, în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXVII, 

București, 1968, nr. 3-4, p. 300. 
34 Eugen Marina, Contribuții la cunoașterea operei canonice a Sfântului Ierarh Calinic de la Cernica, în rev. 

˶Biserica Ortodoxă Română˝, LXXXIII, București, 1965, nr. 5-6, p. 545. 
35 Natalia Dinu, op.cit., p. 310. 



14 
 

personalul monahal, în direcția isihastă a Stareților Paisie Velicicovschi de la Neamț și Gheorghe 

de la Cernica.  

De asemenea, în vederea fixării acestei bune rânduieli, va redacta Povățuirile pentru 

monahi, în cele mai sus amintite treizeci și șapte de puncte, el fiind cel dintâi care le va respecta, 

după cum se oglindește în întreaga sa activitate și viețuire ascetică prezentată.   

Astfel, încă din timpul vieții sale, Sfântul Calinic Cernicanul a fost venerat ca sfânt, 

impunându-se în conștiința contemporanilor săi prin modelul de trăire ascetică și de jertfelnicie, 

prin activitatea culturală promovată, atât la Cernica, cât și la Râmnic, prin autenticitatea vieții 

sale, pusă în slujba Bisericii ca reorganizator al Episcopiei Râmnicului și a vieții monahale în 

prima jumătate a secolului al XIX-lea, după principiile paisiene.  

 Capitolul VI – Vetre monahale în Țara Românească în secolele XVIII-XIX, o prezentare 

succintă despre cele mai importante centre monastice existente sau reînnoite sub înrâurirea 

curentului isihast paisian promovat de la Cernica în întreaga Țară Românească, în ultimele 

decenii ale secolului al XVIII-lea, precum Căldărușaniul, ctitoria din 1608 a vornicului cu același 

nume, care va deveni, în timpul starețului Gheorghe, un centru paisiano-isihast, alături de 

Cernica, unde se vor retrage monahii iubitori de liniște, practicanți ai Rugăciunii lui Iisus.   

De asemenea, noul suflu duhovnicesc isihast va cuprinde și vatra monastică olteană de la 

Lainici, sub îndrumarea spirituală a Starețului Irodion (1821-1900), ucenicul Sfântului Calinic 

Cernicanul.  

 Între alte vetre monahale muntene se distinge și mănăstirea Snagov, care se pare că a fost 

întemeiată între 1204-1262, fiind transformată în mănăstire voievodală de către Nicolae 

Alexandru Basarab (1352-1364)36.  

Aceasta se va reafirma în timpul domniei lui Constantin Brâncoveanu (1688-1714), prin 

activitatea tipografică a lui Antim Ivireanul (†1716), în calitate de egumen, înscriind astfel ˶cea 

mai frumoasă pagină din istoria sa˝37.  

Un alt centru cultural s-a constituit între zidurile mănăstirii cetate voievodală, Hurezi. 

Denumirea provine de la forma prescurtată de hurezi din popularul huhurez38, o pasăre de noapte 

din pădurile din jurul acestei mănăstiri. 
                                                 
36Arhim. Ioanichie Bălan, Vetre de sihăstrie românească, Editura Institutul Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 1982, p. 210-211. 
37 Niculae I. Șerbănescu, Istoria Mânăstirii Snagov, București, 1944, p. 73. 



15 
 

Pe locul moșiei cumpărate de către domnitorul Constantin Brâncoveanul,  de la Stana, 

văduva căpeteniei breslei blănarilor, Dima39, între anii 1690-1693, este zidită ˶cea mai însemnată 

fundațiune a acestui mare ctitor al Bisericii muntene˝40. 

Starețul Ioan și Pârvu, văr primar al domnitorului, fiul lui Drăghiți Cantacuzino, numit 

coordonator al lucrărilor de construire a noului edificiu religios cu hramul ˶Sfinții Împărați 

Constantin și Elena˝, au angajat meșterii Istratie lemnarul, Vucașin Caragea, pietrar, și Manea, 

vătaful de zidari41,  reprezentați, de altfel, în biserică.  

Înzestrată cu metocuri încă de la început, cel mai însemnat fiind Polovragiul, - ctitoria 

Pârvuleștilor -, fondatorul a avut în vedere asigurarea celor necesare îndeplinirii scopului pentru 

care a fost zidită această mănăstire, și deci, o gospodărie bună, dar și o bună organizare și 

stabilitate, fără conflicte interne, în gramata patriarhală din anul 1702, Hureziul fiind declarat 

stavropighie patriarhală42. 

 

Aici se interzicea, bunăoară, orice ingerință externă în problemele administrative și 

duhovnicești ale mănăstirii, începând de la boieri și până la ierarhul locului. Și, astfel, în secolul 

al XVIII-lea, ctitoria brâncovenească de la Hurezi devine stavropighie, un caz izolat în istoria 

monahismului din această epocă. 

Idealul înalt căruia urma să i se subordoneze viața și activitatea acestei mănăstiri, anume, 

acela de a deveni ˶vatră luminoasă de cultură˝43, nu a fost atins, date fiind vremurile tulburi care 

au urmat morții martirice a lui Constantin Brâncoveanul, la 15 august 1714.  

Astfel, dacă, în secolele XVIII-XIX, județele Olteniei numărau, semnificative așezări 

monahale, începând din Gorj, care deținea peste douăzeci de mănăstiri și schituri, și continuând 

                                                                                                                                                             
38 Nicolae Iorga, Mănăstirea Hurezului. Dezvoltarea și viața ei, Tipografia Societății ˶Neamul Românesc˝, Vălenii 

de Munte, 1912, 3. 
39 Ibidem, p. 4. 
40 Ion Donat, Fundațiunile religioase ale Olteniei. Mănăstiri și schituri, partea I, în Arhivele Olteniei, anul XV, nr. 

86-88, Craiova, 1936, p. 308. 
41 Nicolae Iorga, op. cit.,  p. 5. 
42 Nicolae Iorga, op. cit.,  p. 13. 
43 Mănăstiri și schituri în ˶Vieața bisericească în Oltenia˝ (Anuarul Mitropoliei Olteniei), Tipografia Sfintei 

Mitropolii a Olteniei, Râmnicului și Severinului, Craiova, 1941, p. 825. 



16 
 

cu Doljul, cu douăzeci și trei, Oltul, cu douăzeci și patru ș.a.44, spre sfârșitul secolului al XIX-

lea, prin activitatea cultural-spirituală a Starețului Gheorghe, centrul de greutate s-a strămutat la 

Cernica-Căldărușani. 

Din cele prezentate mai sus se constată, așadar, că mănăstirile au avut un rol covârșitor în 

promovarea culturii, unele dintre ele fiind ele însele generatoare de manifestări culturale, precum 

Tismana nicodimiană sau Neamțul Starețului Paisie Velicicovschi.  

În acest sens, putem susține că monahismul românesc s-a afirmat în istoria neamului 

nostru prin cei mai de seamă reprezentanți ai săi - ierarhi, stareți, copiști sau simpli monahi, 

trăitori autentici ai ascezei și spiritualității ortodoxe –, care și-au consacrat viața pentru 

dezvoltarea și promovarea culturii românești.  

 Ținând cont de complexitatea temei, am acordat o deosebită atenție evidențierii 

continuității vieții monahale, în contextul organizării ecleziale, începând din primele veacuri 

creștine și până la înregistrarea oficială a primei mănăstiri, în epoca nicodimiană. 

 Astfel, cercetările istorice și teologice recente subliniază existența destul de timpurie a 

monahismului daco-roman care s-a dezvoltat în strânsă interdependență cu evoluția structurilor 

ecleziale din Scythia Minor și s-a extins pe întreg teritoriul carpato-danubian.  

Pornind de la evocarea Sfântului Ioan Casian despre existența unui grup de călugări sciți 

în Dacia Pontică, comunitate în mijlocul căreia s-a format ca monah45, se  adaugă însăși 

autoritatea Sfântului Vasile cel Mare care face referire, în Regulile mici, la așezările monahale de 

pe malul vestic al Pontului Euxin46. 

Pe parcusul întregului demers, în acest sens, am recurs la cercetările istoricilor, istoricilor 

bisericești, filologilor, dar și la cele din domeniul Dreptului bisericesc, pe care se fundamentează 

întreaga organizare eclezială, și, implicit, cea monahală. 

O temeinică organizare bisericească implică și una monahală. Astfel, afirmând că viața 

monahală a fost reglementată o dată cu cu cel de-al IV-lea Sinod ecumenic (can. 4), avem în 

vedere o anterioară organizare eclezială care o revendică și pe cea monahală monahală.  

                                                 
44 Arhim. Ioanichie Bălan, Vetre de sihăstrie ..., p. 262. 
45 Florian Duță, Noi considerații asupra identității teologilor sciți, în  ˶Izvoarele crestinismului românesc˝, Editura 

Arhiepiscopia Tomisului, Constanța, 2003,  p.246. 
46 Dr. Marius Telea, Viața monahală în opera Sf.Ioan Casian, în ˶Izvoarele creștinismului românesc ...˝, p.269. 



17 
 

Așadar, în ceea ce privește organizarea eclezială, începând de la cel dintîi Sinod 

ecumenic (325) s-a reglementat problema stabilirii sediilor ˶Întâistătătorilor˝ Bisericilor creștine 

(can.4-7), continuând cu cel de-al doilea Sinod ecumenic (can. 2-3), cu cel de-al III-lea (can. 8) 

ș.a.m.d.47, reglementare însușită de ierarhia bisericească din Scythia Minor, reprezentată de 

ierarhul locului. 

Înalta pregătire spirituală și erudiția unor ierarhi și călugări tomitani, precum Bretanion, 

Teotim I sau Ioan Casian, a condus la crearea unei punți duhovnicești între marile centre 

creștine, precum Cezareea Capadociei, reprezentată de Sfântul Vasile cel Mare,  și Patriarhia 

Constantinopolui, condusă de Sfântul Ioan Gură de Aur, după cum s-a arătat. 

Făcând apel la rigurozitatea cercetătorilor istorici, sunt prezentate exemple care asigură  

dovada continuității organizării bisericești, constituită în nenumăratele vestigii arheologice, 

pornind de la mare, de la opaițul descoperit la Tomis, datând din secolele II-III, decorat cu 

diverse simboluri creștine48, și continuând până în nordul țării, unde s-au descoperit numeroase 

cruciulițe din sidef, la Mitoc (jud.Botoșani), databile din secolele II-III.  

De asemenea, demn de menționat, pentru secolul al III-lea, este și bogatul inventar 

arheologic de la Barboși49, centru în care au staționat legiunile romane I Italica și V 

Macedonica, care, cu siguranță, vor fi numărat în rândurile lor și soldați creștini misionari. 

Acestora li s-au adăugat și misionarii veniți din Scythia Minor, contribuind, astfel, la 

difuzarea creștinismului în Câmpia Munteniei  și în Moldova50. 

Bunăoară, răspândirea lăcașurilor de cult pe toată suprafața Daciei post-aureliene reflectă 

realitatea incontestabilă a unei organizări ecleziastice. 

O altă dovadă sigură a răspândirii creștinismului pe suprafața întregului spațiu carpato-

dunărean este dată de alte asemenea descoperiri de factură creștină, constând în obiecte 

folosite pentru exercitarea cultului, specifice secolelor V-VII51. Acestea s-au descoperit, 

                                                 
47 Pr. prof. univ. dr. Nicolae V. Dură, Biserica din ˶Scythia Minor˝ și ˶Întâistătătorii˝ ei tomitani, în ˶Analele 

Universității Ovidius˝, nr. 1, Constanța, 2006, p. 76-77. 
48 Prof. univ. dr. Emilian Popescu, Creștinismul timpuriu, în ˶Istoria Românilor˝, vol. II, Ed. Enciclopedică, 

București, 2010, p.390. 
49 Prof. univ. dr. Mircea Păcurariu, Istoria ..., vol.I, p. 92. 
50 Ibidem. 
51 Dan Gh. Teodor, Romanitatea carpato-dunăreană și Bizanțul în secolele V-XI e.n., Ed. Junimea, Iași, 1981, p.37. 



18 
 

începând de la Sucidava, din sudul țării, până la Davideni (Neamț), și coborând la 

Budureasca (Prahova), Băleni (Dâmbovița), Luciu ( Ialomița).  

În plus, nici Transilvania nu a fost vitregită de astfel de vestigii, amintind aici pe cele 

aduse la lumină la Dej, Turda și Cluj, cărora li se alătură numeroasele geme creștine, 

descoperite, nu doar în Transilvania, ci și în Banat și Oltenia52.  

Iar dacă în Dobrogea, organizarea ecleziastică pare să fi încetat, începând cu 553, când 

este consemnată ultima informație despre episcopul Tomisului, în ciuda vicisitudinilor 

specifice veacurilor VI-VIII, frământate de luptele cu popoarele migratoare, eparhia Sciției, 

după cum s-a constatat, și-a continuat activitatea sub protecția bizantină, menținând, 

bunăoară, relația naturală cu comunitățile creștine din Moldova și estul Munteniei53. 

În ceea ce privește istoriografia românească, cu referire la viața monahală, pentru epoca 

medievală, semnificative în acest sens sunt documentele emise de domnitori sau de boieri, 

numărul ridicat al acestora datorându-se importanței pe care mănăstirile o aveau ca 

deținătoare de întinse proprietăți funciare, înzestrate cu generozitate de către domnie. Astfel, 

seria  Documenta Romanie Historica mi-a servit ca principală sursă în această direcție, 

selectând, îndeosebi, documente revelatoare în sensul semnalării aspectelor de organizare.  

Și, referitor la privilegiile de care beneficiau mănăstirile, acestea aveau drept scop 

îndeplinirea misiunii culturale și filantropice. În acest sens, am surprins opinia unor istorici 

literari care recunosc rolul esențial pe care l-au jucat mănăstirile în promovarea culturii, fiind 

transformate în ˶cele dintâi focare de cultură˝54 în care se pregăteau clericii și unde se 

traduceau manuscrise sau se copiau cele dintâi cărți, aduse de la Muntele Athos. De aceea, 

organizarea acestora devine preocuparea majoră a domnitorilor români, până la a acorda 

mitropolitului privilegiul de a participa  la Sfatul țării55. 

Bunăoară, părerile unor autori români cu privire la rolul mănăstirilor și, implicit, al 

monahilor, sunt diferite de la un autor la altul. Astfel, am surprins remarca marelui slavist 

                                                 
52 Ibidem. 
53 Dan Gh. Teodor, Creștinismul la est de Carpați de la origini și până în secolul al XIV-lea, Ed. Mitropoliei 

Moldovei și Bucovinei, Iași, 1991, p. 61. 
54 Șt. Ciobanu, Istoria literaturii române vechi, vol. I, Monitorul Oficial și Imprimeriile Statului,Imprimeria 

Națională, București, 1947,  p. 41. 
55 Ion Zamfirescu, Spiritualități românești, București, 1941, p. 38. 



19 
 

Ioan Bogdan, care având acces la documentele slavone din epoca medievală, numește 

mănăstirile ˶copiii răsfățați ai domnilor și boierilor˝56, acestea ajungând cu timpul să dețină 

terenuri întinse, fiind scutite de dări și de dijme pe produse și primind în plus și veniturile de 

la orașe și de la pescuitul din bălți, la care se adaugă imunitățile acordate de domnie57. 

Însă, făcând apel la alți autori, aceștia evidențiază scopul în vederea căruia au fost astfel 

înzestrate mănăstirile și pe care, în cea mai mare măsură, l-au îndeplinit. Bunăoară, Dinu 

Giurescu subliniază că unele donații, precum cele constând în brânză sau cașcaval, erau 

impuse cu obligația de a fi împărțite săracilor, cum este cazul Mănăstirii Vodița58. 

De asemenea, un rol neașteptat pentru o mănăstire, de pildă, poziția ei geo-strategică, este 

surprins de marele nostru istoric, Nicolae Iorga, când amintește despre privilegiile acordate 

de Mircea cel Bătrân principalelor mănăstiri oltene. Astfel, aceste privilegiile erau întărite de 

Mircea pentru cele două ctitorii nicodimiene mănăstiri, alături de cele acordate mănăstirilor 

Cozia și Cotmeana, acestea constituindu-se în adevărate fortificații. Astfel, dacă Vodița 

stăpânea la Porțile de Fier și Tismana la pasul gorjean al muntelui, mănăstirile Călimănești, 

Cozia și Cotmeana ˶păzeau și vadul Oltului și drumul către cetatea de Scaun a țării˝59. 

În plus, unii istorici surprind rolul mănăstirilor în evoluția politicii din Statele medievale 

românești, numindu-se, bunăoară, ˶politica chibzuită˝60, după opinia lui Alexandru Gonța, 

politică pe care s-a bazat situația înfloritoare a Țării Moldovei în vremea domniei lui Ștefan 

cel Mare. 

Acesta va trece satele, conduse inițial de starostii laici de ținut, în stăpânirea mănăstirilor, 

urmând să depindă numai de conducerea mănăstirii de care aparțin, iar, în acest fel, Ștefan 

reușește să transfere ˶puterea economică˝ de la boieri la mănăstiri 61. Bunăoară, 76 de sate și 

două jumătăți, dintr-un număr de aproximativ 153 de sate moldovenești, au fost cumpărate de 

domnitor și dăruite mănăstirilor62. 

                                                 
56 Ioan Bogdan, Luptele românilor cu turcii..., p. 59. 
57 Ibidem. 
58 Dinu C. Giurescu, Țara Românească în secolele XIV-XV, Editura Științifică, București, 1973,  p. 65. 
59 Nicolae Iorga, Istoria Bisericii românești și a vieții religioase a românilor, vol. I, Tipografia „Neamul 

Românesc‟, Vălenii de Munte, 1908, p. 47. 
60 Alexandru I. Gonța, Unele aspecte ...,  p. 103. 
61 Ibidem, p. 95. 
62 Ibidem, p. 103. 



20 
 

Istoria literară, la rândul ei, va semnala faptul că bogatele donații ar fi constituit un 

pretext pentru domnie, care, de fapt, urmărea atragerea mănăstirilor de partea sa63. 

În continuare, nenumărate opinii cu privire la domeniile mănăstirești din perioada 

medievală, menționate în lucrarea de față, se centrează pe ideea că acestea, o dată înzestrate 

cu sate, mori, iezere, robi, ajung să stăpânească averi însemnate, ˶adevărate latifundii˝64, 

după cum afirmă istoricul Constantin Giurescu. Însă această bogăție a lor a adus un serviciu 

culturii, altminteri, ˶ele n-ar fi putut da naștere la acea înaltă cultură religioasă, ce se 

manifestă din primele timpuri și până târziu în arta și literatura noastră˝65. 

Toate aceste danii și numeroasele absolviri de taxe făcute mănăstirilor aveau drept scop 

susținerea economică a domniei de către Biserică, aceasta din urmă obligându-se să 

întreprindă activități sociale, caritabile și, îndeosebi, cărturărești, după cum atestă întreaga 

istorie a literaturii române vechi. 

În acest sens, introducerea tiparului se înregistrează ca un moment de maximă importanță 

pentru Biserica din Principate și, implicit, pentru întreaga cultura românească, absolut 

necesară cultului bisericesc, manuscrisele, fiind foarte rare și scumpe, ajungând  un 

manuscris să valoreze 1000 de aspri, echivalentul unui munte66. 

O epocă de înflorire pentru cele două Țări Române, conduse de Matei Basarab și de 

Vasile Lupu, a atras după sine și un mare avânt cultural, concretizat prin imprimarea unui 

număr ridicat și variat de cărți în vederea exercitării cultului. Astfel, în Muntenia, cea mai 

mare parte a terenurilor deținute de Matei Basarab a intrat în posesia mănăstirilor, acestea 

constituindu-se în această epocă în ˶principalele focare de cultură˝67. 

De asemenea, și Moldova se înscrie pe linia preocupărilor culturale prin susținerea 

financiară din partea lui Vasile Lupu care, la rândul său, acordă importanța necesară 

                                                 
63 Istoria literaturii române ..., p. 234.  
64 Constantin C. Giurescu, op. cit., p. 475. 
65 Ioan Bogdan, op. cit., p. 59. 
66 Istoria literaturii române..., p. 252. 
67 Iolanda Micu, Radu Lungu, Domeniul lui Matei Basarab, în ˶Revista de Istorie˝, tomul 35, București, 1982, nr. 

12, p. 1318. 



21 
 

promovării culturii prin  înființarea de școli pe lângă mănăstiri, supunându-le controlului 

efectiv al Bisericii și transformând-le, astfel, în reale centre culturale68. 

Ceea ce am găsit demn se subliniat din aprecierile istoricilor, cu privire la politica internă 

a celor doi domnitori menționați, este faptul că mănăstirile vor fi și ele implicate în planul 

strategic de apărare a granițelor celor două Țări, politică aplicată și de Mircea cel Bătrân, 

după cum am amintit mai sus. 

Bunăoară, dacă Imperiul Otoman a interzis construirea de cetăți de apărare, de pildă, 

Matei Basarab a găsit o ingenioasă modalitate de a eluda această dispoziție, construind, nu 

cetăți, ci mănăstiri fortificate, care, fiind prevăzute cu ziduri de apărare, s-au constituit în 

adevărate fortărețe, la nevoie69. 

Același program militar îl regăsim și în Moldova, unde mănăstirile se reconstruiesc sau li 

se fortifică turnul clopotniței, la care se adăugă alte asemenea elemente de fortificație pe care 

le întâlnim la mănăstirile Sf. Ioan Botezătorul și Vovidenia, din Iași, prevăzute încă de la 

început cu un pod ridicat sub acoperiș, precum și la mănăstirile Pobrota, Secu și Hlincea, 

unde se ridică un zid de incintă în vederea îndeplinirii aceluiași ˶scop militar defensiv˝70. 

Alte aspecte referitoare la mănăstiri aveau în vedere obligația care revenea țăranilor de a 

lucra pământul stăpânilor, fie ei boieri sau mănăstiri, iar, în caz contrar, erau obligați să 

plătească echivalentul în bani a  muncii neprestate, apoi cedau o parte din produse și achitau 

apoi și plata dărilor către domnie71, ceea ce a condus la crearea nemulțumirii din partea 

acestora și, implicit, la o stare de încordare între mănăstiri și țărani. 

Astfel, impunerea unui număr excesiv de zile de lucru a generat părăsirea unor sate de 

către țărani și refugierea acestora la alt proprietar, determinându-l  pe Matei Basarab, la 26 

martie 1633, să poruncească rumânilor din satul Paraipan - al Mănăstirii Radu-Vodă din 

București - să asculte de călugări și să lucreze după așa-zisul ˶obicei˝72. 

                                                 
68 Constantin Șerban, Vasile Lupu, Domn al Moldovei (1634-1653), Editura Academiei Române, București, 1991, p. 

163. 
69 Nicolae Stoicescu, Matei Basarab, Editura Academiei Române, București, 1988, p. 99. 
70 Constantin Șerban, op. cit., p. 179.  
71 Ștefan Ștefănescu, Damaschin Mioc, Țărănimea din Țara Românească și Moldova în veacul al XVII-lea, în 

˶Revista de Istorie˝, tomul 32, București, 1979, nr. 12, p. 2290. 
72 Constantin C. Giurescu, op. cit., p. 480. 



22 
 

Totodată, pe lângă aprecierile pozitive cu privire la mănăstiri și la activitatea culturală 

propagată dintre zidurile acestora, am urmărit să relatez și unele aspecte negative și nedemne 

pentru cei care aparțin cinului monahal, după cum au fost el surprinse din documentele 

vremii. 

Așadar, istoria consemnează, din nefericire, multe alte abateri în rândul tagmei monahale, 

dintre care și obiceiul unora de a falsifica unele documente în vederea însușirii de către 

mănăstire a unor terenuri73. 

Se pare că la această modalitate oneroasă se recurgea încă din vremea domniei lui Mircea 

cel Bătrân, după cum remarcă Damian Bogdan în cazul Hrisovului din 27 iunie 1387, care 

prezintă răzuiri la începutul rândului 14, cât și cazul altui hrisov, nedatat, prin care se acordau 

anumite donații Mănăstirii Nucet, cu textul răzuit către sfârșitul rândului 27 și începutul 

rândului următor74, iar exemplele pot continua. 

De asemenea, am amintit și despre unele măsuri procedurale specifice epocii medievale, 

îndeosebi în cazul unor litigii dintre mănăstiri, după cum surprind documentele vremii. 

Astfel, jurământul, o formă procedurală, însoțită sau nu de blestem, reprezenta proba 

supremă, refuzarea depunerii jurământului constituind o dovadă de recunoaștere tacită din 

partea părții adverse, după cum se desprinde dintr-un document emis încă din timpul domniei 

lui Alexandru Mircea, care întărea mănăstirii Mărgineni satele Cornenii din Coastă și 

Cornenii din Vale, în urma unei judecăți cu mănăstirea Cozia, relatând totodată cum 

˶călugării (...) dă la Cozia, (...) au luat lege peste lege, 24 dă boiari, ca să mute acele hotară, 

iar nicidăcum n-au putut să jure la zi la soroc, ci au rămas dă lege˝75. A rămâne de lege, 

conform dreptului consuetudinar, însemna a nu i se da dreptate, după mai sus amintita lege 

nescrisă. 

În ceea ce privește rolul tiparului, acesta este evidențiat în cadrul istoriei literare, 

introducerea acestuia în Țările Române de către călugărul sârb Macarie - cel care va tipări 

prima carte, Liturghierul (1508) la mănăstirea Dealu - a răspuns nevoilor de maximă utilitate, 

                                                 
73 Nicolae Iorga, Istoria Bisericii românești ..., p. 271. 
74 Damian P. Bogdan, Diplomatica slavo-română din secolele XIV și XV, Monitorul Oficial – Imprimeria Națională, 

București, 1938, p. 7. 
75 Documenta Roumaniae Historica, B. Țara Românească (1566-1570), vol. VI, vol. Îngrijit de Ștefan Ștefănescu și 

Olimpia Diaconescu, Ed. Academiei Române, București, 1985,  p. 294. 



23 
 

oferind, într-o perioadă de însemnate difilcultăți financiare, cărți necesare cultului și pravile 

în vederea conducerii poporului76. 

Mai târziu, contactul domnitorilor cu ˶fruntașii plutocrației fanariot˝77, concentrați în 

jurului Patriarhiei din Constantinopol, la care se adaugă și pretențiile grecilor la tronurile 

Țării Românești și Moldova, a impulsionat în cursul secolului al XVII-lea și introducerea 

culturii grecești în Țările Române78. 

Și astfel, dacă de la Matei Basarab nu s-a mai înregistrat nicio carte tipărită în Muntenia, 

Șerban Cantacuzino, în cei numai zece ani de domnie, începând din primul an al domniei 

(1678), încurajează activitatea tipografică, contribuind pe plan eclezial la ceea ce s-a numit în 

istoria literară românească ˶triumful grecismului asupra slavonismului˝79. Influența grecească 

va continua și o dată cu preluarea domniei de către Constantin Brâncoveanu (1688-1714). 

Activitatea tipografică s-a dezvoltat paralel în cele două Țări și, după cum se poate 

constata din cele expuse în prezenta lucrare, ierarhii celor două provincii românești au adus o 

contribuție esențială dezvoltării limbii și culturii românești. 

În acest sens, în Moldova, în anul 1679, Dosoftei reînvie tiparul la Iași, la Mănăstirea 

„Trei Ierarhi‟, cu sprijinul spătarului Milescu și al lui Ionașcu Bilevici80. Și, o dată 

reînființată tipografia moldovenească, apar principalele cărți de cult în limba română, 

Liturghierul (1679) și Evanghelia (1682), ceea ce constituie procesul desăvârșirii introducerii 

limbii române în Biserică81, fapt subliniat de istoria noastră literară. 

Activitatea tipografică din Muntenia este însuflețită de noul avânt cultural pe care i-l 

imprimă neobositul mitropolit al țării, Antim Ivireanul, căruia i se alătură, pe lângă Mitrofan 

                                                 
76 Giorge Pascu, Istoria literaturii române din secolul XVII, Institutul de Arte Grafice ˶Viața Românească˝, 

București, 1922, p. 6. 
77 Nicolae Cartojan, Cărțile populare în literatura românească, vol. II, Editura pentru Literatură și Artă, București, 

1938p. 7. 
78 Giorge Pascu, Op. cit., p. 15. 
79 Nicolae Cartojan, Istoria literaturii române vechi. Cronicarii moldoveni. Epoca lui Șerban Cantacuzino și a lui 

Constantin Brâncoveanu, vol. III, Fundația Regele Mihai I, București, 1945, p. 201. 
80 Idem, Istoria Bisericii românești ..., p. 394. 
81 Istoria literaturii române ..., p. 340. 



24 
 

episcopul Hușilor și Damaschin al Buzăului, frații Radu și Șerban Greceanu, ceea ce îi și 

consacră ˶prin operă și epocă între creatorii limbii literare române˝82. 

Această realitate este coroborată și cu afirmațiile altor autori și conduce la constatarea că 

limba română, susținută cu fervență de slujitorii Bisericii, va începe să se impună ˶ca 

instrument de expresie unitar˝83, vechile cărți de cult slavone fiind înlocuite cu cele 

românești, cu ajutorul tipăriturilor românești. 

Bunăoară, această paletă atât de variată de activități, după cum se desprinde din 

istoriografia românească, conferă mănăstirilor un profil aparte, acestea înscriindu-se ca 

promotoare indubitabile ale culturii românești. 

În cadrul următorului capitol, creionând trăsăturile monahismului românesc, am surprins 

profilul paisian, cel care a prins contur și în Țara Românească, prin activitatea de redeșteptare 

monahală, inițiată pe fondul unei reale ˶epuizări morale și materiale˝84. 

Influența Starețului Paisie Velicikoschi (1722-1794), începând din secolul al XVIII-lea și 

până astăzi, este general recunoscută în literatura de specialiate, discipolii săi, mitropoliți și 

stareți, fiind cei care au promovat învățătura isihastă paisiană însușită, aducându-și fiecare 

contribuția proprie la revigorarea și organizarea vieții monahale în toate cele trei provincii 

românești. 

Neamțul se transformă, bunăoară, în ˶făclia monahismului ortodox și școala vieții și a 

culturii duhovnicești pentru întreg Orientul ortodox, pentru că de aici s-au răspândit asceții 

credinței și ai cărturăriei˝85. 

Însă, istoria românească îl încadrează just în rândul înnoitorilor monahismului nostru, în 

consens, fiind calificat ca ˶un reamintitor al marilor principii de existență a vieții 

monahale˝86, ˶reformatorul întregii vieți monahale românești˝87, ˶reformator în sensul 

                                                 
82 Radu Ștefan Ciobanu, Aspecte ale vieții spirituale în epoca lui Constantin – Vodă Brâncoveanu prin prisma 

relațiilor cu Cantacuzinii, în vol. ˶Constantin Brâncoveanu˝, coordonatori Paul Cernovodeanu și Florin 

Constantiniu, Editura ˶Academia Română˝, București, 1989, p. 231. 
83 Paul Cernovodeanu, Mentalități și solidarități, în ˶Istoria Românilor˝, vol VI, Editura Enciclopedică, București, 

2012, p. 425. 
84 Ibidem, p. 314. 
85 Pr. Vasile Gh. Sibiescu, Mănăstirile noastre temeiu de viață românească, Tipografia și Legătoria Frații 

Dumitrescu, Buzău, 1940, p. 17. 
86 Ioan Ivan, Actualitatea "Așezămintelor"..., p. 610. 



25 
 

cultural și al purității moravurilor ˝88, ˶un înnoitor al monahismului pe bazele sale 

tradiționale˝89, așadar. 

În continuare, este prezentată activitatea cărturărească promovată de Starețul Gheorghe, 

discipol paisian, care va duce mai departe spre îndeplinire idealul mentorului său, bazat pe 

ascultare și rugăciune, împletite cu munca depusă spre realizarea traducerilor și transcrierilor 

de cărți care vor contribui la propagarea curentului paisian în Muntenia. Și, bunăoară, prin 

activitatea sa cărturărească inițiată în cele două mănăstiri muntene,  Cernica și Căldărușani, 

creează ˶o tradiție culturală˝90, după modelul Starețului Paisie, la Neamț și Secu, care va fi 

continuată de ierarhul isihast, Calinic de la Cernica. 

În prezentarea profilului duhovnicesc al Sfântului Stareț Gheorghe, pornind de la 

trăsăturile specifice date de caracterul său ascetic și mistic, inițiat în atmosfera curentului 

isihast paisian, pot fi astfel definite mănăstirile drept ˶locuri de exercițiu˝ - ̕ασκητήρια91 în 

vederea purificării, având ca temelie liniștea sau isihia, cea care se constituie în ˶maica 

rugăciunii și a altor fapte bune˝92. Iar spațiul românesc a constituit, asfel, cadrul natural 

prielnic pentru cei însuflețiți de acest elan duhovnicesc, înzestrat fiind, încă de la început, ˶cu 

acest dar dumnezeiesc care se numește liniște, (...), ca într-o minunată sihăstrie naturală˝93.  

Stăpânit de ˶marele elan de viață duhovnicească ˝94, Starețul Gheorghe a introdus 

normele de viețuire monahală paisiene în Țara Românească, transformând cele două chinovii 

muntene, Cernica și Căldurușani, în ˶adevărate școli duhovnicești˝95. 

                                                                                                                                                             
87 N. Iorga, Istoria relațiilor române, traducere de Anca Verjinschi, Anthologie, ediție îngrijită și note de Florin 

Rotaru, București, 1995, p. 261. 
88 N. Iorga, Legăturile culturale între Bucovina și Principatele Românești, Editura Casei Școalelor, București, 1914, 

p. 10. 
89 Autobiografia și Viețile unui stareț, ediție îngrijită și prezentată de diac. Ioan I. Ică jr. și Studiu introductiv de P. 

Elia Citterio, Editura Deisis, Sibiu 2002,  p. 29. 
90 Pr. dr. Dumitru Furtună, Ucenicii Starețului Paisie ..., p. 63. 
91 Pr. prof. dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica și mistica Bisericii Ortodoxe, Editura Institutul Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, 2002, p. 8. 
92 Arhim. Ioanichie Bălan, Vetre de sihăstrie ..., p. 8. 
93 Ibidem, p. 9. 
94 Din istoria isihasmului în Ortodoxia română, studiu, introduceri, traducerea textelor și note de Pr. prof. Dumitru 

Stăniloae, Editura Scripta, București, 1992, p. 24. 
95 D. Furtună, Ucenicii starețului Paisie ..., p. 112. 



26 
 

Bunăoară, în creionarea profilul ascetic al Starețului cernican, am pornit de la trăsăturile 

pe care le-au surprins diverși autori, începând de la Casian Cernicanul, unul dintre principalii 

săi biografi, și continuând până la cei din zilele noastre, care au fost interesați de activitatea 

înnoitoare a monahismului muntean, inițiată la Cernica și Căldărușani de către Starețul 

Gheorghe, de curând canonizat de Biserica Ortodoxă Română, proclamarea oficială fiind 

realizată la Cernica la data de 3 decembrie 2005.   

Fidelitatea sa față de concepția de viață isihastă este ilustrată prin alegerea de a înființa 

˶un sobor de călugări cu viață de obște˝, nu într-una dintre mănăstirile mari, ci în ˶părăsita și 

pustiita mănăstire Cernica˝96, ctitoria din anii 1600-1602 a vornicului Cernica Știrbei și a 

soției sale Chiajna97. 

Această alegere a izvorât, după cum explică biograful amintit, din dorința acută de a duce 

o viață isihastă de liniștire, departe de interacținile dese cu mirenii care ar fi putut ˶strica 

liniștea cugetului˝98. 

Însă, paradoxal, pe cât de isihastă era trăirea sa, pe atât de bun organizator s-a dovedit o 

dată cu reînființarea celor două obști, astfel încât, pentru întreaga sa activitate administrativă 

și duhovnicească a atras respectul și bunăvoința domnitorului Nicolae Mavrogheni (1786-

1790), numindu-l chiar în Hrisovul de la Curtea de Argeș din 1788 ˶al nostru întru Hristos 

frate˝, ceea ce ilustrează, încă o dată, ˶viața plină de cucernicie și de sfințenie a starețului 

Gheorghe și a obștii sale˝, acest apelativ ˶frate˝, adresat unui stareț, indicând, fără îndoială, 

˶o manifestare a piozității lui Vodă˝99.  

Și astfel, pentru a dăinui ˶osteneala sa de reorganizator˝100, sfântul stareț Gheorghe 

întocmește Diata pe care o transmite urmașilor săi, aceasta constituindu-se în ceea ce se 

                                                 
96 Mitropolitul Athanasie Mironescu, Istoria Mănăstirii Cernica, Tipografia Sfintei Mănăstiri Cernica, 1930, p. 126. 
97 Casian Cernicanul, Istoriile Sfintelor Mănăstiri Cernica și Căldărușani, prefață de Arhiepiscopul Calinic Argatul 

Cernicanul, Editura Arhiepiscopia Bucureștilor, 1988, p. 43. 
98 Ibidem, p. 47. 
99 Mitropolitul Athanasie Mironescu, Istoria ..., p. 135. 
100 Arhim. dr. Chesarie Gheorghescu, Cuviosul Stareț Gheorghe de la Cernica, în vol. ˶Sfântul Cuvios Gheorghe 

arhimandritul, starețul Cernicăi și Căldărușanilor (1730-1806), înnoitor al isihasmului românesc˝, ediție îngijită de 

arhim. Macarie Ciolan, Mănăstirea Cernica, 2006, p. 184. 



27 
 

poate numi ˶comoară de cunoștințe psihologice˝101, ceea  ce desăvârșește profilul său de 

stareț cunoscător al sufletelor celor cărora le-a fost un autentic îndrumător spiritual. 

Așadar, introducerea tradiției românești de origine sihăstrească în cadrul obștii mari, prin 

zelul susținut al Starețului Paisie, transmis Sfântului Stareț Gheorghe, a dus la dezvoltarea 

vieții duhovnicești echilibrate din Cernica și Căldărușani102, cu reverberații în întreaga 

Muntenie. 

Capitolul dedicat Sfântului Calinic Cernicanul a evidențiat trăsăturile de mare ascet ale 

unui ierarh nevoitor în prima jumătate a secolului al XIX-lea, format în atmosfera 

duhovnicească, însuflețită de Starețul paisian Gheorghe. 

 Starețul Calinic s-a remarcat încă de tânăr frate prin înclinația sa nativă de a sluji pe cei 

din jurul său și prin riguroasa și neobosita disciplină lăuntrică103, ceea ce l-a consacrat încă de 

la vârsta de 31 de ani într-un călăuzitor spiritual, inițiat el însuși în ˶sensul creator al 

ascezei˝104.  

Încă de când era stareț la Cernica, a reușit să aducă acest așezământ monahal ˶la gradul 

cel mai înalt de înfățișare a curentului care cucerise pe cele mai alese dintre mănăstirile 

Moldovei și Munteniei˝105, iar, o dată cu instalarea sa în Scaunul episcopal de la Râmnic, 

mișcarea paisiană va cuprinde și Oltenia106. 

În persoana Starețului Calinic, s-au reunit, în modul cel mai fericit, ˶milostenia și 

dezinteresarea lui materială (…) cu duhul lui practic de chivernisitor și organizator 

metodic˝107. 

Profilul starețului cernican este completat de reprezentarea atât de expresivă din biserica 

mănăstirii, realizată în stil realist de Tattarescu și, care, cunoscându-l, imortalizează cât mai 

                                                 
101 Mitropolitul Athanasie Mironescu, op. cit., p. 243. 
102 Din istoria isihasmului ..., p. 24. 
103 Arhiepiscopul Antim Nica, Sfântul Ierarh Calinic- ziditor de lăcașuri sfinte, în O sută de ani de la Adormirea 

întru Domnul a Sfântului Ierarh Calinic Cernicanul, în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXVII, București, 1968, nr. 3-4, p. 

278. 
104 Natalia Dinu, Viața și activitatea Sfântului Ierarh Calinic..., p.305. 
105 Pr. D. Furtună Ucenicii Starețului Paisie ..., p. 79. 
106 Ibidem. 
107Arhiepiscopul Antim Nica, Sfântul Ierarh Calinic ...,   p. 279. 



28 
 

fidel  ˶energia și hotărârea˝, dar și ˶blândețea cucernică, ce se revărsa din ochii săi mari și 

plini de dragoste caldă față de oameni ˝108.  

Ascet autentic, starețul Calinic a stabilit, la rândul său, un regulament pentru viețuitorii 

mănăstirii Cernica, în direcția isihastă a stareților Paisie Velicicovschi și Gheorghe și, astfel, 

acest curent monahal a dăinuit aproape un secol prin activitatea paisienilor, ierarhi ori stareți, 

care s-au remarcat prin spiritul organizatoric, dar, mai ales, prin activitățile culturale puse în 

slujba Bisericii neamului românesc.   

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

1. Autobiografia și Viețile unui stareț, ediție îngrijită și prezentată de diac. Ioan I. Ică jr. și 

Studiu introductiv de P. Elia Citterio, Editura Deisis, Sibiu 2002. 

2. Bauman, Victor Henrich, Sângele martirilor, Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanța, 

2004. 

3. Bălan, arhim. Ioanichie, Patericul românesc, Editura Mănăstirea Sihăstria, 2005. 

4. Idem, Vetre de sihăstrie românească, Editura Institutul Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 1982.  

5. Berechet, Ștefan Gr., Autobiografia Starețului Paisie Velicikovki, Iași, 1918. 

6. Berza, M., Pentru o istorie a vechii culturi românești, Culegere de studii, editată, cu 

introucere și note de Andrei Pippidi, Editura Eminescu, București, 1985.  

7. Bezviconi, G., Contribuții la istoria relațiilor româno-ruse, București, 1962.  

8. Bibescu, Pr. George, Istoricul Mitropoliei Ungrovlahiei și Mitropoliții Țării Românești, 

Tipografia Cărților Bisericești, București, 1907. 

9. Bilciurescu, St. Constantin, Monastirile și Bisericile din România (cu mici notițe și gravuri), 

Tipografia Cărților Bisericești, București, 1890.  

10. Bodogae, pr. prof. Teodor, Din istoria Bisericii Ortodoxe de acum 300 de ani, 

(Considerațiuni istorice în legătură cu Sinodul de la Iași), Sibiu, 1943.  

11. Bogdan, Damian P., Diplomatica slavo-română din secolele XIV și XV, Monitorul Oficial – 

Imprimeria Națională, București, 1938. 

                                                 
108 Natalia Dinu, Viața și activitatea Sfântului Ierarh Calinic...,  p. 314. 



29 
 

12. Bogdan, Ioan, Luptele românilor cu turcii până la Mihai Viteazul, ( Două conferințe: 25-29 

ianuarie, 1898), Editura Librăriei Sorecŭ & Comp., 1898. 

13. Boroianu, prof. dr. Dimitrie, Dreptul bisericesc. Canoanele Sfintei Biserici Ortodoxe de 

Răsărit așezate pe probleme și pe interpretări, Editura Fundației Anastasia, București, 2007.  

14. Brătulescu, Profesor V. și prof. Remus Ilie, Mănăstiri și biserici din județul Ilfov, Institutul 

de Arte Grafice ˶E. Marvan˝, București, 1935.  

15. Bulat, Prof. T. Gh., Din corespondența Episcopului Calinic al Râmnicului (1850-1868), 

Tipografia și Legătoria de Cărți ˶Matei Basarab˝, Râmnicu-Vâlcea, 1927. 

16. Cartojan, Nicolae, Cărțile populare în literatura românească, vol. II, Editura pentru 

Literatură și Artă, București, 1938.  

17. Idem, Istoria literaturii române vechi. Cronicarii moldoveni. Epoca lui Șerban Cantacuzino 

și a lui Constantin Brâncoveanu, vol. III, Fundația Regele Mihai I, București, 1945.  

18. Călători străini despre Țările Române, vol. VI, ed. îngrijită de M. M. Alexandrescu-Dersca 

Bulgaru, Editura  Științifică și Enciclopedică, București, 1976. 

19.  Călători străini despre Țările Române în secolul al XIX-lea, vol. V, coord. Daniela Bușă, 

Ed. Academiei Române, București, 2009.  

20. Cândea, Virgil, Mărturii românești peste hotare:creații românești și izvoare despre români 

în colecții din străinătate. Albania și Etiopia, vol. I, Editura Biblioteca Bucureștilor, 

București, 2010.  

21. Cernicanul, Casian, Istoriile Sfintelor Mănăstiri Cernica și Căldărușani, prefață de 

Arhiepiscopul Calinic Argatul Cernicanul, Editura Arhiepiscopia Bucureștilor, 1988. 

22. Cilieni,  pr. Ion Popescu, Viața bisericească în Oltenia, (Anuarul Mitropoliei Olteniei), 

Tipografia Sfintei Mitropolii a Olteniei, Râmnicului și Severinului, Craiova, 1941. 

23. Ciobanu, Ștefan, Istoria literaturii române vechi, vol.I, Monitorul Oficial și Imprimeriile 

Statului,Imprimeria Națională, București, 1947. 

24. Coman, pr. prof. dr. Ioan, Scriitori bisericești din epoca străromână, Editura Institutul Biblic 

și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București,1979.  

25. Comșa, Maria, Cultura materială veche românească. (Așezările din secolele VIII-X de la 

Bucov-Ploiești), Editura Academiei Române, București, 1978.  

26. Constantin Brâncoveanu, coordonatori Paul Cernovodeanu și Florin Constantiniu, Editura 

˶Academia Română˝, București, 1989. 



30 
 

27. Crainic, Nichifor, Puncte cardinale în haos, Editura Timpul, Iași, 1996. 

28. Idem, Sfințenia – împlinirea umanului, (Curs de Teologie mistică), Editura Mitropoliei 

Moldovei și Bucovinei - Trinitas, Iași, 1993. 

29. Idem, Teologie și filosofie, Editura Aius Printed, Craiova, 2010. 

30. Crăciun, I. și A. Ilieș, Repertoriul manuscriselor de cronici interne privind istoria României, 

Editura Academiei Române, București, 1963. 

31.  Cristescu, Pr. D., Sfânta Mănăstire Arnota, Tipografia ˶Episcopul Vartolomei˝ a Sfintei 

Episcopii a Râmnicului-Vâlcii, 1937. 

32. Cronț, Gheorghe, Alexandru Constantinescu, Theodora Rădulescu, Constantin Tegăneanu, 

Acte judiciare din Țara Românească: 1775-1781, IX, Introducere de Gh. Cronț și Al. 

Constantinescu, Editura Academiei Române, București, 1973. 

33. Daicoviciu, C., Dacica: studii și articole privind istoria veche a pământului românesc, 

Comitetul de Stat pentru Cultură și Artă, Muzeul de Istorie, Cluj, 1969.  

34. Davidescu, M., Monumente istorice din Oltenia, Editura Meridiane, București, 1964. 

35.  Din istoria isihasmului în Ortodoxia română, studiu, introduceri, traducerea textelor și note 

de Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Editura Scripta, București, 1992. 

36. Dobrescu, Nicolae, Întemeierea mitropoliilor și a celor dintâi mănăstiri, Editura Tipografia 

Cărților Bisericești, București, 1906.  

37. David, arhid. Petre I., Caută și vei afla, (Predici misionar-patriotice la toate sărbătorile 

anului, la sfinți mari, la cuvioși, propovăduitori  și mărturisitori români). Sinaxar: Oltenia, 

Muntenia, Moldova, Editura Europolis, Constanța, 2002. 

38. Documenta Roumaniae Historica. A. Moldova (1384-1448), vol. I, volum întocmit de 

Constantin Cihodaru, I. Caproșu și L. Șimanschi, Editura Academiei Române, București, 

1975. 

39. Documenta Roumaniae Historica. A. Moldova (1449-1486), vol. II, volum întocmit de Leon 

Șimanschi în colaborare cu Georgeta Ignat și Dumitru Agache, Editura Academiei Române, 

București, 1976. 

40. Documenta Roumaniae Historica, B. Țara Românească (1247-1500), vol. I, volum întocmit 

de P. P. Panaitescu și Damaschin Mioc, Editura Academiei Române, București, 1966. 

41. Documenta Roumaniae Historica, B. Țara Românească (1566-1570), vol. VI, vol. Îngrijit de 

Ștefan Ștefănescu și Olimpia Diaconescu, Editura Academiei Române, București, 1985. 



31 
 

42. Documenta Roumaniae Historica, B. Țara Românească (1576-1580), vol.VIII, volum 

întocmit de Damaschin Mioc și Ioana Constantinescu, Editura Academiei Române, 

București, 1996. 

43. Documenta Roumaniae Historica, B. Țara Românească (1650), vol. XXXV, volum întocmit 

de Violeta Barbu, Constanța Ghițulescu, Andreea Iancu, Gheorghe Lazăr, Oana Rizescu, 

Editura Academiei Române, București, 2003. 

44. Erbiceanu, Constantin, Ulfila, viața și doctrina lui sau starea creștinismului în Dacia traiană 

și aureliană, Editura Tipografia Cărților Bisericești, București, 1898. 

45. Felea, pr. Ilarion V., Paisie și paisianismul, Cluj, 1940. 

46. Floca, arhid. prof. univ. dr. Ioan, Canoanele Bisericii Ortodoxe Române, (note și comentarii), 

Sibiu, 1993.  

47. Idem, Originile Dreptului scris în Biserica Ortodoxă Română. Studiu istorico-canonic, (Teză 

de doctorat), Sibiu, 1969.  

48. Furtună, pr. dr. Dumitru, Ucenicii starețului Paisie în mănăstirile Cernica și Căldărușani, un 

scurt istoric asupra acestor mănăstiri, Tipografia „Lupta‟, București, 1928.  

49. Georgescu, I. L. și Roman Stanciu, Mănăstirea Cernica, Editura Meridiane, București, 1969. 

50. Georgescu, Valentin Al., Bizanțul și instituțiile românești până la mijlocul veacului al XVIII-

lea, Ed. Academiei Române, București, 1980.  

51. Gion, G. I. Ionnescu, Din istoria fanarioților, Stabilimentul Grafic I. V. Socecu, București, 

1891. 

52. Giurescu, Constantin C., Istoria  românilor, vol. I, Editura  All Educational, Buc., 2003.  

53. Idem, Istoria Românilor (De la Mircea cel Bătrân și Alexandru cel Bun până la Mihai 

Viteazul), partea a II-a, revăzută și adăugită, Fundația Regală pentru Literatură și Artă, 

București, 1943. 

54. Idem, Istoria românilor (Din cele mai vechi timpuri până la moartea lui Alexandru cel Bun), 

vol. I, Fundația Regală pentru Literatură și Artă, București, 1946.  

55. Idem, Istoria românilor: De la moartea lui Mihai Viteazul până la sfârșitul epocii fanariote 

(1601-1821), vol. III, partea a II-a, Fundația Regală pentru Literatură și Artă, București, 

1946. 

56. Idem, Istoria Românilor din cele mai vechi timpuri până la moartea Regelui Carol,  ediția  a 

III-a,  Editura Cugetarea- Georgescu Delafras, București, 1946.  



32 
 

57. Giurescu, Dinu C., Țara Românească în secolele XIV-XV, Editura Științifică, București, 

1973. 

58. I. Gonța, Alexandru, Documente privind istoria României, A. Moldova: veacurile XIV-XVII 

(1384-1625) -Indicele numelor de locuri,  Editura Academiei Române, București, 1990. 

59. Grigoraș, N., Din raporturile târgurilor moldovenești cu mănăstirile în epoca fanariotă, Iași, 

1941.  

60. Haneș, Petre, Istoria literaturii române, ed. a III-a, Editura Autorului, 1942. 

61. Hașdeu, Bogdan Petriceicu, Istoria critică a românilor, tom. I, vol. I, Tipografia Curții, 

București, 1872.  

62. Ionescu, Gh. I., Istoricul inchinărei monastirilor româneșci și abuzurile călugărilor străini, 

Tipografia și Fonderia de Litere Thoma Basilescu, București, 1899. 

63. Iorga, Nicolae, Bizanț după  Bizanț, trad. de Liliana Iorga-Pippidi, Editura Enciclopedică 

Română, București, 1972.  

64. Idem, Istoria Bisericii Românești și a vieții religioase a românilor, vol. I, ediția a doua 

(revăzută și adăugită), Editura Ministerului de Culte, București, 1929. 

65. Idem, Istoria Bisericii românești și a vieții religioase a românilor, Editura Junimea, Iași, 

2001. 

66. Idem, Istoria învățământului românesc, ediție îngrijită, studiu introductiv și note de Ilie 

Popescu Teiușan, Editura Didactică și Pedagogică, București, 1971. 

67.  Idem, Istoria literaturii religioase a românilor, până la 1688, București, 1904.  

68. Idem, Istoria literaturii religioase a românilor, în secolul al XVIII-lea (1688-1821),vol. II, 

București, 1901.  

69. Idem, Istoria literaturii românești (De la 1688 la 1780), vol. II, ed. a II-a, Editura Librăriei 

Pavel Suru, București, 1926. 

70. Idem, Istoria poporului românesc, vol. IV, partea I, trad. din germană de Otilia Enache 

Ionescu, Editura Casa Școalelor, București, 1927. 

71. Idem, Istoria relațiilor române, trad. de Anca Verjinschi, Anthologie, ediție îngrijită și note 

de Florin Rotaru, București, 1995. 

72.  Idem, Istoria românilor prin călători (Până la jumătatea veacului al XVII-lea), vol. I, (ediția 

a doua adăugită), Editura ,,Casa Școalelor‟, București, 1928. 

73.  



33 
 

74. Idem, Mănăstirea Neamțului. Viață călugărească și mincă pentru cultură, Tipografia 

Societatea „Neamul Românesc‟, Vălenii-de-Munte, 1912.  

75. Idem, Mănăstirea Hurezului. Dezvoltarea și viața ei, Tipografia Societății ˶Neamul 

Românesc˝, Vălenii de Munte, 1912. 

76. Idem, Muntele Athos în legătură cu Țările noastre, (extras din Analele Academiei Române, 

seria II, tomul XXXVI, Memoriile Secțiunii Istorice), Librăriile Socec & Comp. și C. Sfetea, 

București,  1914. 

77. Idem, Viața și faptele Mitropolitului Moldovei Veniamin Costachi (1768-1846), Institutul de 

Arte Grafice și Editura Minerva, București, 1907.  

78. Istoria literaturii române. Folclorul. Literatura română în perioada feudală (1400-1780), 

Editura Academiei Române, București, 1964. 

79. Istoria Românilor, vol. III, Editura Enciclopedică, București, 2010. 

80. Idem, vol. IV, Editura Enciclopedică, București, 2012. 

81. Idem, vol. V, Editura Enciclopedică, București, 2012.  

82. Idem, vol. VI, Editura Enciclopedică, București, 2012. 

83.  Istoria Românilor. Constituirea României moderne (1821-1878), coordonator Acad. Dan 

Berindei, vol. VII, tom I, Ed. Enciclopedică, București, 2003,vol. VII, tom I, Editura 

Enciclopedică, București, 2003.  

84.  Izvoarele creștinismului românesc, Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanța, 2003. 

85. Îndreptarea legii, Editura Academiei Române, București, 1962. 

86. Joantă, Mitropolitul Serafim, Isihasmul, tradiție și cultură românească, Editura Anastasia, 

București, 1994. 

87.  Mehedinți, Simion Soveja, Creștinismul românesc, (adaos la Caracterizarea Etnografică a 

Poporului Român), Iași, 2006.  

88. Meteș, Ștefan, Istoria Bisericii și a vieții religioase a românilor din Ardeal și Ungaria, vol.I, 

Arad, 1918.  

89. Mihăilă, Gheorghe, Contribuții la istoria culturii și literaturii române vechi, București, 1972. 

90. Idem, Cultură și literatură românească veche în context european (studii și texte), Editura 

Ștințifică și Enciclopedică, București, 1979.  

91. Milaș, Nicodim, Canoanele Bisericii Ortodoxe însoțite de comentarii, vol. I, partea I, 

Tipografia Diecezană, Arad, 1930. 



34 
 

92. Ibidem, vol. I, partea II, Tipografia Diecezană, Arad, 1931. 

93. Idem, Dreptul bisericesc oriental, trad. Dim. I. Cornilescu și Vasile S. Radu, Tipografia 

"Gutenberg", București, 1915.  

94. Mironescu, Mitropolitul Athanasie, Istoria Mănăstirii Cernica, Tipografia Sfintei Mănăstiri 

Cernica, 1930. 

95. Moisescu, pr. prof. Gheorghe I., pr. prof. Ștefan Lupșa și pr. prof. Alexandru Filipașcu, 

Istoria Bisericii Române, vol.I, Editura Institutul Biblic și de Misiune Ortodoxă, București, 

1957.  

96. Munteanu, pr. prof. univ. dr. Vasile, Bizanțul și românii : cercetare comparativă privind 

organizarea mănăstirilor, Editura Trinitas, Iași, 2005. 

97. Idem, Istoria creștină generală (ab initio-1054), vol. I, Editura IBMBOR, București, 2008 

98. Ion Neculce, Letopisețul Țării Moldovei, Editura  Litera Internațional, București – Chișinău, 

2001. 

99. Nistor, Ion I., Istoria românilor, vol.I, Editura Biblioteca Bucureștilor, București, 2002. 

100. Paisie de la Neamț. Autobiografia și Viețile unui stareț, urmate de Așezăminte și alte 

texte, ediție îngrijită și prezentată de diac. Ioan I. Ică jr, Editura Deisis, Sibiu, 2002. 

101. Oltenia, Editura ˶Ramuri˝, 1943. 

102. Panaitescu, P.P., Contribuții la Istoria culturii românești, Editura Minerva, București, 

1971. 

103. Idem, Curs privind începuturile influenței slavilor asupra românilor, București, 1938-

1939. 

104. Idem, Interpretări românești. Studii de istorie economică și socială, Editura de Stat, 

București, 1947. 

105. Idem, Începuturile și biruința scrisului în limba română, București, 1965.  

106. Idem, Mircea cel Bătrân, București, 1944. 

107.  Pascu, Giorge, Istoria literaturii române din secolul XVII, Institutul de Arte Grafice 

„Viața Românească‟, București, 1922. 

108. Păcurariu, Pr. Prof. Dr. Mircea, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol. I, II și III, 

Editura Trinitas, Iași, 2004.  

109. Pâclișan, Z., Biserica și românismul, Tipografia ‹‹Carmen››, Cluj, 1910. 



35 
 

110. Petrescu, prof. univ. dr. † Teodosie, Arhiepiscopul Tomisului și prof. univ. dr. Adrian 

Rădulescu, Mitropolia Tomisului, tradiție și actualitate, Editura Arhiepiscopiei Tomisului, 

Constanța, 2004.  

111. Pidalionul – Cârma Bisericii Ortodoxe, Iași, 2007.  

112. Piscupescu, Ecaterina Șt., Literatura slavă în Principatele Române în veacul al XV-lea, 

Tipografia Cărților Bisericești, București, 1939. 

113. Pretorian, pr. prof. Marin, Mănăstiri și schituri din Mitropolia Olteniei, Editura Sfintei 

Mitropolii a Olteniei, Craiova, 1942. 

114. Racoveanu, Gheorghe, Viața și nevoințele Fericitului Paisie, Starețul Sfintelor Mănăstiri 

Nemțu și Secu, Râmnicu-Vâlcea, 1935.  

115. Răuțu, Melete, Monografia ecleziastică a județului Vâlcea, Imprimeria Județului și a 

Comunei Râmnicu Vâlcea, Râmnicu Vâlcea, 1908. 

116. Sanie, Silviu, Civilizația creștină la est de Carpați și romanitatea pe teritoriul Moldovei, 

( secolele II î.e.n.-III e.n.), Editura Junimea, Iași, 1981.  

117. Sfântul Cuvios Gheorghe arhimandritul, starețul Cernicăi și Căldărușanilor (1730-

1806), înnoitor al isihasmului românesc, ediție îngijită de arhim. Macarie Ciolan, Mănăstirea 

Cernica, 2006. 

118. Sf. Vasile cel Mare, Regulile mari, Editura Institutul Biblic și de Misiune Ortodoxă, 

București, 2009. 

119. Sfinți români și apărători ai legii strămoșești, Editura Institutul Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, 1987.  

120. Sibiescu, pr. Vasile Gh., Mânăstirile noastre temeiu de viață românească, Tipografia și 

Legătoria Frații Dumitrescu, Buzău, 1940. 

121. Simionescu, Dan I., Vieața literară și culturală a mănăstirii Câmpulung (Muscel) în 

trecut, Editura Librăriei Ioan N. Staicu, Câmpulung, 1926. 

122. Socrate Scolasticul, Istoria bisericească, trad.de mitropolitul Iosif Gheorghian, București, 

1899. 

123. Sozomen, Istoria bisericească, trad. de mitropolitul Iosif Gheorghian, București, 1897. 

124. Spiritualitate și istorie la Întorsura Carpaților, ediție îngrijită de I.P.S. Antonie 

Plămădeală, vol. I, Buzău, 1983.  



36 
 

125. Stăniloae, pr. prof. dr. Dumitru, Ascetica și mistica Bisericii Ortodoxe, Editura Institutul 

Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2002. 

126. Stănoiu, ieromonah Damian,  Mănăstirea Căldărușani, Tipografiile „Române-Unite‟, 

București, 1924. 

127. Stoicescu, Nicolae, Constantin Șerban, Editura Militară, București, 1990. 

128. Idem, Matei Basarab, Editura Academiei Române, București, 1988 

129. Idem, Sfatul Domnesc și marii dregători din Țara Românească și Moldova (sec. XIV-

XVII), Editura Academiei Române, București, 1968. 

130. Idem,Unitatea românilor în Evul Mediu, Editura Academiei Române, București, 1983. 

131. Studii și materiale de Istorie Medie, vol. VI, Editura Academiei Române, București, 

1973. 

132. Șerban, Constantin, Vasile Lupu, Domn al Moldovei (1634-1653), Editura Academiei 

Române, București, 1991.  

133. Șerbănescu, pr. prof. Niculae I., Istoria Mânăstirii Snagov, București, 1944. 

134.  Șesan, Dr. Valerian, Curs de Drept bisericesc universal, Cernăuți, 1942.  

135. Ștefulescu, Al., Documente slavo-române relative la Gorj (1406-1665), Tipografia Nicu 

D. Miloșescu, Târgu-Jiu, 1908. 

136. Teodor, Dan Gh., Românitatea carpato-Dunăreană și Bizanțul în veacurile V-XI e.n., 

Editura Junimea, Iași, 1981. 

137. Idem, Creștinismul la est de Carpați, de la origini și până în secolul al XVI-lea, Editura 

Mitropoliei Moldovei și Bucovinei, Iași, 1991. 

138. Teodoret al Cirului, Istoria bisericească, trad. de Pr.Prof. Vasile Sibiescu, Editura 

Institutul Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1995. 

139.  Theodorescu, Răzvan, Bizanț, Balcani, Occident la începuturile culturii medievale 

românești (secolele X-XIV), Editura Academiei Române, București, 1974. 

140.  Idem, Drumuri către ieri, Editura Fundației Culturale Române, București, 1992. 

141. Idem, Itinerarii medievale, Editura Meridiane, București, 1979.  

142. Uricariul, Axinte, Cronică paralelă a Țării Românești și a Moldovei, ediție critică și 

studiu introductiv de Gabriel Ștrempel, Editura Minerva, București, 1993. 

143. Vasile de la Poiana Mărului. Introduceri în rugăciunea lui Iisus și isihasm, trad. Ioan și 

Maria-Cornelia Ică jr, Editura Deisis, Sibiu, 2009. 



37 
 

144. Vicovan, Pr.Ion, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, vol. II, Iași, 2002. 

145.  Viețile, povățuirile și testamentele sfinților stareți Gheorghe și Calinic. Monumentele 

spiritualității cernicane, I, ed. îngrijită de arhim. Clement Popescu și diac. Ioan I. Ică jr, 

Editura Deisis, Sibiu, 1999. 

146. Zamfirescu, Ion, Spiritualități românești, București, 1941. 

 

Reviste și studii 

 

147. Barnea, Ion, Artele, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, LXXVII, București, 1959, nr. 7-

10, pp. 856- 888. 

148. Băbuș, pr. prof. dr. Emanoil, Justiniana Prima în lumina noilor cercetări, în rev. ˶ Studii 

Teologice˝, XXXIX, București, 1987, pp. 84-92.  

149. Băltuță, Mitrofan, Pastoralele date de Mitropolitul Veniamin Costachi în legătură cu 

viața monahală, în rev. ˶Mitropolia Moldodovei și Sucevei˝, XLIII, Iași, 1967, nr. 1-2, pp. 

114-122.  

150. Bârda, Al. Stănciulescu, Clerul român și ideile Revoluției franceze, în rev. ˶Mitropolia 

Olteniei‟, XLII, Craiova, 1990, nr. 3-4, pp. 243-254. 

151. Braniște, pr. prof. Ene, Din activitatea Sfântului Calinic Cernicanul, Episcopul 

Râmnicului – Noului Severin (1850-1868), în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXVII, București, 1968, 

nr. 11-12, pp. 1158-1164. 

152. Bulat, prof. T. Gh., Sfântul Ierarh „Kallinik‟, stareț al Mânăstirii Cernica, în rev. 

˶Glasul Bisericii˝, XXVII, București, 1968, nr. 3-4, pp. 337-353.  

153. Idem, Un secol de la moartea Sfântului Ierarh Calinic, episcop de Râmnic-Noul Severin, 

1850-1868, în rev. ˶Mitropolia Olteniei‟, XX, Craiova, 1968, nr. 3-4, pp. 230–240. 

154. Idem, Tipografia și tipăriturile Sfântului Ierarh Kallinik de la Cernica, în rev. ˶Biserica 

Ortodoxă Română˝, LXXXVI, București, 1968, nr. 3-5, pp. 398-409. 

155. Chilea, pr. Sebastian, Sfântul Nicodim, în rev.  ˶Mitropolia Olteniei˝, XIX, Craiova, 1967, 

nr. 1-2, pp. 138-140. 

156. Ciurea, pr. prof. univ. dr. Al. I., Momente și aspecte esențiale ale influenței Sf. Munte 

asupra vieții religioase din țările române, în rev. ˶Ortodoxia˝, V, București, 1953, nr. 2, pp. 

278-294.  



38 
 

157. Columbeanu, S., Monopolurile feudale din Țara Românească în secolul al XVIII-lea în 

raport cu instituțiile similare din Europa, în rev. ˶Studii˝,  (Revista de istorie), tomul 23, 

București, 1970, nr. 4, pp. 727-737. 

158. Coman, pr. prof. dr. Ioan G., Însemnări asupra lui Teotim de Tomis, ( studii și recenzii), 

în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XVI, București, 1957, nr.1, pp. 46-51. 

159. Constantiniu, Florin C., Aspecte ale mentalului colectiv sătesc în societatea medievală 

românească, în rev. ˶Studii și materiale de Istorie Medie˝, vol. VII, 1974, Editura Academiei 

Române.  

160. Cronț, pr. Constantin, Clericii în serviciul justiției, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, 

LVI, București, 1938, nr. 11-12, pp. 823-844. 

161. Idem, Pe urmele trecutului istoric al Dobrogei, în ˶Glasul Bisericii˝, XXXV, București, 

1976, nr. 3-4, pp. 377-383.  

162. Dinu, Natalia, Viața și activitatea Sfântului Ierarh Calinic de la Cernica, în rev. ˶Glasul 

Bisericii˝, XXVII, București, 1968, nr. 3-4, p.  

163. Donat, Ion, Fundațiile religioase ale Olteniei. Mănăstiri și schituri, partea I, în ˶Arhivele 

Olteniei˝, XV, Craiova, 1936, nr. 86-88, pp. 262-346.  

164. Dumitrescu, Ioan, Un important locaș de cult restaurat: Biserica Sfântul Nicolae a Sfintei 

Mănăstiri Cernica, în rev.˶Glasul Bisericii˝, XXXV, București, 1976, nr. 1-2, pp. 175-179. 

165. Dură, pr. prof. univ. dr. Nicolae V., Biserica din "Scythia Minor" și "întâistătătorii" ei 

tomitani, în ˶Analele Universității Ovidius˝, Constanța, Seria Teologie, nr.1, 2006, pp. 48-85. 

166. Idem, Monahii, al treilea element constitutiv al Bisericii. Norme și rânduieli canonice, 

privind organizarea și disciplina vieții monahale, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, 

CXXI, București, 2003, nr. 7-12, pp. 469-483. 

167. Duțu, Al., Centre române de difuziune culturală în secolele XVII-XVIII, în „Revista de 

Istorie‟, tom. 30 (1977), nr. 3, p. 413-426.  

168. Erbiceanu, Constantin, Istoria Mănăstirii Cernica, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, 

XII, București, 1898-1899, pp. 1008-1048. 

169. Gabor, pr. prof.univ. dr. Adrian, Mărturii arheologice privind vechimea creștinismului în 

sudul Moldovei, în rev. ˶Mitropolia Moldovei și Sucevei˝, LXII, Iași, 1986, nr. 1- 2, pp. 83-

92.  



39 
 

170. Gheorghescu, arhim. dr. Chesarie, Personalitatea religios-morală a Starețului Paisie 

Velicicovchi, în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXIX, București, 1970, nr. 1-2, pp. 114-119.  

171. Idem, Cuviosul Arhimandrit Gheorghe, Starețul de la Cernica (1781-106), în rev.  

˶Glasul Bisericii˝, XLVI, București, 1987, nr. 5, pp. 63-81. 

172.  Gheorghiță, Ilie, Două Scrisori pastorale adresate de Mitropolitul Veniamin Costache 

soborului călugărilor din mănăstirea Neamț, în rev. ˶Mitropolia Moldovei și Sucevei˝, 

XXXVIII, Iași, 1962, nr. 5-6, pp. 431-441.   

173. Gladcovschi, Arhimandrit Atanase, Monahi cronicari din Sfânta Mănăstire Cernica, în 

rev. ˶Glasul Bisericii˝, XVI, București, 1957, nr. 4-5, pp. 247-257. 

174. Gonța, Alexandru I., Unele aspecte ale politicii interne a lui Ștefan cel Mare, în rev. 

˶Studii˝, (Revista de Istorie), X, București, 1957, nr. 4, pp. 91-103.  

175. Grosu, Mircea, Valoarea documentară a condicilor mănăstirești de socoteli, în rev. 

„Studii‟ (Revista de Istorie), tom. 23 (1970), nr. 1, p. 43-54.  

176. Ialomițeanul, Episcop Roman și prof. I. L. Georgescu, Starețul Gheorghe și mânăstirea 

Cernica, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, C, București, 1982, nr. 3-4, pp. 332-339.  

177. Ialomițeanul, Episcop Roman Stanciu, Viața și înfăptuirile Sfântului Calinic – monahul 

în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXVII, București, 1968, nr. 3-4, pp. 270-276.  

178. Iorga, Nicolae, Manuscriptele Mănăstirii Cernica, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, 

XXVI, București, 1902-1903, pp. 207-234.  

179. Iorgulescu, pr. dr. Vasile, Mărturii privind monahismul românesc, înaintea Sfântului 

Nicodim, în Țara Românească și Banat, în rev. ˶Biserica Ortodoxă Română˝, CI, București, 

1983, nr. 3-4, pp. 253-263. 

180. Ivan, Ioan, Actualitatea "Așezămintelor" Starețului Paisie Velicicovschi, în rev. 

˶Mitropolia Moldovei și Sucevei˝, XXX, Iași, 1957, pp. 607-610.  

181. Marina, Eugen, Contribuții la cunoașterea operei canonice a Sfântului Ierarh Calinic de 

la Cernica, în rev.˶Biserica Ortodoxă Română˝, LXXXIII, București, 1965, nr. 5-6, pp. 553-

558.  

182. Mănăstiri și schituri, în ˶Vieața bisericească în Oltenia˝ (Anuarul Mitropoliei Olteniei), 

Tipografia Sfintei Mitropolii a Olteniei, Râmnicului și Severinului, Craiova, 1941, 819-887 

183. Micu, Iolanda și Radu Lungu, Domeniul lui Matei Basarab, în ˶Revista de Istorie˝, tomul 

35, București, 1982, nr. 12, pp. 1313-1329. 



40 
 

184. Mitrofan Băltuță, Pastoralele date de Mitropolitul Veniamin Costachi în legătură cu 

viața monahală, în rev. ˶Mitropolia Moldovei și Sucevei˝, XLIII, Iași, 1967, nr. 1-2, pp. 114-

122.  

185. Munteanu, pr. prof. univ. dr. Vasile, Banatul și Bizanțul (secolele XI-XII), în rev. 

˶Mitropolia Banatului˝, XXVI, Timișoara, 1976, nr.1-4, pp. 233-237.  

186. Nica, Arhiepiscopul Antim, O sută de ani de la Adormirea întru Domnul a Sfântului 

Ierarh Calinic Cernicanul - Sfântul Ierarh Calinic- ziditor de lăcașuri sfinte, în rev. ˶Glasul 

Bisericii˝, XXVII, București, 1968, nr. 3-4, pp. 277-283. 

187.  Octavian, prof. Nicu D., Ideea de unitate națională și adeziunea clerului din Țara 

Românească la lupta pentru înfăptuirea marelui act de la 24 ianuarie 1859, în rev. ˶Glasul 

Bisericii˝, XXXVIII, București, 1979, nr. 1-2, pp. 92 - 109. 

188.  Petrescu, prof. univ. dr. † Teodosie, Scythia Minor și ierarhii săi tomitani din secolele 

IV-VI, în ˶Revista de Teologie Sf. Apostol Andrei˝, XIII, Constanța, 2009, nr. 1, pp. 7-14. 

189. Popescu, prof. univ. dr. Emilian, Câteva considerații cu privire la rolul Episcopiilor din 

Dobrogea ( Scythia Minor) în viața creștină a Moldovei în secolele IV-XIV, în rev. ˶Studii 

Teologice˝, XLIII, București, 1991, nr. 5-6, pp. 105-110.  

190. Reli, Simion, Cultura religioasă în mănăstirile noastre voievodale, Extras din rev. 

˶Candela˝, LV-LVI, Cernăuți, 1944-1945. 

191. Semedrea, † Tit, Viața mănăstirească în Țara Românească înainte de anul 1370, în rev. 

˶Biserica Ortodoxă Română˝, LXXX, București, 1962, nr. 7-8, pp.673-687.  

192. Șerban, Constantin, Contribuții cu privire la problema pieței interne a Țării Românești și 

Moldovei în timpul feudalismului dezvoltat (sec. XV-XVIII), în rev. ˶Studii˝ (Revista de 

Istorie), XVII, București, 1964, nr. 1, pp. 27-46.  

193. Șerbănescu, pr. prof. Niculae, Episcopii Râmnicului, în rev. ˶Mitropolia Olteniei˝, XVI, 

Craiova, 1964, nr. 3-4, pp. 171-212.  

194. Idem, O ctitorie a Sfântului Calinic: Schitul Frăsinei, în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XIV, 

București, 1955, nr. 10-11, pp. 600-603. 

195. Idem, Sfântul Ierarh Calinic de la Cernica, episcopul Râmnicului, în rev. ˶Biserica 

Ortodoxă Română˝, LXXXVI, București, 1968, nr. 3-5, pp. 353-395. 

196. Ștefănescu, Episcop Melchisedec, Schițe din viața Mitropolitului Ungr-Vlahiei Filaret al 

II-lea, 1792, și ale altor persoane bisericești cu care el a fost în relații de aproape (Ședința 



41 
 

de la 14 martie 1887), în ˶Analele Academiei Române˝, seria II, tom. VIII (1885-1886), 

secțiunea a II-a, Tipografia Academiei Române, București, 1888, pp. 35-91.  

197. Ștefănescu, I. D.,  Școala de pictură din mănăstirile Cernica și Căldărușani. Ucenicia lui 

N. Grigorescu, în rev. ˶Glasul Bisericii˝, XXVIII, București, 1969, nr. 3-4, pp. 364 – 392. 

198. Ștefănescu, Ștefan, Damaschin Mioc, Țărănimea din Țara Românească și Moldova în 

veacul al XVII-lea, în ˶Revista de Istorie˝, tomul 32, București, 1979, nr. 12, pp. 2285-2300. 

199. Teoctist, Patriarhul, O ctitorie ardeleană a Sfântului Nicodim: Mănăstirea Prislop, în 

rev. ˶Mitropolia Olteniei˝, Craiova, nr. 7-8, 1970, pp. 635-638.  

200. Teodorescu, Barbu, Cărturari, tipografi, biblioteci, școli, în rev. ˶Biserica Ortodoxă 

Română˝, LXXVII, București, 1959, nr. 7-10, pp. 827-856. 

201.  Theodorescu, Răzvan, Epoca lui Matei Basarab, răscruce a vechii culturi românești, în 

˶Revista de Istorie˝, tom. 35, București, 1982, nr. 12, pp. 1330-1338. 

 

 

 

 


