
1 

 

UNIVERSITATEA “OVIDIUS” DIN CONSTANŢA  

 ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

 

 

 

 

 

 

Despre suflet şi nemurirea lui în 

Sfânta Scriptură 

 

 
 

Coordonator ştiinţific : 

I.P.S. Dr. TEODOSIE PETRESCU  

 

 

                                                                                                           Doctorand: 

                                                                                 VIZANTE DAN (IEROMONAH ANDREI) 

 

 

 

 

 

CONSTANŢA 2015 

CUPRINS 



2 

 

 

CUPRINS 

 

 

Lista abrevierilor 

Introducere 

 

 

CAPITOLUL I : CONCEPŢIA DESPRE OM ŞI SUFLET ÎN RELIGIILE ORIENTULUI 

MIJLOCIU 

 

1.1. Religia Egiptului Antic 

1.2. Concepţia despre om în Mesopotamia 

1.2.1.Scurte consideraţii de ordin introductiv 

1.2.2. Concepţia despre om în Mesopotamia 

1.3. Concepţia despre om la sumero-akkadieni 

1.3.1. Religia asiro-babiloniană 

1.3.2.Concepţia despre om în religia Siriei Antice. Date istorice 

1.3.3. Zeii şi mitologia Siriei antice 

1.3.4. Despre om şi destinul său 

1.4. Concepţia despre om în religia hitită. Scurte consideraţii de ordin introductiv  

1.4.1. Zeii hitiţilor 

1.4.2. Ritualurile funerare la hitiţi 

 

 

CAPITOLUL II: OMUL ŞI DESTINUL SĂU, SUBIECT-CHEIE AL FILOSOFIEI 

 

2.1. Ipoteze. Premise 

2.2. Antichitatea precreştină 

2.2.1.Platon 

2.2.2. Hedonismul 



3 

 

2.2.3.Aristotel 

2.3.  Existenţa sufletului 

2.4.Dualism antropologic vs. Trihotomism 

2.3. Descartes 

2.3.1. Descartes vs.Ortodoxie 

 

CAPITOLUL III : DESPRE SUFLET ŞI NEMURIREA SA ÎN SCRIERILE VECHIULUI 

TESTAMENT 

 

 

3.1.Texte referitoare la suflet şi nemurirea lui în cărţile canonice 

3.1.1. Ideile despre nemurirea sufletului în Pentateuh 

3.1.2. Ideile despre nemurire în Cărţile istorice 

3.1.3. Ideile despre nemurire în Cărţile didactice 

3.1.4. Ideile despre nemurire în Cărţile profeţilor 

3.2.Texte referitoare la suflet şi nemurirea lui în Cărţile Anaghinoscomena 

 

 

CAPITOLUL IV : ANALIZA GRAMATICALĂ ŞI CONTEXTUALĂ A TERMENULUI 

“SUFLET” ÎN SFÂNTA SCRIPTURĂ 

 

4.1. Generalităţi 

4.2.Explicaţia termenilor ebraici ruach, neshamah şi nefeş 

4.3.Etimologia, originea semantică şi înrudirea termenului nephesh 

4.4.Traducerea termenului nephesh în concepţia modernă 

 

CAPITOLUL V : ÎNVĂŢĂTURA NOUTESTAMENTARĂ DESPRE SUFLET ŞI 

NEMURIREA SA 

 

 

5.1. Învăţătura despre suflet şi nemurirea sa în Evangheliile sinoptice 



4 

 

5.2. Învăţătura despre suflet şi nemurirea sa în Evanghelia Sfântului Ioan 

5.3. Învăţătura despre suflet şi nemurirea sa în scrierile Sfinților Apostoli 

 

 

CAPITOLUL VI : OMUL, FIINŢĂ SPIRITUALĂ ÎN COMUNIUNE CU DUMNEZEU, 

CU SEMENII ŞI CU ÎNTREAGA CREAŢIE 

 

6.1. Premise 

6.2.Omul fiinţă spirituală în trup 

6.3.Suflet şi trup - unire deplină 

6.4. Inserarea sufletului în trup -  opera lui Dumnezeu 

6.5. Originea sufletului omenesc 

 

 

CAPITOLUL VII : OMUL FĂPTURĂ A LUI DUMNEZEU - SCURT STUDIU ASUPRA 

GÂNDIRII PATRISTICE 

 

7.1.Preliminarii 

7.2. Antropologia Sfântului Atanasie cel Mare 

7.2.1. Concepţía atanasiană despre suflet şi trup 

7.2.2. Raportul dintre suflet şi trup în gândirea atanasiană 

7.2.3. Omul –“imago dei” 

 7.3. Concepţia antropologică a Sfântului Vasile cel Mare 

7.3.1. Raportul dintre suflet şi trup 

7.3.2. Chip şi asemănare 

7.4. Antropologia Sfântului Grigore de Nyssa 

7.4.1. Raportul dintre suflet şi trup 

7.4.2. Sinergia sufletului cu trupul 

7.4.3. Combaterea concepţiilor metempsihotice şi preexistenţialiste 

7.5. Antropologia Sfântului Ioan Gură de Aur 

7.5.1. Învăţătura despre suflet şi trup 



5 

 

7.5.2. Sinergia sufletului şi a trupului 

7.6. Concepţia antropologică a Fericitului Augustin 

7.6.1. Trupul şi sufletul 

7.6.3. Specificul antropologiei Fericitului Augustin 

 

 

CAPITOLUL VIII : ÎNVĂŢĂTURA ORTODOXĂ ÎN COMBATEREA UNOR 

ABERAŢII SECTARE PRIVIND EXISTENŢA SUFLETULUI ŞI ORIGINA SA 

DIVINĂ 

 

 

8.1. Teosofia 

8.2. Spiritismul 

8.2.1. Doctrina 

8.2.2. Hristos, profetul revelaţiei 

8.2.3. Iisus- Dumnezeu solar 

8.2.4. Spiritualismul ”creştin” 

8.3. Antroposofia 

8.3.1. “Creştinismul teosofic” : o interpretare bizară a învăţăturii creştine 

8.3.2. Antroposofia – culmea teosofiei 

8.3.3. Doctrina antroposofică 

8.3.4. Dumnezeu confundat cu creaţia 

8.3.5. Cosmologia şi evoluţia omului 

8.3.6. Hristosofia sau “Cei doi Hristoşi Iisus” 

8.4. Cunoaşterea şi urmarea preceptelor creştine despre suflet şi nemurirea lui în lumina 

Sfintei Scripturi 

 

CONCLUZII 

BIBLIOGRAFIE 

 

 



6 

 

 

INTRODUCERE 

 

 

După învăţătura Bisericii, omul provine, ca şi toate celelalte făpturi, de la Dumnezeu, 

prin actul creaţiei, fiind cea din urmă dintre creaturi, şi totodată cea mai de seamă dintre ele, cel 

care încheie şi este coroana creaţiei - fiinţa care prin natura şi demnitatea sa se deosebeşte de 

toate făpturile pământeşti. De aceea, omul ocupă locul de mijloc între lumea spirituală şi cea 

materială; celei dintâi îi aparţine cu sufletul său, celei din urmă cu trupul său. El este punctul de 

întretăiere al celor două lumi şi o sinteză a acestora; este, cum s-a remarcat adesea, o 

reprezentare a lumii celei mari, un microcosmos. Astfel, în opera creaţiei, omul este prezentat ca 

o cunună, fiinţă special zidită de Dumnezeu la sfârşitul etapelor creaţiei, primind de la Creator o 

misiune specială, de a purta grijă de cele văzute. 

De aceea, Mărturisirea Ortodoxă (1,18) spune despre om: „La urmă a creat Dumnezeu pe 

om, care este alcătuit din suflet nematerial şi raţional şi din trup material, ca din această alcătuire 

a omului, pe de o parte să se cunoască adevărul că Dumnezeu este creator al lumii spirituale, iar 

pe de altă parte, că El a zidit şi lumea cea materială. Din această cauză, omul se numeşte şi lume 

mică, deoarece el poartă în sine chipul a toată lumea cea mare". 

Toţi Părinţii, atât ai Bisericii de Răsărit, cât şi ai celei din Apus, au văzut în însuşi faptul 

creării omului după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu o anumită concordanţă primordială între 

fiinţa omului şi fiinţa lui Dumnezeu. Cu toate acestea, expresiile teologice ale acestui adevăr 

revelat sunt, în tradiţiile răsăriteană şi apuseană, adeseori, diferite, deşi nu în totalitate 

contradictorii. Fericitul Augustin, străduindu-se să conceapă o idee despre Dumnezeu, începe cu 

analiza chipului lui Dumnezeu în noi şi încearcă să redescopere în Dumnezeu ceea ce se găseşte 

în sufletul nostru, creat după chipul Său. Această metodă a analizelor psihologice este aplicată 

cunoaşterii lui Dumnezeu, teologiei. Sfântul Grigorie de Nyssa, pe de altă parte, ia ca punct de 

pornire ceea ce revelaţia ne spune despre Dumnezeu pentru a descoperi în om ceea ce 

corespunde chipului lui Dumnezeu. Această metodă teologică este aplicată ştiinţei despre om, 

antropologiei. Prima cale încearcă să-L cunoască pe Dumnezeu pornind de la omul creat după 



7 

 

chipul Său, iar a doua caută să definească natura adevărată a omului pornind de la conceptul de 

Dumnezeu, după chipul Căruia a fost creat omul 1. 

Fiinţând de la Dumnezeu, ca exprimare a voinţei divine „să fie”, parte integrantă a 

planului divin, omul a înglobat în sine două realităţi distincte. Prima dintre ele, trupul, este 

materialul incontestabil existent, căzând sub incidenţa simţurilor, şi deci, acceptat în unanimitate. 

Cea dea doua componentă, de asemenea cu existenţă în sine, independentă şi net superioară 

trupului, prin existenţă perpetuă de la momentul când acesta începe să fiinţeze, este sufletul. În 

decursul etapelor evolutive ale omului, stând sub semnul raţiunii întunecate, sufletul, existenţa 

acestuia sau a unor însuşiri ale lui au reprezentat obiectul multor controverse; concepţiile s-au 

diferenţiat de la secol la secol, influenţate de contextul socio-istoric. 

Aproape în toate religiile omenirii se întâlneşte convingerea, fermă şi generală, că 

existenţa omului nu se termină cu moartea. Preocuparea filosofilor din toate timpurile, problema 

antropologică, a apărut începând de la religiile primitive la cele monoteiste. Astfel filosoful 

creştin Petre Ţuţea scria următoarele: “Omul religios etern a dobândit certitudinile pierdute de 

omul istoric, care se mişcă asimptotic spre ideal... omul de ştiinţă modern, situat între ipoteză şi 

experiment, acceptă cu greutate situarea adevărului în religie şi funcţia lui mântuitoare (...). 

Ştiinţa unită cu religia şi cu arta înseamnă libertate şi nemurire ”2. 

Persoana umană este în primul rând o existnță conștientă de sine. Descartes a văzut 

aceasta și a afrimat adevărul fundamental despre ea : “ ogite, orge sum”, adică exist fiindcă 

cuget. Prin aceasta, el a înțeles actul cugetării ca un act al persoanei îndreptat spre ea însăși, deci 

ca un act al conștiinței de sine. În formula “cogito, orgo sum”, a cuprins, prin aceasta, două 

afirmții : eul și cugetarea lui, sau conștiința lui despre sine 3. 

În prezenta lucrare am aboradat problematica existenței, a provenienței și a nemuririi 

sufletului, pe temeiurile Revelației scripturistice, și am subliniat faptul că sufletul provine de la 

Dumnezeu prin creaţie, nu prin emanaţie, întrucât prin sufeltul său, omul stă în legătură cu 

Dumnezeu şi cu lumea spirituală, însă până la cristalizarea acestei învățături, părerile și viziunile 

                                                           
1Vladimir Lossky, Introducere în teologia ortodoxă, Editura Sofia, Bucureşti, 2006, p. 59; 
2 Pr. Conf. Dr. Alexandru Stan, Prof. Dr. Remus Rus, Istoria Religiilor, Editura IMBOR, Bucureşti, 1991, 

p. 19; 

3Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Studii de teologie dogmatică ortodoxă, Editura Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1990,  p. 

147; 



8 

 

legate de nemurirea sufletului și a provenienței sale, au suferti diferite deformări, în diverse epoci 

ale vremii. Astfel,  secolele V-III î.Hr. au decurs sub auspiciile controverselor şi raţionalismului 

filosofic. Iubitorii de înţelepciune, filosofii, au adus în discuţie problematica existenţei sufletului 

omenesc şi a argumentării acestei afirmaţii. Sufletul ca entitate în sine existentă a fost relevat 

prin unanimitatea accepţiunii.Conştientizarea acţiunilor şi percepţia exteriorizării funcţiilor 

acestuia au condus la contradicţii de ordin moral; principiul cauzalităţii ca principiu generator, a 

dus la apariţia în şcoala de filozofie ateniană, a teoriilor metempsihotice şi preexistenţialiste. 

Sufletul pentru că nu face parte constitutivă din natura generală, este produsul spiritului 

conștient etern ce are la bază principiile raționale ale materiei, principia ce le plasticizează, 

trasformându-l întru-un suflet conștient ce gândește principiile și spiritualizeză realitatea material 

care este unită cu spiritual conștient etern. Sufletul ridică pricipiile raționale împreună cu 

principiile eterne ale lumii gândite de Dumnezeu într-o dialog de conlucrare și de cunoaștere 

continuă cu El. 

Părinţii Bisericii răsăritene au prezentat natura umană astfel: ca structură tripartită 

compusă din spirit, suflet şi trup (nous, psyche, soma) sau ca unire a sufletului şi a trupului. 

Deosebirea dintre susţinătorii trihotomismului şi ai dihotomismului se reduce în general la 

terminologie. Dihotomiştii văd în nous facultatea superioară a sufletului raţional, facultatea în 

virtutea căreia omul intră în comuniune cu Dumnezeu 4. 

Cercetarea are ca subiect o temă care a preocupat de-a lungul timpului, problematica ne 

muriririi sufletului, a existenței sale, dar și a provenienței sale, bazată pe Revelația scripturistică 

și pe învățătura patristică, iar rezultatele ei pot fi folosite pentru a asuma o anumită poziţie. În 

cercetare se face apel la elemente provenite din Sfânta Scriptură, din patrologie și filozofie, 

lucrarea având un demers transdisciplinar.  Cercetarea îşi propune să etaleze principalele direcții 

diriguitoare care au stat la baza cristalizării învățăturii despre nemurirea sufletului, pornind de la 

filosofia păgână, mergând apoi filosofia antropologică iudaică, străbătând primele veacuri 

creştine, și ajungând până la viziunea complexă actuala a Bisericii. Ea străbate aceste lucrări şi 

toate celelalte idei se focalizează în jurul acesteia de aici rezultând fundamentul temei cercetate.  

Aceasta universalitate a credinţei în nemurirea sufletului, căreia la unele popoare (perşii, 

grecii, romanii ş.a.) i s-a adăugat credinţa într-o judecată a sufletelor după moarte, explică marea 

                                                           
4Vladimir Lossky, op. cit., p. 65 

 



9 

 

asemănare a riturilor şi a ceremoniilor funebre principale din toate religiile mari ale omenirii, ca 

de exemplu: spălarea şi îmbrăcarea cadavrelor, înmormântarea sau incinerarea lor, procesiunile 

şi bocetele, mesele sau ospeţele funerare şi pomenirile pentru cei morţi. 

Faptul este deosebit de evident pentru unele din popoarele mari ale antichităţii, ca 

egiptenii, a căror cultură şi artă are în general un accentuat caracter funerar, vizibil în arta 

îmbălsămării trupurilor, în piramidele şi diferitele necropole menite să ocrotească mumiile sau 

cadavrele personajelor marcante, în pictura şi textele din inscripţiile hieroglife şi de pe 

papirusuri, în templele, în originea şi apartenenţa religioasă a scrierii şi a citirii 5. 

Tot aşa stau lucrurile cu grecii şi romanii, despre care s-a spus şi s-a demonstrat că riturile lor 

religioase în legătură cu cultul familial al strămoşilor ("Larii", "Manes" şi "Penaţii") au 

determinat şi au influenţat nu numai întreaga viaţă spirituală şi strălucită cultură şi artă greco-

romană, ci şi organizarea şi viaţa politică, economică şi socială a vechilor cetăţi şi state fondate 

de aceste două mari popoare ale antichităţii clasice păgâne 6.  

„Limitele speculaţiei omului de ştiinţă imanentist nu depăşesc metapsihologia, 

metalogica, limbajul mişcându-1 între intuiţie şi metodă, nedepăşind utilul, comodul şi gratuitul, 

existând un singur mod de acces la adevăr, revelaţia ”7. În cazul discursului antropologic, în 

registrul narativ al antropogenezei, motivele sunt: ţărână,chip, asemănare; este vorba despre o 

reluare a textului din Facere 1, 26-27 8 cu textul din Facere 2, 7 9. 

Dificultățile întâmpinate au stat numai în legătură cu asumarea uneia din cele trei teorii 

care încercă să expliciteze originea sufletului : preexistențialismul, traducianismul și 

creaționismul, întrucât despre veșnicia sufletului mărturisesc atât filosofia popoarelor păgâne, cât 

și întreaga Revelație scripturistică. 

Scopul principal al acestei cercetări ştiinţifice este acela de a expune şi analiza 

principalele mărturii scripturistice care fac referire atât în mod direct, cât și indirect la eternitatea 

                                                           
5 Horia C. Matei, Enciclopedia Antichității, Editura Meronia, București, 1995, p. 351; 
6 Pr.Conf. Dr. Alexandru Stan, Prof. Dr. Remus Rus, op.cit, pag. 20 ; 

7 Petre Ţuţea, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2007, p. 13; 
8 “26. Şi a zis Dumnezeu: "Să facem om după chipul şi după asemănarea Noastră, ca să stăpânească peştii mării, 

păsările cerului, animalele domestice, toate vietăţile ce se târăsc pe pământ şi tot pământul!" 

27.Şi a făcut Dumnezeu pe om după chipul Său; după chipul lui Dumnezeu l-a făcut; a făcut bărbat şi femeie.”; 
9 “7 : Atunci, luând Domnul Dumnezeu ţărână din pământ, a făcut pe om şi a suflat în faţa lui suflare de viaţă şi s-a 

făcut omul fiinţă vie”; 



10 

 

sufletului, dar și a textelor patristice luate ca surse de tâlcuire a textelor scripturiste, realizată în 

Biserică, sub oblăduirea Duhului Sfânt. 

Lucrarea de faţă este în primul rând o cercetare scripturistică, filosofică, patristică, 

accentuând însă interpretarea corectă, a cuvântului scripturistic, în lumina tălmăcirilor Sfinților  

Părinți, având ca principal demers creionarea doctrinei despre veșnicia sufletelor, întrucât „El nu 

este Dumnezeul morţilor, ci al viilor (Mt. 22, 32). 

Pământul (ţărâna) nu este un mister, dar este destinat sacrului, rămân două constituante 

care deţin „puterea misterului sacru chipul şi asemănarea care îşi au obârşia în Dumnezeu, acea 

paradigmă divină existentă din veci, şi în acelaşi timp izvorăsc din creaţie, se epifanizează din 

creaţie, deşi, după teologul grec Panayotis Nellas 10 si Iustin Popovici 11 , sunt telos al creaţiei: 

umplerea de chip sau realizarea ecclesială a creaţiei, ori mediul eclesial este fundamental 

anastasie. 

Un alt scop este acela de a sublinia ideea că Scriptura nu e scrisă pentru primii cititori şi 

nici numai pentru generaţiile următoare, ci şi pentru unii, şi pentru alţii. Scopul general atât al 

Vechiului Testament, cât și al Noului Testament, este de a arăta ce a făcut Dumnezeu pentru 

mântuirea neamului omenesc şi cum a pregătit Dumnezeu această mântuire, mai întâi prin 

prooroci și patriarhi, iar în cele din urmă chiar prin Fiul Sau făcut Om. Cuprinsul, potrivit 

scopului general, este istoria mântuirii, şi mai exact istoria pregătirii mântuirii neamului 

omenesc. 

Scopurile s-au concretizat pe parcursul lecturilor, cercetărilor, şi al elaborării materialului 

în câteva obiective bine definite: 

- evidenţierea textelor scripturistice şi patristice relevante pentru tema cercetării ; 

- prezenţa ideii de nemurire a sufletului in toate sistemele filosofice; 

- prezentarea principalelor teorii referitoare la originea sufletului extrase din gândirea patristica 

de-a lungul istoriei; 

- analiza gramaticală și contextuală a termenilor:”nefes”, “nesemah” si “ruah”; 

- prezentarea principalelor puncte din învatatura nou-testmentară despre suflet si veșnicia sa; 

                                                           
10 Panayotis Nellas, Omul - animal îndumnezeit. Perspective pentru o antropologie ortodoxă, EdItura Deisis, Sibiu, 

2002, p. 21; 
11 Iustin Popovici, Credinţa ortodoxă şi viata în Hristos, Editura BunaVestire, Galaţi, 2003, p. 18 ; 



11 

 

- centralitatea ideii conform căreia omul, prin sufletul său, poate sta în legatură ontologică, 

dialogală cu semenii săi, cu creația, dar si cu persoanele Sfintei Treimi. 

- evidențierea autenticității și veridicității învătăturii ortodoxe referitoare la eternitatea  sufletului 

în opoziție cu doctrinele sectare care sunt incidente acestei teme.  

Titlul a fost ales din două motive: în primul rând, din dorinţa de a readuce în prim plan 

problematica atât de spinoasă despre originea sufletelor și esența lor eternă așa cum reise ea din 

paginile Sfintei Scripturi, dar și din învățătura predanisită de Sfinții Părinti sub adumbrirea 

Duhului Sfânt şi în al doilea rând, datorită necesității clarificării ințelesului despre originea 

sufletelor și nemurirea lor în opoziție cu opiniile eretice din doctrinelor sectare. 

Referatul antropogenezei este receptat de antropologiile biblice 12 ca fiind exprimat în 

Facere 1, 26-27 şi Facere 2, 7 şi locurile paralele care preiau tema. Numai că, în aceste pasaje 

scripturistice nu se face, de către teologi, o distincţie clară între cele două tipuri de acţiuni ce sunt 

descrise: între sfatul intratrinitar (Fac. 1, 26) care se realizează în veşnicie şi care nu poate fi 

tratat, analizat, în conformitate cu epistemele hermeneuticii imanente, şi între actul propriu de 

creare (Fac. 1, 27; 2, 7) care se consumă în timp şi care e susceptibil unei hermeneutici clasice. 

Ţinând seama de această distincţie, vom putea observa că, în cazul primului text, avem un act 

specific veşniciei şi din această cauză în verset avem şi „feleni” şi „demut” - chip şi asemănare, 

dar avem şi precizarea „tetos-ului” făpturii umane în sânul creaţiei. 

Lucrarea îşi propune să analizeze și evidenția principalele versetele care au stat la baza 

îndelungatului proces de cristalizare al conceptiei Bisericii Ortodoxe și vorbesc despre sorgintea 

eternă a sufletelor.  De asemenea este rezultatul unei documentări amănunţite ce urmăreşte 

sistematizarea şi clarificarea informaţiilor răspândinte într-o multitudine de surse despre originea 

sufletelor și destinația lor eternă.   

Lucrarea este structurată în opt capitole, alcătuite din multe alte subcapitole şi secţiuni, ce se 

desfăşoară după Introducere. 

 În demersul ştiinţific, s-a făcut apel, la câteva metode de cercetare, după cum urmează: 

Prima metodă este cea a documentării şi cercetării bibliografice. În cadrul acestei metode 

am adunat materiale bibliografice ce fac referire la temă, reuşind astfel să conturez subiectul ales.  

A doua metodă de cercetare folosită este cea comparativă. Prin această metodă am 

verificat valoarea de adevăr a aceleiaşi informaţii în surse distincte citate. 
                                                           
12 Walter Wolf, Anthropologie de l’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 1974; 



12 

 

O altă metodă este cea cantitativă, ce permite colectarea unei multitudini de materiale şi 

prezintă explicit şi tangenţial date asemănătoare temei. Metoda are un punct forte, acela că ne dă 

voie sa verificăm calitatea materialelor selectate.  

Altă metodă este cea cronologică longitudinală ce poate fi observată pe parcursul tuturor 

capitolelor, cu scopul de a da lucrării un aspect unitar, dar şi pentru a sprijinii cititorul în modul 

de înţelegere, de aprofundare și structurarea unei viziuni empirice, de actualitate referitoare la 

temă. 

În realizarea lucrării s-a folosit şi metoda exegetico-hermeneutică, prin care s-au 

interpretat  în perspectivă  hristologică şi eclesială textele scripturistice si patristice.  

Am utilizat în teză tâlcuirile Sfintiilor Pîrinți care fac trimitere la principalele versete în 

care se oglindește cu necessitate ideea nemuririi sufletului. Am valorificat şi articole, studii de 

specialitate, secvenţe privitoare la tema studiată şi am descoperit filiaţii interesante la autori 

precum: Fericitul Augustin, Origen, Tertulian, Sfântul Chiril al Alexandriei,  Sfântul Vasile cel 

Mare, Atanasie cel Mare, Grigorie de Nissa, Sfântul Ioan Gura de Aur. 

Bibliografia pe care am utilizat-o este foarte bogată, bine echilibrată atât în ceea ce 

priveşte tradiţia confesională din care provin autorii, cât şi spaţiul lingvistic în care au apărut sau 

anul apariţiei respectivelor cărţi, studii sau articole. Am interpretat aceste surse bibliografice prin 

prisma propriei personalităţi, le-am analizat în profunzime şi mi-am construit ipotezele sau mi-

am susţinut ideile uzând de ele ca de o adevărată scară a lui Iacob 

Teza de doctorat aduce în atenția cititorului principalele probleme si divergențe apărute 

de-a lungul istoriei gândirii patristice generate de problema originii sufletelor și a destinației lor 

eterne prin prezentarea celor trei teorii. Aceste teorii evidențiate în lucrare au capacitatea de a 

oferi o imagine de profunzime și subtil detaliată prin abordarea mai multor coordonate 

sincronice, deci cu desfășurare concomitentă, escamotându-se practica tentantă și obișnuința de a 

se trata un subiect interdisciplinar nu doar din punct de vedere biblic, cât și dogmatic.  

În demersul științific propus se operează cu concepte precum: Vechiul testament, Noul 

Testament, suflet, nemurire, înviere, eshatologie, preexențialism, traducianism, creaționism, 

mărturisire de credință, teme esențiale fundamentate în mărturiile scripturistice, patristice ale 

Sfințiilor Părinți. 

În paginile ce vor urma vom proceda la o prezentare a textelor scripturistice referitoare la 

suflet şi nemurirea sa, urmată mai apoi de analiza fiecărui verset în parte, analiza ce o vom face 



13 

 

pe textul ebraic, respectiv pe textul grecesc. Sperăm că prin aceasta vom aduce un plus de înţeles 

şi lumină, acestor texte fundamentale în explicarea învăţăturii despre om, într-o epocă tulburată 

de numeroase erezii şi controverse, în care Biserica trebuie să facă faţă provocării permanente a 

secularismului şi a unei societăţi tot mai îndepărtate de valorile moralei şi învăţăturii creştine. 

Concluzionăm, afirmând că, credinţa în nemurirea sufletului delimitează învăţătura 

creştină despre Dumnezeu de alte învăţături şi concepţii, în sensul că numai o astfel de 

dumnezeire este singura mântuitoare ca bază a comuniunii de iubire cu noi în veşnicie. Ea ne 

fereşte de a-L confunda pe Dumnezeu cu lumea, cum o face panteismul sau de a-1 considera ca 

neavând după creare nici un raport cu creaţia în general şi cu omul în special, cum greşit susţine 

deismul. 

Mai mult credinţa creştină în înviere ne arată că Dumnezeu este transcendent şi imanent 

în acelaşi timp, că este mai presus de lume, dar este şi în lume şi mult mai mult El coboară la 

creaţia Sa cu una dintre Persoanele Sale. Se apropie la maximum de oameni pentru a le da 

posibilitatea de a urca la cer, adică la comuniune cu El. 

Din studiul efectuat asupra modului în care scriitorii inspiraţi ai Sfintei Scripturi 

înţelegeau sufletul, cât şi faptul că acesta era nemuritor, am putut desprinde învăţături folositoare 

atât în combaterea unor învăţături greşite referitoare la suflet, cât şi fundamentarea unei 

învăţături importante a Bisericii, aceea referitoare la cinstirea morţilor, partea importantă a vieţii 

liturgice, a cultului ortodox strămoşesc. 

Primul capitol al lucrării prezintă tema concepției despre om și sufelt în relgiiile 

Orientului Antic Mijlociu. Astfel, concepţia despre suflet a vechilor egipteni era diferită de cea a 

Vechiului Testament astfel sufletul era considerat a fi alcătuit din mai multe diviziuni, fiecare 

purtând un nume distinct: Ba, Ka, Ran, Akh. 

 Ba, făcea parte dintriada Ba, Ka, Akh,  conceptul de triadă regăsindu-se şi în religiile 

indo-europenilor. Termeni de :Ba şi Ka sunt de fapt sinonim pentru cuvântul suflet, în timp ce 

Akh redă noţiunea de spirit.13 Ba, era sufletul ce anima trupul, iar după moarte mergea la zei. Ba 

era reprezentat printr-o pasăre (cocor), acest simbol sugerând sufletului de a-şi lua zborul după 

moartea trupului către zei. 

                                                           
13Anatomia sufletului în cultura egipteană, de Renata Tatomir în Perspective româneşti asupra ştiinţei şi 

teologiei,Ed. Curtea Veche, Bucureşti, 2006, pag. 353; 



14 

 

 Ka era simbolizat printr- hieroglifă cu braţele în gestul îmbrăţişării, închipuind forţa 

energetică ce trebuia alimentată mereu pentru a uncţiona la parametri optimi. După unii 

cercetători, Ka ar fi fosdt un ’’ dublu’’ astral, un principiu vital străns legat de corp care nu îl 

părăsea nici după moarte, păstrându-se atâta timp cât se păstra şi trupul.De aici grija egiptenilor 

pentru păstrarea trupurilor morţilor cât mai multă vreme. În cazul deteriorării trupului, aceştia 

făceau statui, replici cât mai fidele ale defunctului pentru ca sufletul KA să aibă unde locui. Mai 

mult pentru sufletul KA, vechii egipteni făceau mormântul cât mai confortabil, fiind aprovizionat 

din belşug cu alimente şi alte bunuri necesare unui om în viaţa cotidiană. Această practică era 

alimentată de temerea că sufletul KA va veni ca strigoi în lumea celor vii.14 

Ran reprezenta numele persoanei decedate, având o importanţă deosebită pentru vechii 

egipteni. De aceea aceştia căutau să îl păstreze cât mai mult timp scriindu-l pe pitrele funerare. O 

sancţiune extrem de gravă era ştergerea numelui de pe piramide sau monumente funerare. 

Akh reprezenta inima considerată a păstra memoria tuturor faptelor bune sau rele 

săvârşite de defunct. De altfel la judecată inima era aşezată pe un taler al balanţei în faţa celor 42 

de zei judecători. Pe celălalt taler al balanţei se afla aşezată zeiţa Maat, zeiţa adevărului şi a 

dreptăţii. 

În concepția vechilor egipteni, moartea era acceptată de egipteni întrucâtb moartea nu 

distrugea ci făcea posibilă existenţa fiinţei într-un plan superior  “în pământul eternităţii”.15 

 Astfel, sufletul parcurge o călătorie anevoioasă ajungând la judecata lui Osiris. Odată 

ajuns în faţa judecătorilor, mortul rostea o mărturisire de nevinovăţie ce constituia un autentic 

“cod de morală ”, însî această mărturisire era confirmată numai de inima pusă în balanţă cu 

adevărul şi dreptatea. Mortul nu aştepta verdictul cu resemnare, ci se aşeza în faţa zeilor, întrucât 

dorea să ajungă “un Osiris justificat”, om reintegrate în lumea marii ordini. Academicianul 

Gheorghe Vlăduţescu considera că moartea la egipteni era I revenire la sursă, deoarece egiptenii 

considerau fiinţa ca parte a întregului. 

 De aceea, dacă cei drepţi erau răsplătiţi cu o existenţă mai bună decât în viaţa terestră, nu 

tot aşa stăteau lucrurile cu cei păcătoşi. Cu toate acestea ideea de pedeapsă este mai puţin 

dezvoltată în textele egiptene. Astfel, în textile de origine tebană se ăntâlneşte idea dee un loc 

                                                           
14Nicolae Ciudin, Aurelia Ciudin, Istoria lumii antice. Orientul. Iaşi, 2006, pag. 142-142; 

15Gheorghe Vlăduţescu, Introducere în Istoria filosofiei Orientului antic, Ed. Ştiinţifică şi Enciclopedică, Bucureşti, 

1980, pag. 138; 



15 

 

lugubru, cu suferinţe atroce, iar din alte texte s-ar părea că cei care ieşeau rău la judecata lui 

Osiris erau devoraţi îndată de judecători sau de animalul hidos de care am amintit, se întorceau 

pe pământ la o viaţă mizerabilă sau se întrupau în animale necunoscute.16 

 În subcapitolul intitulat “Conceţia despre om în Mesopotamia ” am prezentat cele mai 

timpurii civilizaţii din Orientul Mijlociu au fost întemeiate, potrivit cronologiei Bibliei de la 

Ierusalim - bazate pe cercetările arheologilor-în jurul anului 3000 î.d. Hr., în Mesopotamia-Irakul 

de astăzi. sumerienii, babilonienii, asirienii şi israeliţii, precum şi alte popoare, vor apărea mai 

târziu pe harta istoriei, organizându-se în mici state. 

Astfel, credinţa acestor popare era politeistă, iar zeii aflaţi în panteonul acestor popoare 

aveau o caracteristică puternic antropomorfică. Religia Mesopotamiei antice  era fundamentată 

pe vechea religie sumero-akkadiană. Regele Hammurabi 17, după ce a întemeiat primul stat 

independent în Mesopotamia, a unit şi cultele locale, creând o religie unică, religia babiloniană, 

continuată apoi de asirieni, motiv pentru care a fost numită religia asiro-babiloniană. O 

caracteristică a credinţei acestor popoare era că panteonul cuprindea un număr foarte mare de 

zei, iar zeii principali erau grupaţi în triade sau tetrade, iar zeii secundari esrau grupaţi în jurul 

divinităţilor principale. 

Însă sumerienii nu aveau un mit cu privire la facerea lumii, în perioada arhaică, însă 

miturile târzii afirmau că facerea lumii se datora fiului lui ENLIL, NINURTA.18 Potrivit 

sumerienilor zeiţa MAH l-a zămislit pe om din humă la porunca zeului ENKI.Aceasta după ce a 

rostit formule magice asupra celor 14 bucăţi de lut, au luat naştere şapte bărbaţi şi şapte femei. Ei 

şi urmaşii lor au fost distruşi ulterior prin potop ca după aceea omul să fie rezidit de către zei, 

omul fi8ind denumit LULLU, adică ”cel slab”, deoarece acesta era folositor doar pentru a-i 

mulţumi pe zei. Destinul său nu îi era cunoscut fiind hotărât acolo sus. ISTORICUL Ştefan 

Resceanu afirma următoarele cu privire la destinul omului în religia sumeriană: ”Nu se regăseşte 

nicăieri nici chiar în Islam, o astfel de resemnare în faţa destinului”.19 

În ceea ce priveşte eshatologia, teologia şi mitologia asiro-babiloniană vin cu o serie de 

precizări cu privire la viaţa viitoare. Împărăţia morţilor, Arali era văzută ca o cetate puternică, 

                                                           
16 Emilian Vasilescu, Istoria Religiilor, Editura IMBOR, Bucureşti ,1982 , p. 112; 
17 Hammurabi cel Mare (1792-1750 î.d.Hr.) a fost un rege babilonian care a inventat primul cod de legi; 
18 Constantin Daniel, Civilizaţia sumeriană, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1983, p. 159; 
19 Resceanu Ştefan, Mesopotami. Istorie, cultură, religie; Editura Universitaria, Craiova, 2006, p. 121, ş.u; 



16 

 

înconjurată de şapte ziduri bine păzite.În această împărăţie nu se putea intra fără voia zeului 

Ereşkigal.  În această împărăţie se află “izvorul vieţii” pe care chiar zeiţa Ishtar îl căuta pentru a-i 

reda viaţa şlui Tammuz. Tot în împărăţiamorţilor se află şi “pomul vieţii”. Putem spune deci, că 

idea de nemurire din mitologia sumero-akkadiană se regăseşte şi în miturile asiro-babiloniene.20 

Religia Siriei antice a fost influenţată de religia asiro-babiloneană. În fruntea divinităţilor 

siriene se afla zeul El, nume care nu îi era propriu, ci era comun divinităţilor semite, cu sensul de 

“zeu”, dar nu în înţeles monoteist ca la evrei. Zeul El din Siria antică, era figura centrală a 

panteonului şi avea ca soţie pe zeiţa  Aserat –Yam (“protectoarea mării”).21 

De la Philo ştim modul în care fenicienii înţelegeau apariţia zeilor şi a civilizaţiei.22 Încă din cele 

mai vechi timpuri a existat credinţa în nemurirea sufletului. Începând cu perioada canaanită avem 

dovezi arheologice în sprijinul acestei teze. Din această perioadă    s-au descoperit morminte în 

puţuri de 8-9 m sau în peşteri. Canaaneii făceau acest lucru din credinţa că sufletele morţilor, 

rephaim, ebraica şi aramaica, umbre, rămâneau în contact cu trupurile.Datorită acestei credinţe 

era interzisă atingerea sau necinstirea cadavrului. Pe sarcofag s-au descoperit inscripţii care îi 

rugau pe trecători să nu profaneze mormintele. 

La hitiţi se constată existent, atât a credinţelor de desprinderea sufletului de trup, în 

vederea înălţării sale spre cer, credinţă ce aduce la arderea cadavrului pe rug, cât şi cele care 

presupuneau renaşterea din pântecul mamei, reflectate nu numai în biritualismul necropolelor, ci 

şi în incinerarea parţială a cadavrelor regilor, urmată de adunarea oaselor, spălarea cu ulei şi 

învelirea lor în ţesături preţioase, înainte de a fi înhumate; aici Zeiţa Mamă, naşterea şi renaşterea 

sunt intim asociate cu urna, idee întâlnită şi la egipteni, în vremea dinastiilor mai recente, când în 

scrierea hieroglifică semnele pentru “urnă” şi “leagăn” sunt identice 23. 

 Capitolul II, intitulat “ Omul și destinul destinul său – subiect cheie al filosofiei grecești”, 

tratează despre faptul că elenismul a influenţat nu doar civilizţia iudaică, ci şi popoarele din jurul 

mării Mediterane ci şi pe primii scriitori şi părinţi bisericeşti. Iar dacă primii teologi latini s-au 

arătat rezervaţi faţă de moştenirea culturală a antichităţii clasice, cei de limbă greacă au 

                                                           
20 Banu Ion, op. cit. p. 80; 

21 Diac. Prof. Dr. Emilian Vasilescu, op. cit.pag.135; 

22 Pr. Conf. Dr. Alexandru Stan, Prof. Dr. Remus Rus, Istoria religiilor, Editura IMBOR, Bucureşti, 1991, p. 98, 

ş.u.; 
23  Margarete Riemschneider, op cit, p. 102. 



17 

 

considerat că asimilarea selectivă a acestui patrimoniu era firească şi chiar necesară, întrucât 

orice gând şi înfăptuire au fost inspirate de acelaşi Logos divin. 

Încă din acele timpuri foarte îndepărtate – când, neavând nici o cunoştinţă despre 

structura corpului lor şi neputând explica visele, au ajuns la ideea că gândirea şi senzaţiile lor 

sunt datorate nu corpului, ci unui suflet distinct de corp, care rămâne în corp cât timp acesta este 

viu, şi-l părăseşte când moare – oamenii trebuie să se fi gândit la raportul dintre suflet şi lumea 

exterioară 24. Cabaris şi Molschet afirmă: „Creierul este acela care se hrăneşte cu impresiune şi 

apoi secretează idei” 25. 

Cunoaşterea profundă a fîlosofiei antice a fost necesară pentru Sfinţii Părinţi pentru a 

apăra învăţătura Bisericii împotriva curentelor eretice a primelor secol,e precum arianismul şi 

apolinarismul, ştiut fiind că aceşti eretici îşi întemeiau susţinerile pe concepte centrale ale 

fîlosofiei neoplatonice. Astfel Sfinţi Părinţi precum Sfanţul Grigorie de Nyssa vor fi nevoiţi a 

preciza termeni cheie ai ontologiei. 

Pentru noi, oamenii, moartea este un subiect generator de teamă și suferință. În toate 

timpurile omul a căutat să evite această realitate apăsătoare, și s-a consolat cu ideea că sufletul 

său este nemuritor. Religiile păgâne antice prezintă destule dovezi în favoarea susținerii acestei 

credințe 26.  

Astfel, sufletul ca entitate în sine existentă a fost relevat prin unanimitatea accepţiunii. 

Conştientizarea acţiunilor şi percepţia exteriorizării funcţiilor acestuia au condus la contradicţii 

de ordin moral; principiul cauzalităţii ca principiu generator, a dus la apariţia în şcoala de 

filozofie ateniană, a teoriilor metempsihotice şi preexistenţialiste. 

                                                           
24K. Marx, F. Engels, „Opere”, volumul 14, Sotehghi 2, M-L, 1931, p. 643; 
25Cf. L. A. Gaffe, „L’Àmmè”, Paris, 1913, pp. 67-126; 

26 Religia mesopotamienilor: omul împărtășea cândva substanța divină, ceea ce sugerează că nu există o distanță 

prea mare între om și zeu. Religia egipenilor: moartea era scopul și desăvârșirea vieții, în timp ce viața reprezenta 

doar o perioadă de pregătire pentru stadiul superior. Religia celților și a germanilor: erau convinși că sufletele nu 

pier, ci trec după moarte dintr-un corp în altul. Islam: după moarte, sufletele merg în fața a doi îngeri care le arată 

raiul și iadul; după această etapă, rămân într-un fel de beție până la ziua judecății. Pentru mai multe informații legate 

de religiile lumii, este recomandată consultare acestor opere: Istoria religiilor de Pr. Conf. Dr. Alexandru Stan, 

Editura Institutului Biblic și de misiune A Bisericii Ortodoxe Române, 1991 și Istoria Credințelor și ideilor 

religioase, de Mircea Eliade, Editura Universitas, 1992. 



18 

 

Filosoful atenian Platon redă în lucrarea sa „Phaidon” sau „Despre suflet”, considerată 

cea mai creştină operă a lui, ultima zi de viaţă a lui Socrates, în care acesta porneşte în a 

argumenta însuşirile şi existenţa sufletului, funcţiile spirituale ale sale: „Ce lucru ciudat pare a fi, 

amicii mei, ceea ce oamenii numesc plăcere, cum printr-o minune durerea se naşte cu aparenţa 

de a fi contrarie”27. Elementele acestui dialog sunt multiple. în primul rând aspectul vizibil al 

omului, corpul care se descompune, fiind trecător, şi cel indivizibil, sufletul, care este nepieritor; 

eternitatea sufletului simplu, care nu este gândit, psihogenetic, deşi de natură divină; 

metempsihozeorfic-pitagoreică; anamnesisul şi anamnesia pentru a motiva preştiinţa ideilor 

adusă de suflet din altă existenţă 28. 

Prin capitolul III, am făcut trecerea de la concepțiile filosofice la gândirea scripturisrică 

refitoare la “Suflet și nemurirea sa în Vechiul Testament ”, și am subliniat faptul că persoana 

umană are un statut cu totul aparte între celelalte făpturi create de Dumnezeu. Însuși actul creării 

omului stă sub semnul dialogului și al împărtașirii. Dialog, pentru că înainte de crearea omului 

Dumnezeu ține un sfat (Fac. l, 26 29) 30 . Actul propriu-zis al creării presupune o apropiere (în 

vederea interacțiunii), mai mult, e un act de împartașire a suflării (nesamah) lui Dumnezeu, 

omului, fapt ce-i dă acestuia din urmă puterea de viață și sufletul (nefes). „Sufletul este o 

consecință a revărsării duhului lui Dumnezeu peste partea materială din om ”31.  Așadar, existeța 

omului se bazează pe un act de împărtășire, de dăruire. 

Însă părerile greşite ce s-au ivit, mai recent, despre rostul şi valoarea Vechiului 

Testament se datoresc şi faptului că nu toţi îl apreciază şi îl privesc după adevărata sa valoare. În 

loc să fie privit ca „pedagog spre Hristos", cum îi determină caracterul Sfântul Apostol Pavel 

                                                           
27Platon, „Phaidon sau  despre suflet”, Bucureşti, 1923, p. 21; 

28Petre Ţuţea, „Omul. Tratat de antropologie creştină”, Iaşi, 1993, p.149; 
29 “Şi a zis Dumnezeu: "Să facem om după chipul şi după asemănarea Noastră, ca să stăpânească peştii mării, 

păsările cerului, animalele domestice, toate vietăţile ce se târăsc pe pământ şi tot pământul!" ” 

30 după Pr. Prof. Dr. Eugen Pentiuc, Iisus Hristos în Biblia ebraică (curs oplional), note de curs, p.2,tradiția 

rabinică interpreta acest pasaj în sensul unui dialog purtat de Dumnezeu cu îngerii, ca ființe apropiate Lui, 

ceea ce implică gș faptul că îngerii înșiși  au participat la crearea omului. Părinții Bisericii vor vedea aici un 

sfat al Sfintei Treimi. În ambele tradiții acest ,,sfat" este un indiciu al valorii și importanței teleologice a 

omului. 

31 Pr. Dr. Mircea Chialda, Doctrina Vechiului Testament despre nemurire, în ,,Altarul Banatului", anul I 

(1944), nr. 9-l 0, p. 370; 



19 

 

(Gal 3,24)32, mulţi socotesc că este o carte cu caracter didactic ştiinţific în care se expun 

învăţaturi, cunoştinţe şi adevăruri teologice, cosmogonice şi geogonice. Adevărul este că în 

Scriptura Vechiului Testament se cuprind adevăruri şi învăţături religioase şi se ating doar în 

treacăt unele adevăruri din domeniul ştiinţelor profane. Nici unele, nici altele nu sunt tratate 

ştiinţific, metodic şi complet, ci numai în măsura în care sunt necesare pentru scopul lor general 

şi în forma potrivită cu concepţia primitivă a autorilor şi a primilor cititori.  

Credinţa în supravieţuirea sufletului şi după moartea trupului se desprinde şi din cuvintele 

patriarhului Iacob rostite cu ocazia primirii veştii despre pretinsamoarte a fiului său Iosif: 

„Plângând mă voi pogorî la fiul meu în locaşul morţilor!" (Fac 37, 35).Prin Şeol aici nu se 

înţelege mormântul lui Iosif, ci locul de petrecere a sufletului lui.Cu nădejdea vieţii de după 

moarte se mângâie şi Iacob pe patul de moarte.„Mântuirea Ta o aştept, Doamne!''(Fac 49,18). De 

altfel, expresia des repetată: „a se adăuga «poporul său" sau „la părinţii Săi'' (Fac 25,8; 35, 29 

etc), nu înseamnă înmormântarea trupească în oarecare criptă comună, ci petrecere împreună a 

sufletelor. Aceasta se vede din cuvintele de la Numere 20, 24: „Aaron se va adăuga la poporul 

său; că nu veţi intra în ţara pe care Eu le-am dat-o ca moştenire fiilor lui Israel, iar aceasta pentru 

că tare M-aţi supărat la apa Meriba". Sfântul Pavel arată lămurit că patriarhii au avut credinţă în 

viaţa viitoare, cea după moarte.„Întru credinţă murit-au toţi aceştia, fără să fi primit roadele 

făgăduinţelor, dar de departe văzându-le şi îmbrăţişându-le, şi mărturisind că străini sunt ei şi 

călători pe pământ. Fiindcă cei ce vorbesc astfel fac dovadă că-şi caută patrie; şi dacă s-ar fi 

gândit la aceea din care ieşiseră, ar fi avut vreme să se-ntoarcâ; dar de fapt ei doresc una mai 

bună, adică cerească. Iată de ce Dumnezeu nu Se ruşinează să Se numească Dumnezeul lor: că 

le-a pregătit cetate" (Evr 11, 13-16). 

De aceea, Sfinţii Părinţi și exegeţii care au comentat textele eshatologice, erau conștienti 

că Parusia finală va fi peste milenii, când numai Dumnezeu știe, pentru că “...cine știe și o 

așteaptă pe această și se pregăteşte pentru ea prin credinţă, fapte bineplăcute lui Dumnezeu și 

comuniune neîntreruptă cu Hristos - este pregătit și pentru Parusia finală, la care chiar de va 

muri, atunci va invia si-L va întampina pe Domnul”33.   

                                                           
32“Astfel că Legea ne-a fost călăuză spre Hristos, pentru ca să ne îndreptăm din credinţă.” 
33 *** Îndrumări misionare, Editura EMBOR, Bucureşti, 1986, p. 933; 



20 

 

Capitolul IV analizează în ce mod este înţeleasă natura umană în Vechiul Testament prin 

examinarea a patru termeni importanţi, şi anume, sufletul, corpul, inima, şi spiritul 34. Sensurile 

diferite şi intrebuințarea acestor termeni sunt analizate pentru a determina dacă au fost folosiţi 

pentru a desemna o substanţă imaterială care funcționează independent de corp, anume 

“sufletul”. 

Studiul de față indică faptul că Vechiul Testament nu face distincţie între cele spirituale și 

organele fizice, deoarece întreaga gamă de funcţii umane, cum ar fi sentimente, gândire, 

cunoaştere, sunt atribuite nu numai spiritului sau sufletului dar, de asemenea, și unor organele, 

precum inima şi, uneori chiar rinichilor sau viscerelor. 

Sufletul, nephesh şi spiritul, duhul, ruach, sunt utilizate în Vechiul Testament pentru a desemna, 

nu entităţi imateriale capabile de a supravieţui organismului la moarte, ci un întreg spectru de 

funcţii fiziologice şi psihologice35. 

O foarte bună sinteză a antropologiei vetero-testamentare o datorăm unui tânăr 

cercetător.36 Omul, spune el, aparţine funciar atât lumii terestre cât şi celei celeste, dar trebuie să 

se înscrie într-o necurmată mişcare ascendentă. Se ajunge oare la o concepţie depreciativă despre 

corporalitate, la un dualism de origine iudaică, alături de cel platonician? Comentatorii Legii se 

refuză unor distincţii atât de nete între trup şi suflet: un argument semnificativ este faptul că 

termenul desemnând trupul – basar nu este niciodată înţeles separat de suflet – nefesh 37. Trupul 

nu trebuie înţeles nici o clipă, nici măcar teoretic, în afara legăturii lui profunde cu sufletul, iar 

această firească solidaritate se manifestă în multiple feluri. În primul rând, trupul trebuie înţeles 

ca o manifestare concretă a sufletului, un fenomen al acestuia; aceasta face ca trupul să poată 

                                                           
34 A.M. Dubarle, The biblical doctrine of original sin, Geoffrey Chapman, London, 1964, p. 9; 

35Claude Tresmontant, Essai sur la pensee hebraique, Lectio Divina 12, Les Editions du Cerf, Paris, 1962, p. 119; 

36 Marius Lazurca, Invenţia trupului, Ed. Anastasia, Bucureşti, f.a., p. 97. 
37 Termenii prin care se desemnează în Vechiul Testament partea spirituală a omului sunt: nefesh, neshamah 

şi ruach şi leb, ultimul desemnează organul anatomic (inima), dar i se atribuie şi “viaţa intimă a sentimentului, a 

pasiunii şi a gândirii” (Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris, 1923, tome I, p. 969). Foarte frecvent, prin 

termenul nefesh se înţelege chiar omul în ansamblul lui, v. drd. Petru Semen,Învăţătura despre suflet în cărţile 

Vechiului Testament, în “Studii Teologice”, nr. 9 – 10 (1977), p. 674. 



21 

 

conduce către o anumită “vizibilitate”, către o anumită concreteţe a sufletului.38 Această 

riguroasă interdependenţă între trup şi suflet trimite la o viziune absolut pozitivă despre trupul 

omenesc. De fapt, trupul, spun fără să ezite rabinii, este partea cea mai desăvârşită a creaţiei, este 

capodopera Creatorului. În primul rând, corpul este un chip al universului întreg, Talmudul 

propunând un amănunţit sistem de corespondenţe între părţile corpului şi elemente ale 

universului creat. În al doilea rând, înţelepţii talmudişti insistă asupra perfectei inserţii a trupului 

în Univers, asupra capacităţii sale de adaptare şi asupra armoniei funcţiilor sale.39 Autorul citat 

atrage însă atenţia asupra faptului că unele texte vetero-testamentare au fost redactate într-un 

climat dominat de cultura elenistică. De aceea exegeţii vorbesc despre existenţa a două 

antropologii de sorginte vetero-testamentară: cea dintâi, fidelă spiritului originar al iudaismului, 

propune, mai ales prin intermediul hermeneuticii talmudice, o imagine pozitivă asupra corpora-

lităţii; cea de a doua, marcată de ideile fundamentale ale antropologiei elenistice, insistă asupra 

distanţei de neconciliat dintre suflet şi trup. În Înţelepciunea lui Solomon, text redactat între 100 

şi 50 î.d.Hr. la Alexandria, semnele acestei influenţe sunt vizibile, fără însă ca ea să devină 

dominantă pentru ansamblul antropologiei iudaice. Oricum, subliniază Olivier Clément, deose-

birea biblică dintre trup şi duh nu are nici o legătură cu dihotomia elenistică dintre suflet şi corp 

în pofida nenumăratelor confuzii istorice care au făcut adesea din creştinism un “platonism 

pentru popor”.40 

În cadrul acestui studiu trebuie să ţinem cont de faptul că scribii inspiraţi, nu erau 

familiarizaţi cu datele ştiinţei medicale, fiziologiei sau psihologiei modeme. Cuvântul "creier" nu 

apare în Sfânta Scriptura a traducerilor modeme. Autorii inspiraţi nu aveau știința despre 

sistemul nervos sau sistemul respirator. De aceea, natura umană este descrisă prin termeni care 

țin de “vizual” sau “tactil”. 

Prezentul capitol este împărţit în patru părţi majore. Astfel în prima parte se urmăreşte 

relatarea referatului biblic despre crearea omului, incercand astfel sa intelegem originea naturii 

                                                           
38 De exemplu, anumite părţi ale corpului corespund unor facultăţi ale sufletului: inima trebuie considerată un 

echivalent întrupat pentru suflet; rinichii, organ asociat în mod tradiţional inimii, desemnează facultatea gândurilor 

secrete, fiinţa intimă a omului; ficatul reprezintă sentimente elementare. ( M. Lazurca, op. cit., p. 97). 

39Ibid., p. 98. 
40 Trupul morţii şi al slavei.Scurtă introducere la o teopoetică a trupului, ed. Christiana, Bucureşti, 1996, p. 8. 



22 

 

umane. Dupa aceea se vor studia cei patru termeni cheie pentru modul in care autorii Vechiului 

Testament înţelegeau natura umana, şi anume, sufletul, corpul, inima, şi spiritul. 

Alte precizări terminologice, relevante pentru a putea reuşi corectarea, nu doar a unor expresii de 

sorginte platonic-origeniste, ci chiar învăţături şi mentalităţi aferente, ne oferă Claude 

Tresmontant. El afirmă că poporul evreu a creat o cultură a cărei structură noetică este “cu totul 

originală”, “originalitatea acestei gândiri numai într-o mică măsură a fost luată în considerare în 

Occidentul nostru dominat de cultura greacă şi latină”.41 Îndepărtarea de spiritul scripturistic a 

dus la formarea, în Occident, a unei mentalităţi antropologice de tip platonic şi neoplatonic, cu 

excepţia aristotelienilor secolului al XIII-lea. Devierea se explică prin faptul că atunci când s-au 

tradus cărţile Vechiului Testament din limba ebraică în limba greacă, cuvântul nefesh,care 

desemnează în ebraică principiul de viaţă, a fost redat prin psyhe, iar în latină prin anima. 

“Marea iluzie şi marea greşală, zice autorul, constă în a ne imagina că se poate trece dintr-un 

univers de gândire la un altul doar prin faptul că s-a stabilit o corespondenţă lingvistică între 

termeni care, în realitate, nu au aceeaşi semnificaţie. Pentru că Biblia ebraică are un termen care 

a fost tradus în greacă prin psyhe şi în latină prin anima, ne-am închipuit că se putea gândi despre 

ceea ce Biblia numeşte suflet ca despre ceea ce Platon, Plotin sau Descartes numesc suflet. Aici a 

fost greşeala. Sub identitatea termenului, în traduceri, diferenţele de conţinut sunt radicale”. Într-

adevăr, pe când în tradiţiile orfică, platonică şi neoplatonică sufletul este de natură divină şi 

nemuritor de drept, preexistând “corpului” în care “cade” ca într-o închisoare şi care caută să se 

elibereze cât mai repede pentru a se întoarce la origine, în tradiţia ebraică sufletul este ontologic 

de o altă substanţă decât Dumnezeu care l-a creat, nefiind nici preexistent “corpului”.42 Ideea că 

existenţa sufletului în “corp” ar fi o nenorocire, consecinţa unei greşeli, este străină tradiţiei 

ebraice. De aceea, “evreul nu are nici o idee de dualitate substanţială între «suflet», pe de o parte, 

şi «corp¬, pe de altă parte. În ebraică nu există nici un cuvânt pentru a desemna corpul în sensul 

în care Platon sau Descartes vorbesc de corp, o substanţă distinctă de suflet. Există un cuvânt 

pentru a desemna cadavrul, care nu mai este un corp”. Confuzia dintre corp şi cadavru este 

eroarea carteziană.43 

                                                           
41 Claude Tresmontant,Le problême de l’âme, Paris, Éditions du Seuil, 1971, carte recenzată de Constantin Iana, 

în “Ortodoxia”, nr. 2 (1971), p. 233. 
42 Ibid. 
43 Ibid., p. 34. 



23 

 

Studiul de față asupra textului ebraic masoretic, ne atestă faptul că, toti aceşti termeni nu 

descriu noţiuni diferite, fiecare are însă funcţii distincte, dar interdependente şi integrate 

capacităţilor şi funcţiilor persoanei. 

Capitolul V – “Învăţătura noutestamentară despre suflet si nemurirea sa”  evidențiază 

învăţătura Bisericii conform căreia omul provine ca şi celălalte făpturi de la Dumnezeu, prin 

Creaţie. Pentru creştini, relatarea Creaţiei în general în special are un caracter istoric şi constituie 

un adevăr de credinţă. Ideile principale ale descrierii creării lumii şi a omului de către 

Dumnezeu, sunt prezente în diverse contexte în întreaga Sfântă Scriptură a Vechiului şi Noului 

Testament şi anume ideea că omul a fost creat de Dumnezeu (Iov 10, 8 44 ; 14,15; Psalmul. 118, 

73; Luca 3, 8). 

Astfel, Noul Testament confirmă învăţătura veterotestamentară despre nemurirea 

sufletului. Domnul nostru ne-a spus-o cât se poate de clar: "Nu vă temeţi de cei care ucid trupul, 

dar nu pot ucide sufletul. Temeţi-vă mai degrabă de cel care poate să piardă şi trupul şi sufletul 

în Gheenă" (Matei 10,28). 

Referatul scripturistic ne relatează de asemenea adevărul fundamental, că trupul omului a 

fost creat din pământ, iar sufletul i-a fost dat de către Dumnezeu (Ecclesiast 12, 7; Iov 10, 9; Iov 

33, 4; înţ. Sol. 10,1; Înţ. Sir. 17,1; I Cor. 15, 47). Sfânta Scriptură ne realtează de asemenea 

despre modul în care au fost creaţi protopărinţii Adam şi Eva (Fac. 2, 22-24; I Tim. 2, 13; I Cor. 

11,8).  

Referitor la constituţia omului ni se precizează că sufletul provine de la Dumnezeu prin 

Creaţie (Facere 2, 7; I Cor. 15, 45), nu prin emanaţie şi prin el omul stă în legătură cu Dumnezeu 

şi cu lumea spirituală2 . 

Despre nemurirea sufletului ni se vorbeşte în nenumărate locuri din Sfânta Scriptură, însă 

acest adevăr este rezumat cel mai bine în cuvintele Mântuitorului: ”Nu vă temeţi de cei ce ucid 

trupul, iar sufletul nu pot să-l ucidă; temeţi-vă mai curând de acela care poate şi sufletul şi trupul 

să le piardă în gheena”. (Matei 10, 28) 

În Noul Testament natura spirituală a omului este numită prin termenii greceşti; psihi, 

pnevma. (suflet, spirit) cu referire la aparenta opoziţie paulină dintre omul psihic sau trupesc şi 

omul duhovnicesc sau spiritual (I Cor. 2, 14-15; 15 .45; Gal. 5, 17) nu este fiinţială, ci morală; ea 

                                                           
44 “Mâinile Tale m-au făcut şi m-au zidit şi apoi Tu mă nimiceşti în întregime ”; 



24 

 

nu se bazează pe existenţa unor principii deosebite în componenţa spirituală a omului, ci tocmai 

pe trăirea deosebită a aceluiaşi principiu de viaţă, adică a sufletului.  

Sfânta Scriptură nu face distincţie între cei doi termini de suflet şi spirit, ci în fapt 

vorbeşte de două funcţiuni sau trepte de desăvârşire ale aceluiaşi principiu spiritual, adică harul 

dumnezeiesc lucrător în omul credincios (Gal. 5, 16-17), căci: ”Omul firesc nu primeşte cele ale 

Duhului lui Dumnezeu, căci pentru el sunt nebunie şi nu poate să le înţeleagă, fiindcă ele se 

judecă duhovniceşte ”(I Cor. 2, 14). 

În Sfânta Scriptură ne sunt descrise funcţiile şi însuşirile sufletului. Sufletul nu poate fi 

ucis odată cu trupul (Matei 10, 28), “...este osărduitor, iar trupul neputincios...” (Matei 26, 41). 

Sufletul omului este înzestrat cu libertate, fapt ce rezultă dint aceea că omului I s-a dat legea 

morală s-o urmeze (Rom. 2, 14-15). Astfel, întreruperea vieţii pământeşti nu rupe definitiv 

legătura dintre trup şi suflet, căci acestea rămân unite pentru veşnicie (Filip 3, 21; I Cor. 15, 20, 

44). 

Sufletul poate rezista ispitelor şi poftelor ce vin din partea trupului, stăpânindu-le şi 

îndepărtându-le (Rom 13, 14; Gal. 3, 3; 5,13), facându-şi trupul ascultător (I Cor. 9, 27; Gal. 5, 

24).”Nu ştiţi, oare, că voi sunteţi templu al lui Dumnezeu şi că Duhul lui Dumnezeu locuieşte în 

voi? ” ( I Cor. 3, 16). Acest verset paulin rezumă învăţătura noutestamentară despre faptul că 

trupul datorită prezenţei şi lucrării în el a sufletului, are menirea de temple al Duhului Sfânt. 

În Capitolul VI, am tratat problema omului, ca ființă spirituală în legătură cu divinitatea, 

cu semenii și cu creația. Întreaga creaţie a fost făcută nu dintr-o necesitate internă a lui 

Dumnezeu, ci a fost adusă la existenţă, în virtutea iubirii Sale şi aşa cum arătau Sfinţii Părinţi, 

motivul creaţiei constă în bunătatea lui Dumnezeu. 

Astfel Dumnezeu-Cuvăntul, Înţelepcinea, Puterea, a fost creatorul naturii umane, nu 

împins din necesitate la crearea omului, ci în virtutea iubirii Sale pentru această fiinţă a cărei 

existenţă a produs-o. Trebuia ca lumina să nu fie nevăzută, slava să nu rămână fară martor, 

bunătatea să nu fie fără o altă persoană care să se bucure de ea şi de celelalte daruri câte se văd în 

jurul firii dumnezeieşti, să nu rămână fără efect nefiind cineva care să se împărtăşească şi să se 

bucure de ele ”45. 

                                                           
45 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloaie, Teologia dogmatică ortodoxă, voi. I, Editura IMBOR, Bucureşti 1978, p. 337, 

apud. Sf. Grigorie de Nyssa, Cuvântarea catehetică cea mare, P.G., 45, col. 21; 



25 

 

Sfântul Maxim Mărturisitorul, întăreşte prin opera sa monumentală, toată învăţătura 

teologică a Sfântului Grigorie de Nyssa despre antropologie, că lumea a fost creată de Dumnezeu 

pentru om, i-a fost încredinţată ocârmuirea ei în vederea deplinei şi desăvârşitei comuniuni cu El. 

Astfel, lumea slujeşte ridicării noastre la sensul nostru ultim sau la obţinerea desăvârşirii noastre 

în comuniunea cu Dumnezeu cel personal. 

Aşa cum arăta părintele Stăniloaie, semnele concrete ale iubirii lui Dumnezeu faţă de om 

se manifestă ca trei daruri distincte: darul materiei, darul fiinţei umane şi darul semenilor46. 

Aceste daruri au fost făcute de Dumnezeu nu pentru o persoană anume, ci pentru Om, ca subiect 

în relaţia sa cu semenii pentru a se împărtăşi împreună cu aceştia de darurile primite. Darurile 

primite de om de la Creator se împart şi ele în daruri comune şi daruri proprii. Darurile comune 

sunt acele daruri fară de care omul nu ar putea să îşi ducă existenţa în trup pe pământul dat de 

Dumnezeu. Darurile proprii sunt ceea ce rezultă din intervenţia directă a omului asupra creaţiei, 

completându-o. Prin aceste daruri, omul îşi întoarce iubirea faţă de Cel care l-a creat şi faţă de 

semeni, pentru a ni le face daruri între noi mărturisind prin ele iubirea reciprocă. Prin urmare 

dacă ”...n-ar exista lucrurile, ca daruri ale lui Dumnezeu, nici noi nu le-am putea face daruri între 

noi... ” 47. 

De asemenea darurile lui Dumnezeu nu pot fi percepute ca manifestare a iubirii Sale, 

decât de o fiinţă capabilă de raţiune, voinţă şi simţire liberă. Ceea ce omul poate întoarce ca 

răspuns al iubirii sale faţă de Dumnezeu, nu este decât o parte infimă faţă de cât de mult a iubit 

Dumnezeu lumea, ”... încât pe Fiul Său Cel Unul Născut, L-a dat, ca oricine crede în El să nu 

piară, ci să aibă viaţă veşnică” (Ioan 3, 16). 

Dumnezeu ne-a creat pe toţi egali lăsându-ne putinţa alegerii şi împărtăşirii de darurile 

Sale. Darul cel dintâi care face posibilă existenţa celorlalte daruri este iubirea lui Dumnezeu, este 

însuşi Dumnezeu. Acesta se dăruieşte pe Sine prin lucrarea Sa pentru a aduce la existenţă fiinţe 

capabile să primească iubirea.  

Ca o dovadă a iubirii Sale, cu toate că lumea nu îi este necesară, vrea să o aducă la 

existenţă, iar atotputernicia Sa şi-o manifestă prin aceea că El creează întrega lume din nimic.  

                                                           
46Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloaie, Ierarhia darurilor şi treptele rugăciunii, Revista ’’Ortodoxia”, nr. 3 / 1983, p. 

408; 
47Ibidem, p. 409; 



26 

 

Prin expresia biblică ”La început...” (Facere 1, 1), înţelegem momentul de început al nimicului 

transformat în materie ”...tohu va bohu... ”, netocmit şi gol, devenit mai apoi cer şi pământ. 

Expresia ”La început... ”, este tâlcuită de către Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloaie ca fiind, ”... 

începutul coborârii lui Dumnezeu la timp, cât şi începutul timpului care ia fiinţă prin puterea 

creatoare a lui Dumnezeu...e prima clipă a dialogului lui Dumnezeu coborât la creatură, cu 

creatura care începe drumul ei temporal” . Putem spune fară să greşim că persoana umană creşte 

spiritual continuu, depăşind de fiecare dată altă şi altă barieră, ea rămânând totuşi mărginită prin 

natura ei neconfundându-se cu Dumnezeu. Deosebirea esenţială dintre om şi animale este aceea 

că el se actualizează la nesfârşit după chipul şi asemănarea Celui care l-a creat 48.  

L-a sfârşitul zilei a şasea, dacă creaţia parcurge o ordine gradată, de la regnul mineral, la 

cel vegetal şi mai apoi la cel animal, rezultă pe cale logică că omul este fiinţa desăvârşită, fiind 

încununarea creaţiei. Deşi creat ultimul, omul ocupă locul de mijloc, între lumea nevăzută şi cea 

văzută, el fiind totodată o sinteză a acestora: ”Iar apoi, Dumnezeu a făcut pe om, îndoită alcătuire 

din suflet nematerial şi înzestrat cu judecată şi din trup material, ca din această alcătuire a omului 

să se cunoască adevărul cum că El însuşi este Creatorul celor două lumi, al celei nemateriale 

(spirituale) şi al celei materiale. Şi, din această pricină, omul se numeşte lumemică, fiindcă 

poartă în sine chipul lumii celei mari ”49 . 

Omul este creat de Dumnezeu printr-un act unic, întrucât dacă celelalte făpturi au fost 

create numai prin cuvânt, în cazul omului, Dumnezeu a alcătuit trupul din ţărână şi a suflat în 

nările lui ”suflare de viaţă” şi s-a făcut omul fiinţă vie (Facere 2, 7).  

În referatul biblic nu se menţionează nici o succesiune temporară, de aceea putem spune 

că omul a fost creat în mod simultan în integralitatea sa. Ceea ce autorul inspirat doreşte să 

evidenţieze este faptul că omul este alcătuit din două componente, din trup şi din suflet, prin trup 

înrudindu-se cu materia, iar prin suflet are o înrudire specială cu Dumnezeu, Creatorul său. 

                                                           
48Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloaie, Studii de teologie dogmatică ortodoxă, Ed. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991, 

pag. 185; 

49 Pr. Prof. Dr. Dumitru Radu, Îndrumări misionare, Editura I.M.B.O.R., București, 1986, p. 178, apud. 

Mărturisirea Ortodoxă, I, 18; 



27 

 

Înrudirea dintre Dumnezeu şi suflet creează starea de participare a omului la Dumnezeu, 

în timp ce înrudirea dintre trup şi suflet creează unitatea într-o fiinţă unică, Omul 50. 

Potrivit Sfintei Scripturi, Dumnezeu nu a creat doar pe protopărinţi, ci omenirea întreagă 

este “facerea mâinilor Sale”, deoarece Adam şi Eva nu au primit puterea de a fi creatori de 

oameni, ci numai de a conlucra împreună cu Dumnezeu în aducerea la existenţă a altor oameni. 

Capitolul VII – “Omul făptura lui Dumnezeu - Scurt studiu asupra gândirii patristice ”, 

tratează despre problema omului considerat coroana creaţiei divine, care  a preocupat o serie de 

apologeţi, polemişti şi diferiţi Sfinţi Părinţi.  

Astfel, privitor la crearea omului, Sfinţii Părinţi capadocieni la fel ca şi ceilalţi părinţi ai 

Bisericii, au căutat să alcătuiască un sistem antropologic complet, dar singurul care abordează 

această temă integral este Sfântul Grigorie de Nyssa în tratatul său Despre crearea omului,în care 

continuă de fapt lucrarea fratelui său, Sfântul Vasile cel Mare, intitulată Hexaemeronul. 

Natura omului este ceea ce îl constituie pe el, adică esenţa lui fundamentală şi mai ales 

puterile şi proprietăţile sale de acţiune. In viziunea părinţilor capadocieni, omul împărtăşeşte şi 

uneşte în sine atât lumea inteligibilă cât şi cea sensibilă, fiind punctul de întâlnire al spiritului cu 

materia. Sfinţii Părinţi se completează unul pe altul în această privinţă. 

Cu privire la suflet trebuie să menţionăm o învăţătură specifică Sfântului Grigorie de 

Nyssa cunoscută sub denumirea de doctrina epectazelor, potrivit căreia sufletul fiind atras de 

Dumnezeu este într-o continuă mişcare ascendentă către treptele superioare ale plenitudinii 

harului 51. Această învăţătură este dezvoltată în lucrarea ’’Viaţa lui Moise ” sau “desăvârşire prin 

virtute”. 

Însă nu doar sfinţii părinţi au avut în centrul preocupărilor lor pe om, ci în dorinţa de a 

răspunde ereziilor vremii, Sfântul Ioan Damaschinul a alcătuit cea mai cunoscută scriere a sa 

Dogmatica, în cuprinsul căreia îi dedică un loc important creării omului, constituţiei sale, 

sufletului şi funcţiilor sale, precum şi locul acestuia în iconomia creaţiei lui Dumnnezeu. 

Cu referire la om în omiliile sale Sfântul Grigorie de Nazians vorbeşte despre 

comuniunea cu fiinţa divină astfel “Dumnezeu, Lumina cea mai înaltă, inefabilă, a doua, îngerii 

                                                           
50Pr. Prof. Dr. Vasile Răducă, Antropologia Sfântului Grigore de Nysaa, Editura I.M.B.O.R., București, 1996, p. 

113; 

51Asis. Univ. Dr. Telea Marius, Antropologia Sfinților Părinți Capadocieni,  Editura Reîntregirea, Alba-Iulia, 2001, 

p. 6;  



28 

 

o anumită revărsare sau comuniune cu prima Lumină, iar a treia lumină, omul, numit şi lumină 

deoarece spiritul său este iluminat de Lumina primordială care este Dumnezeu”52 . 

Am încheiat această teză prezentând învăţătura ortodoxă în combaterea unor învăţături 

sectare cu privire la existenta sufletului şi originea sa divină și am arătat că din studiul efectuat 

asupra modului în care gandirea ebraica a Vechiului Testament înţelegea sufletului, cât și faptul 

ăa acesta era nemuritor, am putut desprinde învățături folositoare atât în combaterea unor 

învățaturi greşite referitoare la suflet, cât si fundamentarea unei învățaturi importante a Bisericii, 

aceea referitoare la cinstirea morţilor, partea importanța a vieţii liturgice, a cultului ortodox 

strămoșesc. 

Astfel din greşita interpretarea a textelor scripturistice, teosofîa, confundând pe 

Dumnezeu cu lumea, considerau că după moarte sufletul trece dintr-un trup într-altul, până 

ajunge la perfecţiune . 

Tot din înțelegerea și tâlcuirea greşită a Sfintei Scripturi au luat naştere alte două curente 

foarte periculoase: spiritismul si antroposofia. 

Spiritismul, deți a existat încă din primele veacuri, începând cu regele Saul (I Regi 28, 7), 

Simon Magul (Fapte 8, 9) sau vrăjitorul Elima, a reapărut în perioada moderna în America de 

Nord, în 1848. 

Concepţiile spiritiste, confuze și incoerente, consideră că sufletele, spiritele evolueaza 

prin reîncanări, Iisus Hristos fiind doar un suflet superior, care nu ne-a adus însă mântuirea. 

Această concepţie impregnată cu învatatura protestantă despre predestinație a fost combătută 

încă din primele secole de marii dăscăli ai Bisericii, precum Sfântul Ioan Gura de Aur sau 

Fericitul Augustin 53 . 

Antroposofia este o altă mişcare sincretistă ce intră în contradicţie cu învățătura creştină, 

neinterpretând corect textele scripturistice ajunge la a nega importanța faptelor pentru mântuire, 

se abate de la învățătura despre judecata particulară și cea universală neaga necesitatea harului și 

face de neînţeles învierea. În schimb, îmbina dogma catolică despre purgatoriu cu concepţii 

                                                           
52 Sfântul Grigore de Nazians, Despre Botez, cap. V. P.G., 36, col. 364, BC; 

53Diac. Petre I. David, Călăuză creștină pentru cunoașterea și apărarea dreptei credințe în fața prozelitismului 

sectant, Editura Episcopiei Aradului, Arda, 1987, p. 79, ș.u.; 



29 

 

parsiste și budiste. Mântuitorul Hristos este, pentru întemeietorul acestui curent, Rudolf Steiner, 

un spirit ca și Zoroastru sau Buda, reîncarnat si dublat 54. 

 Din cele enunţate în prezentul capitol, dar şi pe parcursul întregului studiu, rezultă cu 

necesitate prezentarea principalelor precepte creştine, dar şi analiza acestora sub lumina 

învăţăturilor scripturistice referitoare la suflet şi nemurirea sa. 

 In abordarea acestui subcapitol voi arăta că din cuprinsul cărţilor Vechiului Testament, 

vedem că sufletul a fost creat de Dumnezeu să locuiască în corpul omului, dar şi în afară de el, 

după încetarea omului din viaţă. Este drept că lucrul acesta nu este spus cu limpezimea din Noul 

Testament. Autorul cărții I a lui Moise (Facerea) nu spune direct că omul a fost creat pentru o 

viaţă nemuritoare, dar aceasta reiese în mod logic din cuvintele sale prin care ne încredinţează că 

omul a fost creat după chipul şi asemănarea lui Dumnezeu. Mai ajungem la încredinţarea că 

omul a fost creat nemuritor şi din ameninţarea divină faţă de om, că va muri dacă va mânca din 

pomul oprit (Fc. 2, 17). Dacă omul n-ar fi călcat această poruncă divină, ar fi rămas străini de 

moarte. 55 

În Noul Testament nemurirea sufletului este un adevăr general cunoscut şi mărturisit: 

„Ştim că de se va surpa casa noastră cea pământească, a cortului acestuia, avem în ceruri o zidire 

de la Dumnezeu, casă veşnică, nefăcută de mână” (II Co. 5,1). 

Sfânta Tradiţie mărturiseşte şi ea, întreagă, realitatea, spiritualitatea şi nemurirea 

sufletului, în acorddepun cu revelaţia cuprinsă în cărţile Sfintei Scripturi. Cu privire la nemurire, 

unii Părinţi şi scriitori bisericeşti accentuează cu deosebire nemurirea sufletului după natura lui, 

ca substanţă spirituală, simplă, fără ca nemurirea lui să fie aceeaşi ca a lui Dumnezeu, alţii mai 

mult nemurirea după harul dumnezeiesc. Ambele idei se cuprind în adevărul că, prin harul său, 

Dumnezeu a dăruit sufletului astfel de natură, ca să nu moară56. 

Cărţile Noului Testament afirmă că moartea şi viaţa veşnica sunt întotdeauna legate de 

venirea lui Hristos, atunci devine clar că pentru primii creştini sufletul nu este nemuritor în mod 

intrinsec, ci mai degrabă devine astfel prin învierea lui Iisus Hristos şi prin credinţa în El. Devine 

clar, de asemenea, că moartea nu este în sine Prietenul, ci mai degrabă „boldul” ei, puterea ei 

este luată de biruinţa lui Iisus asupra ei prin moartea Lui. Şi, în sfârșit, devine clar că învierea 

                                                           

*** îndrumări misionare, Editura  IMBOR, Bucureşti, 1986, p. 867 ; 
55 Pr. Prof. Athanase Negoiţă, op. cit., p. 137;  

56 James D. G. Dunn,op. cit., p. 39; 



30 

 

deja realizată nu este starea de împlinire, lucru rezervat pentru viitor când trupul va învia şi el, 

ceea ce nu se va întâmpla până în „ziua de pe urma“ 57. 

Concluzionând acest subcapitol, putem spune că între Dumnezeu şi persoana umană a 

fost stabilită o relaţie dialogică, intercuvântatoare, în comuniune de iubire încă de la creaţie. 

Făptura umană, prin chipul dumnezeiesc – dat ontologic, pe care trebuie sa-l dezvolte omul, în 

asemanarea cu Creatorul, era menita săajungă nemuritoare şi sfânta, asemenea lui Dumnezeu Cel 

în Treime prin har, ascultându-i porunca dată la creaţie. 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           

57 Oscar Cullmann, op. cit., p 31; 



31 

 

CONCLUZII 

 

 

 Dacă pentru filosofía antică greco-romană, omul n-a constituit o preocupare constantă,  în 

cugetarea de sorginte biblică şi patristică, problema omului a fost tratată cu toată tăria, 

Fundamnetată pe Revelaţie, întreaga gândire patristică a fost marcată de interesul pentru om, 

Sfinţii Părinţi căutând să găsească o fundamentare a concepţiilor despre om. întregul referat 

scripturistic evidenţiază ideea că orice discuţie despre Dumnezeu este sterilă şi fără sens, dacă 

omul nu este înţeles în relaţie cu Creatorul său. 

 Putem spune astfel că credinţa în nemurire a israeliţilor s-a dezvoltat în contextul cultural 

al credinţelor religioase existente în sânul unor civilizaţii mai vechi ale Orientului antic Mijlociu, 

precum cultura egipteană sau civilizaţiile sumero-akkadiene şi asiro-babiloniene, civilizaţii 

hamito- semite cu care poporul evreu era de altfel şi înrudit. 

 Credinţa în nemurire străbate ca un fir roşu paginile întregii Sfinte Scripturi. Nu ne putem 

aştepta însă să aflăm în Vechiul Testament învăţătura teologică lămurită şi detaliată nici despre 

nemurirea sufletelor, nici despre viaţa viitoare. Vechiul Testament nu este decât un pedagog spre 

Hristos (Gal. 3, 24) această învăţătură fiind desăvârşită în paginile Noului Testament (Col. 2, 

17). Aceste adevăruri revelate nouă în Sfânta Scriptură, Dumnezeu ni le descoperă pentru a putea 

ajunge la mântuire, căci Dumnezeu are în vedere necesitatea, iar nu curiozitatea. Cu privire la 

nemurire, Mântuitorul continuă învăţăturile Legii, împărţite şi de către contemporanii săi motiv 

pentru care, deşi în alte ocazii fariseii şi saducheii ce Îl acuzau de încălcarea Legii, nu arată vreo 

opoziţie atunci când Acesta tâlcuia din textul de la Ieşire 3, 6, din care se deduce învăţătura 

despre existenţa sufletului şi învierea morţilor (Matei 22, 23, ş.u.). Contemporanii Săi nu l-au 

contrazis în răspândirea Evangheliei Sale, acest lucru dovedindu-ne că credinţa în nemurire era 

un adevăr îndeobşte cunoscut şi acceptat la acea vreme pentru poporul iudeu. 

 Astfel, în urma studiului nostru am văzut că în Biblia ebraică pentru noţiunea de suflet, 

limba ebraică folosea trei termeni: ruah, nefeş şi neşamah. Folosind mijloacele modeme existente 

în exegeza modernă, considerăm că am adus un plus de lumină prin analiza comparată a acestor 

termeni ebraici şi nu în ultimul rând prin studiul comparat al textului masoretic cu cel al 

Septuagintei. 



32 

 

Procedând la analiza textelor cheie pentru înţelegerea noţiunii de suflet în Noul 

Testament am remarcat folosirea cu precădere a doi termeni greceşti şi anume, psihi şi pnevma. 

În fapt cei doi termeni greceşti sunt folosiţi pentru a desemna aceeaşi facultate spirituală a 

omului. 

Indiferent cât de mult ar evolua mijloacele de cercetare ale exegezei biblice, adevărata 

exegeză trebuie să aibă în vedere tâlcuirea Sfinţilor Părinţi, întucât scrierile patristice sunt parte a 

Revelaţiei, iar autorii lor au fost inspiraţi şi călăuziţi în scrierile lor de Duhul Sfanţ, iar noi 

teologii putem scrie cel mult teologumene cu privire la subiectul tratat. 

 Studiul Sfintei Scripturi, în afară de folosul concret pentru dobândirea mântuirii, ne oferă 

armele şi mijloacele pentru combaterea învăţăturilor eretice şi schismatice. Pe de altă parte, buna 

cunoaştere a textelor biblice, constituie un ajutor de nădejde pentru slujitorii sfintelor altare în 

propovăduirea cuvântului lui Dumnezeu. 

În smerenia noastră acest studiu l-am considerat folositor pentru zidirea noastră 

sufletească, întrucât credinţa în învierea morţilor trebuie să fie una dintre preocupările noastre 

constante, precum ni se arată şi în Simbolul de credinţă:”Aştept învierea morţilor.Şi viaţa 

veacului ce va să fie. Amin. ” 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 

 

BIBLIOGRAFIE 

 

 

A. IZVOARE 

 

 

1. Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Patriarh Teoctist, Editura I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 2013; 

2. Sfânta Scriptură, ediţiile tipărite cu binecuvântarea Sfântului Sinod al Bisericii Ortodoxe 

Române;  

3. Biblia, traduceri, introduceri şi note de Pr. Alois Bulai şi Pr. Eduard Pătraşcu, Editura 

Sapientia, Iaşi, 2013;  

4. Septuaginta, vol. 4/1- Colegiul noua Europă, EdItura Polirom, Bucureşti 2006; 

5. Biblia sau Sfânta Scriptură, Ediţie jubiliară a Sfântului Sinod,diortosită după Septuaginta, 

redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, , EIBMBOR, Bucureşti, 2001; 

 

 

 

B. CĂRŢI, STUDII, ARTICOLE SPECIALE: 

 

 

 

1. Chialda Mircea, Pr. Dr., Doctrina Vechiului Testament despre nemurire, în ,,Altarul 

Banatului", anul I ,(1944), nr. 9-10; 

2. Ciudin Nicolae, Ciudin Aurelia, Istoria lumii antice. Orientul. Iaşi, 2006; 

3. Cullmann Oscar, Nemurirea sufletlui sau învierea morţilor?, Editura Herald, Bucureşti, 

2007 ; 

 

4. Stan Alexandru, Pr. Conf. Dr., Rus Remus Prof. Dr., Istoria Religiilor, EIMBOR, 

Bucureşti, 1991; 



34 

 

5. Ibidem, Istoria Credințelor și ideilor religioase, de Mircea Eliade, Editura Universitas, 

1992; 

6. Dubarle A.M., The biblical doctrine of original sin, Geoffrey Chapman, London, 1964; 

7. Daniel Constantin, Civilizaţia sumeriană, Editura Sport-Turism, Bucureşti, 1983; 

8. David Petre I., Diac Călăuză creștină pentru cunoașterea și apărarea dreptei credințe în 

fața prozelitismului sectant, Editura Episcopiei Aradului, Arda, 1987; 

9. Dictionnaire de Théologie Catholique, Paris, 1923, tome I; 

10. Dunn D. G. James, A New Testament Inquiry Into the Origins of the Doctrine of the 

Incarnation, The Westminster Press, Philadelphia, 1980; 

11. Gaffe L. A., „L’Àmmè”, Paris, 1913; 

12. Lazurca Marius, Invenţia trupului, Ed. Anastasia, Bucureşti; 

13. Lossky Vladimir, Introducere în teologia ortodoxă, Editura Sofia, Bucureşti, 2006; 

14. Marx K., Engels F., „Opere”, volumul 14, Sotehghi 2, M-L, 1931; 

15. Matei Horia C., Enciclopedia Antichității, Editura Meronia, București, 1995; 

16. Nellas Panayotis, Omul - animal îndumnezeit. Perspective pentru o antropologie 

ortodoxă, EdItura Deisis, Sibiu, 2002; 

17. Pentiuc Eugen, Pr. Prof. Dr., Iisus Hristos în Biblia ebraică (curs oplional), note de curs; 

18. Petru Semen,drd.,Învăţătura despre suflet în cărţile Vechiului Testament, în “Studii 

Teologice”, nr. 9 – 10 (1977); 

19. PopovicIustin i, Credinţa ortodoxă şi viata în Hristos, Editura BunaVestire, Galaţi, 2003; 

20. Radu Dumitru, Pr. Prof. Dr.,Îndrumări misionare, Editura I.M.B.O.R., București, 1986; 

21. Răducă Vasile, Pr. Prof. Dr., Antropologia Sfântului Grigore de Nysaa, Editura 

I.M.B.O.R., București, 1996; 

22. Resceanu Ştefan, Mesopotami. Istorie, cultură, religie; Editura Universitaria, Craiova, 

2006; 

23. Stăniloae Dumitru, Pr. Prof. Studii de teologie dogmatică ortodoxă, Editura Mitropoliei 

Olteniei, Craiova, 1990;  

24. Idem,  Teologia dogmatică ortodoxă, voi. I, Editura IMBOR, Bucureşti 1978, 

25. Idem, Ierarhia darurilor şi treptele rugăciunii, Revista ’’Ortodoxia”, nr. 3 / 1983; 

26. Idem, Studii de teologie dogmatică ortodoxă, Ed. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991; 



35 

 

27. TatomirRenata, Anatomia sufletului în cultura egipteană, în Perspective româneşti 

asupra ştiinţei şi teologiei, Ed. Curtea Veche, Bucureşti, 2006;  

28. Telea Marius, Asis. Univ. Dr.,Antropologia Sfinților Părinți Capadocieni, Editura 

Reîntregirea, Alba-Iulia, 2001; 

29. Tresmontant Claude, Essai sur la pensee hebraique, Lectio Divina 12, Les Editions du 

Cerf, Paris, 1962; 

30. Ibidem, Le problème de l’âme, Paris, Éditions du Seuil, 1971, carte recenzată de 

Constantin Iana, în “Ortodoxia”, nr. 2, 1971; 

31. Ţuţea Petre, Mircea Eliade, Editura Eikon, Cluj-Napoca, 2007; 

32. Ibidem, Omul. Tratat de antropologie creştină, Iaşi, 1993; 

33. Vasilescu Emilian,Istoria Religiilor, Editura IMBOR, Bucureşti,1982; 

34. Vlăduţescu Gheorghe, Introducere în Istoria filosofiei Orientului antic, Ed. Ştiinţifică şi 

Enciclopedică, Bucureşti, 1980; 

35. Wolf Walter, Anthropologie de l’Ancien Testament, Geneve, Labor et Fides, 1974; 

 


