
1

UNIVERSITATEA �OVIDIUS� � CONSTANȚA

ȘCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE

DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

TEZĂ DE DOCTORAT

REZUMAT

PREOȚIA GENERALĂ ÎN TEOLOGIA ORTODOXĂ

 ȘI ÎN CADRUL ACORDURILOR LEUENBERG

Conducător de doctorat,

Pr. Prof. Dr. Niculcea Adrian

Student-doctorand,

Diac. Petrov A. George Daniel

CONSTANȚA

2017



2

Cuprins

Introducere... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ...   5

1. Precizarea noţiunilor... ... ... ... ... ... ... ... ... 11

2. Importanţa şi actualitatea temei... ... ... ... ... ... ... 13

I. Biserica � prelungire a Trupului înviat al lui Hristos în credincioși

1. Aspectul teandric al Bisericii � continuitate a unirii ipostatice realizate în Hristos...

 ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 16

2. Lucrarea Duhului Sfânt în ceea ce privește intemeierea și conducerea Bisericii... ...

 ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 21

3. Calitatea de Arhiereu a Fiului întrupat reprezintă fundamentul preoției Bisericii... ...

 ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 25

4. Izvorul preoției în Biserică este Însuși Capul ei... ... ... ... ... 30

II. Unitatea indisolubilă dintre preoţie şi Biserică

1. Biserica � locaş special de slujire... ... ... ... ... ... 35

2. Preoția de hirotonie � premisă a existenței Bisericii în istorie... ... ... 40

3. Legătura indisolubilă dintre Biserică şi preoţie în relaţie cu misteriologia... 44

III. Biserica în teologia Acordurilor Leuenberg

1. Teologia Acordului �Die Kirche Jesu Christi�(Biserica lui Iisus Hristos)... 48

IV. Biserica şi Tainele încorporării în ea din punct de vedere Ortodox... ... 69

1. Tainele încorporării omului în Hristos și în Biserica � în mărturisirea Sfintei Scripturi...

... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 71

2. Tainele încorporării omului în Hristos și în Biserică � în mărturisirea    Sfinților Părinți...

... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 77

3. Tainele încorporării omului în Hristos și în Biserică în mărturisirea teologiei Ortodoxe...

... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 81



3

3.1.    Taina Sfântului Botez... ... ... ... ... ... 81

3.1.1. Numirile Sfântului Botez... ... ... ... ... 83

3.1.2. Instituirea Tainei Sfântului Botez... ... ... ... 83

3.1.3. Formula Sfântului Botez � unică și neschimbabilă... ... 84

3.1.4. Materia necesară la săvârșirea Sfântului Botez... ... ... 86

3.1.5. Slujitorul ce poate săvârși Taina Botezului și modul

săvârșirii... ... ... ... ... ... ... ... 87

3.1.6. Timpul optim de săvârșire al Botezului... ... ... ... 89

3.1.7. Consecințele pe care le are Taina Sfântului Botez în viaţa neofitului...

 ... ... ... ... ... ... ... ... ... 89

                                    3.2.    Sfânta Taină a Mirungerii... ... ... ... ... ... 91

                                    3.2.1. Numele Tainei de-a lungul istoriei... ... ... ... ... 91

                                    3.2.2. Săvârșitorul și Formula Tainei... ... ... ... ... 92

                                    3.2.3. Timpul săvârșirii Sfintei Mirungeri... ... ... ... 92

                                    3.2.4. Efectele Tainei Mirungerii... ... ... ... ... 93

                                    3.2.5. Preoția universală și conferirea ei în Taina Mirungerii... ... 94

                                    3.3.    Taina Sfintei Euharistii... ... ... ... ... ... 96

                                   3.3.1. Definiţia  Euharistiei � Taina unirii văzute dintre divin și

uman... ... ... ... ... ... ... ... 98

                                   3.3.2. Nume istorice pe care le-a purtat Sfânta Euharistie... ... ... 99

                                   3.3.3. Instituirea Tainei... ... ... ... ... ... ... 100

                                   3.3.4. Partea văzută a Sfintei Euharistii � materia și lucrarea... ... 101

                                   3.3.5. Realitatea lui Hristos în Euharistie... ... ... ... ... 102

                                   3.3.6. Prefacerea pâinii şi a vinului în Trupul şi Sângele lui

Hristos... ... ... ... ... ... ... ... 106

                                   3.3.7. Euharistia şi Ecumenismul... ... ... ... ... ... 108

V. Teologia Acordului �Taufe im Leben der Kirchen. Dokumentation eines orthodox �

evangelischen Dialogs in Europa� - �Botezul în viața bisericilor. Documentația unui

dialog ortodox � protestant în Europa�... ... ... ... ... ... 110

1. Taufe im Leben der Kirche � Botezul în viața Bisericii - Mitropolit Gennadius de

Sassina... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 116



4

2. Taufe und Taufeordnung im Leben der evangelischen Kirche - Botezul și rânduiala

baptismală în viața bisericii evanghelice - Friederike Nüssel... ... ... ... 121

2.1 Zur aktuellen Bedeutung der Taufe im Leben evangelischen Kirchen � Despre

semnificația contemporană a botezului în viața bisericilor

protestante... ... ... ... ... ... ... ... 121

2.2 Biblische Grundlagen evangelischer Taufelehre und praxis - Fundamentele biblice

ale învățăturii și practicii baptismale

Protestante... ... ... ... ... ... ... ... 122

 2.3 Zur evangelische Lehre von der Taufe � Depre doctrina protestantă cu privire la

botez... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 124

 2.4 Zur Ordnung evangelischer Taufpraxis - Despre rânduiala practicii baptismale

protestante... ... ... ... ... ... ... ... ... 127

2.5 Die ökumenische bedeutung der Taufe � Însemnătatea ecumenică a botezului...

 ... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 131

      3. Einege Überlegungen zum Ordo des Heiligen Mysterions der Taufe in der Orthodoxen

Kirche - Unele considerații cu privire la rânduiala Sfintei Taine a botezului în Biserica Ortodoxă -

Pr. Nicolae Moșoiu... ... ... ... ... ... ... ... ... 133

3.1 Der Orthodoxe Ordo der Taufe � Ordo (rânduiala) ortodoxă a

Botezului... ... ... ... ... ... ... ... ... 139

 3.2 Der Empfang der Form Christi und die Vorausetzung der adoptiven götlichen

Kindschaft �Kai morphoson sou ton Christon, en to mellonti anagennasthai...�, primirea

formei � �morphy� lui Hristos în Sfânta Taină a Botezului � hristificare sau hristomorfism (

- morfoza) ființei umane - , premisă a filiației divine adoptive... ... ... 141

4. Impulse aus der Theologie der Kirchenväter für das evangelische Verständnis der Taufe

Impulsuri de la teologia Părinților Bisericii pentru înțelegerea Protestantă a botezului - Martin

Wallraff... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 145



5

VI. Preoţia de hirotonie și preoția universală în teologia ortodoxă... ... ... 148

1. Preoţia de hirotonie... ... ... ... ... ... ... ... 148

2. Preoţia universală... ... ... ... ... ... ... ... 153

3. Relaţia dintre preoţia universală şi cea de hirotonie... ... ... ... 158

4. Diferenţe între preoţia universală şi cea de hirotonie... ... ... ... 160

5. Existenţa preoţiei universaleşi a celei de hirotonie � premisă a unităţii

Bisericii... ... ... ... ... ... ... ... ... 165

VII. Teologia Acordului Amt, Ordination, Episkope und theologische Ausbildung Slujire,

Hirotonie, Episcopat şi educaţia teologică... ... ... ... ... 169

VIII. Concluzie... ... ... ... ... ... ... ... ... 199

IX. Adaos... ... ... ... ... ... ... ... ... ... 213

1. Traducera documentului �Die Kirche Jessu Christi�... ... ... ... 214

2. Traducerea documentului �Taufe im Leben der Kirchen. Dokumentation eines orthodox �

evangelischen Dialogs in Europa�... ... ... ... ... ... 268

3. Traducerea documentului �Amt, Ordination, Episkope � Ergebnis eines Lehrgesprächs

der Gemeinschaft Evanghelischer Kirchen in Europa�... ... ... ... 360

X. Bibliografie... ... ... ... ... ... ... ... ... 446

Cuvinte cheie: Preoție generală, Acord Leuenberg, Biserică, Botez, Mirungere, Euharistie, unitate în

diversitate



6

REZUMAT

Lucrarea cu titlul �Preoția generală în teologia ortodoxă și în cadrul Acordurilor Leuenberg�

pune în lumină teologia Leuenberg pe de o parte și teologia ortodoxă pe de altă parte cu scopul de a

prezenta relația celor două teologii strict pe tema preoției generale. Această temă este de o importanță

capitală în ceea ce privește dialogurile ecumenice atât din trecut cât și din viitor, deoarece recunoașterea

preoției tuturor ca fiind validă, înseamnă depășirea tuturor granițelor ce impiedică unitatea.

De-a lungul istoriei vedem că au existat numeroase întâlniri ecumenice în care s-au discutat

diferite capitole ale teologiei în funcție de necesitățile vremii, cu scopul de a găsi puncte de convergență

în vederea unei posibile unități. Printre acestea trebuiesc menționate și seria de întâlniri ecumenice

Leuenberg, care, începând cu anul 1994 și până în prezent, au loc la fiecare doi ani. Importanța acestor

întruniri constă în aceea că, cele 90 de biserici participante, publică la fiecare doi ani câte un acord, prin

care își arată punctele comune ale teologiilor lor pe diferite teme, și mai mult decât atât, se evidențiază

acordul lor în marile capitole ale teologiei.

Preoţia tuturor credincioşilor este punctul în care teologiile tuturor tradiţiilor creştine sunt

încercate cu greu, deoarece găsirea unui punct comun este practic aproape imposibil. Lumea protestantă,

în cadrul Acordurilor Leuenberg a încercat să găsească punctele de convergenţă întâi în rândul bisericilor

ce aparţin solidarităţii CPCE, ca mai apoi să se poată pune problema unui dialog ecumenic între CPCE şi

Ortodoxie.

Pentru a înţelege preoţia universală, nu este suficient să ne limităm la studierea misteriologiei şi

nicidecum la expresia �suntem preoți prin botez�. Din punct de vedere ortodox, înțelegerea acestei

secțiuni atât de importante ale teologiei, necesită înțelegerea mai multor capitole ale teologiei, începând

cu cel al eclesiologiei și terminând cu cel al misteriologiei, pentru a putea vedea raportarea atât a

Ortodoxiei cât și a Acordurilor Leuenberg față de Dumnezeu.

Pentru înțelegerea corectă a teologiei preoției generale este necesară cunoașterea marilor capitole

ale teologiei precum capitolul eclesiologic, misteriologia și a realției speciale dintre acestea.

Teza de față își propune prezentarea celor două teologii întâi în ceea ce privește capitolul

eclesiologic ca mai apoi să trateze capitolul Sfintelor Taine în profunzimea lui. Pentru a putea ajunge la

concluzii reale cu privire la preoția generală, cuprinsul tezei prezintă traducerea intergrală a trei dintre

Acordurile Leuenberg pentru a putea realiza un studiu teologic comparat între cele două teologii, din care

să rezulte concluzii clare despre doctrina celor două tradiții și despre relația dintre ele.

Ideile principale ale acestei teze prezentate în mod comparativ au ca scop evidențierea faptului că

preoția generală protestantă nu poate și nu trebuie niciodată echivalată cu preoția de hirotonie ortodoxă.



7

Dacă în teologia ortodoxă preoția generală este primită de cel nou botezat prin taina mirungerii,

teologia Leuenber consideră ca ea este primită numai prin botez. Cele două taine ale ortodoxiei prin care

omul devine membru al preoției generale asigură participarea celui nou botezat la unirea cu Hristos în

euharistie și implicit participarea la viața Sfintei Treimi, pe când în teologia Leuenberg mirungerea nu

este recunoascută ca și taină pe baza considerentului că numai prin botez omul devine membru al preoției

generale. Conform teologiei ortodoxe, chiar dacă botezul și mirungerea sunt unite ca și ceremonie, ele

sunt taine distincte, prima oferind omului iertarea păcatului strămoșesc și a păcatelor personale în cazul

unui adult, iar cea de-a doua fiind cea care oferă preoția generală. Teologia protestantă înțelege lucrurile

diferit afirmând că botezul este suficient pentru a avea preoția generală și ca atare nu recunoaște

mirungerea ca și sacrament. Acesta este unul dintre punctele de divergență între cele două teologii

deoarece, din punct de vedere ortodox, nerecunoașterea mirungerii echivalează cu lipsa preoției

universale.

O a doua problemă ce apare în relația dintre cele două teologii este aceea că protestantismul nu

face o diferență clară între preoția generală și cea de hirotonie, considerând că preoția dobândită prin

botez este echivalentă celei de hirotonie din ortodoxie. Aici apar numerose neînțelegeri, căci această

echivalare pe care o face protestantismul are valențe și consecințe nenumărate.

Teologia ortodoxă și implicit scrierile Sfinților Părinți prezintă valențele preoției universale.

Astfel Sfântul Grigorie de Nazianz vorbind despre preoția universală afirmă: �Noi suntem preoți prin

dăruirea propriei noastre ființe în arderea duhovnicească�1, iar Sfântul Ecumenius explică demnitatea

preoției generale spunând că suntem: �împărați prin stăpânirea patimilor noastre, preoți pentru jertfirea

trupurilor noastre, profeți prin instituirea în marile taine�2. Ortodoxia și-a susținut mereu punctul de

vedere potrivit căruia preoția �nu este nici egalitarism anti-ierarhic, nici sfâșiere clericalistă a trupului

unic în două, ci participarea sacerdotală a tuturor la unicul Preot divin prin intermediul celor două

preoții�3.

�Preoția universală sau a credincioșilor este legată de chemarea de a da totul lui Dumnezeu, de

chemarea spre sfințenie. Preoția credincioșilor trebuie să conducă la o asemănare încă și mai mare cu

Hristos. Trebuie, la fel ca Iisus, să fie un dar total pentru Tatăl, nereținând nimic pentru sine, pentru că

numai atunci El va da cu totul și va intra cu totul înăuntrul credincioșilor, sfințindu-i�4.

Unitatea căutată de teologia Leuenberg nu poate fi o unitate deplină fapt pentru care afirmă că �O

contribuție importantă din partea bisericilor (cultelor n.m) Protestante în această zonă este convingerea că

1
Sf. Grigorie de Nazianz, P.G. 44, 1149 C, cf. P. Evdokimov, op. cit., p. 205.

2
Sf. Ecumenius, P.G. 118,932 C.D., cf. P. Evdokimov, L'Esprit Saint dans la Tradition Orthodoxe, Paris, Les Edition du Cherf,

1969, p. 207.
3
 P. Evdokimov, L'Esprit Saint dans la Tradition Orthodoxe,  p. 197.

4
Pr. Gh. I. Drăgulin, Chipul preotului ortodox contemporan, în �Ortodoxia�, nr. 3 din 1973, p. 423;



8

unitatea vizibilă a Bisericii din întreaga lume va fi o unitate diferențiată. Aceasta este de asemenea

adevărată pentru structura slujirii. Prin urmare, sarcina hermeneutică nu țintește către uniformitatea

eclesială comprehensivă, ci pentru depășirea diferențelor, contribuind mai departe către o majoră

vizibilitate în unitatea bisericii�5.

De asemnea teologia Leuenberg susține că fiecare trebuie să participe la misiunea Bisericii prin

întreaga lor viață. Slujirile au ca bază întreita slujire a lui Hristos primind diferite harisme. �Slujirile sunt

reînnoite din aceste harisme și harismele în schimb sunt susținute de către slujiri�6. Cei care sunt chemați

de Dumnezeu să aibă funcții speciale trebuie �înzestrați cu sfințenie pentru lucrarea slujirii� și această

zidire a Bisericii este săvârșită într-un mod ordonat 7 . Această înțelegere ordonată înseamnă pentru

teologia Leueneberg că slujirile nu trebuie înțelese ierarhic. Aceste slujiri sunt practicate ca serviciu

reciproc și nu dețin drepturi dominante.

O altă idee de bază a teoogiei Leuenberg și stăină ortodoxiei este aceea că �Biserica este în

întregime dependentă de grația lui Dumnezeu, care este comunicată în mod specific de către proclamarea

evangheliei și de către administrarea sacramentelor. Din punct de vedere reformat aceste două funcții

reprezintă împreună semnele necesare, divin instituite ale adevăratei biserici (notaeecclesiae)8.

O nouă diferenţă între cele două teologii este ideea folosită de Luter în Catehismul de la

Heidelberg, reluată şi susţinută de teologia Leuenberg, potrivit căreia din întreaga rasă umană, Fiul lui

Dumnezeu îşi adună congregaţia aleasă şi o protejază pentru viaţa eternă. Acesta face referire la ceea ce în

teologie ortodoxă se numeşte predestinaţie. Dumnezeu în atotştiinţa Sa cunoaşte toate cele câte sunt, însă

nu predetermină nimic, căci s-ar contrazice pe Sine prin acesta. Cel mai mare dar dat de Dumnezeu

omului este libertatea, libertate care îl ridică pe om la demnitatea de persoană capabilă să primească

iubirea lui Dumnezeu, capabilă să se ridice prin propria determinare şi prin harul divin, către

îndumnezeirea cea după har. De aceea în teologia ortodoxă nu poate fi vorba de o predestinare a celor ce

vor fi mântuiţi. Practic teologia Leuenberg afirmă că Biserica este comunitatea de oameni iertaţi de

Dumnezeu prin jertfa Fiului Său, oameni ce trebuie să alcătuiască o comunitate de sfinţi, însă nu prin

teandria dintre divin şi uman, ci doar prin lucrarea lui Dumnezeu.

Un punct de convergenţă este acela că mesajul principal al Evangheliei prin care mărturisim că

Hristos este autorul ridicării noastre din robia păcatului şi a morţii, iar Biserica trebuie să propovăduiască

acest aspect prin recunoaşterea şi mărturisirea lui Hristos, ca Cel care uneşte pe Dumnezeu cu oamenii. În

altă ordine de idei, Biserica îşi are fundamentul în Hristos, fără de care nu poate exista îndreptarea

5
Amt, Ordination, Episkope � Ergebnis eines Lehrgesprächs der Gemeinschaft Evanghelischer Kirchen in Europa, ... p. 111.

6
Vezi I Cor. 12 + 13, Rom. 12: 1 � 8; I Tim. 4: 14; II Tim. 1: 6. Cf. Material Resursă nos. 29 seqq. apud. Amt, Ordination,

Episkope � Ergebnis eines Lehrgesprächs der Gemeinschaft Evanghelischer Kirchen in Europa, ... p. 116.
7
Amt, Ordination, Episkope � Ergebnis eines Lehrgesprächs der Gemeinschaft Evanghelischer Kirchen in Europa, ... p. 117.

8
Cf. CA VII; Confesiunea Geneva 1536, no. 18; Treizeci și nouă de articole Anglicane, Art. 19; John Wesley, Articole de

credință Methodistă, Art. 13; LA 2.



9

omului. Trebuie menţionat aici că, această îndreptare a omului nu se realizează sub forma unei

predestinaţii, ci prin împreuna lucrare a omului cu harul divin.

Un alt punct de convergenţă între cele două tradiţii este acela că Dumnezeu este prezent în

Biserica Sa prin Duhul Sfânt în lucrarea propovăduirii, botezului şi a euharistiei, însă convergenţa se

termină repede, căci documentul Leuenberg afirmă că doar aceste trei elemente sunt cele prin care

Dumnezeu îşi adună membrii Bisericii Sale, oferindu-le mântuirea.

În ceea ce priveşte Biserica ca obiect al credinţei, teologia Leuenberg afirmă că Biserica nu trebuie

echivalată cu bisericile istorice sau cu totalitatea lor. În teologia protestantă şi implicit în teologia

Leuenberg, Biserica este împărţită în două părţi distincte, una nevăzută, obiect al credinţei, iar alta văzută,

istorică ce poate avea diferite forme şi expresii istorice. Aşadar, Biserica nevăzută este comunitatea

sfinţilor lui Dumnezeu special aleşi de către El pentru Biserica Sa, iar bisericile văzute sunt înstituţii

istorice cu diferite forme şi tradiţii ce pot oricând fi schimbate. Mai mult decât atât, ţinând cont de faptul

că împăcarea omului cu Dumnezeu şi desăvârşirea umanităţii sunt atribute divine, rezultă că Biserica nu

poate continua nicidecum acestă lucrare. Singura lucrare a Bisericii în teologia Leuenberg este aceea de a

mărturisi graţia lui Dumnezeu ca salvare a lumii.

Prima parte a lucrării tratează cel mai semnificativ document Leuenberg intitulat �Die Kirche

Jessu Christi� � Biserica lui Iisus Hristos, și prezintă înțelegerea comună a acestui capitol de către

bisericile CPCE, care în această privință sunt într-un singur gând. Faptul că cele 90 de biserici protestante

au căzut de comun acord pe această temă, nu înseamnă că au și dreptate și de aceea, în prima parte a tezei,

am expus în paralel cele cele două teologii, din dorința ca cititorul, pe lângă concluziile ce vor fi expuse

în cele ce urmează, să-și poată formula propriile concluzii.

Așadar documentul Die Kirche Jessu Chiristi, pentru a stabili bazele solidarității Leuenberg,

face distincția între fundamentul, forma și misiunea Bisericii. Temelia Bisericii este definită ca acțiunea

lui Dumnezeu, realizată de Hristos pentru a salva nemul omenesc, iar  Biserica este comunitatea

credincioșilor. De aici rezultă că forma ei poate varia în funcție de diferiți factori. Cu alte cuvinte unica

Biserică se manifestă în istorie în multe și felurite forme. Din punct de vedere ortodox, temelia Bisericii

este actul mântuitor săvârşit de Fiul lui Dumenzeu întrupat, prin jertfa Sa de bunăvoie de pe Golgota.

Până aici există acord între cele două teologii. Faptul că teologia Leuenberg susţine gândirea potrivit

căreia unica Biserică întemeiată de Hristos poate lua forme diferite în decursul istoriei, datorită diferiţilor

factori de ordin geografic, politic, social şi în special după modalitatea de interpretare a Evangheliei, este

o teologie străină de duhul ortodoxiei.

Partea a doua a lucrării tratează un alt acord �Taufe im leben der Kirchen. Dokumentation eines

orthodox � evangelischen Dialogs in Europa� - �Botezul în viața bisericilor. Documentația unui dialog



10

ortodox � protestant în Europa�. Tratarea acestui acord este importantă deoarece înțelegerea corectă a

botezului ar putea avea consecințe favorabile în ceea ce privește o posibilă unitate ortodox � protestantă,

și de asemenea ar putea creiona o mai bună înțelegere a teologiei preoției universale care rezultă ca

urmare a botezului în viziune protestantă și a botezului și mirungerii în teologia ortodoxă.

Acest document consideră ca benefică recunoașterea reciprocă a botezului ca element de bază a

unității bisericilor. În ceea ce privește această temă, există numeroase puncte de acord între cele două

tradiții. Ideea de bază cu care debutează acest acord este aceea că botezul realizat cu apă în numele Sfintei

Treimi nu se poate repeta. Aici cele două teologii își exprimă clar acordul. O primă diferență ce este pusă

în lumină pe tema botezului celor două tradiții face referire la pecetea darului Sfântului Duh, care în

teologia protestantă include sigiliul în botez, pe când în teologia ortodoxă, acest sigiliu este conferit în

Taina Mirungerii, și este baza preoției universale.

Partea de acord în care este susținită nerepetabilitatea botezului presupune recunoașterea

reciprocă a acestuia, când este practicat cu apă în numele Sfintei Treimi, însă acestă recunoaștere

presupune în teologia ortodoxă o recunoaștere și a succesiunii apostolice, astfel încât săvârșitorul Tainei

din Biserică să poată avea o hirotonie validă.

Ultima parte a lucrării tratează preoția generală prin compararea teologiei Ortodoxe cu Acordul

Leuenberg intitulat Amt, Ordination, Episkope und theologische Ausbildung. Importanţa acestui Acord

este evidenţiată de dialogurile ecumenice care pun tot mai des problema preoţiei universale şi a

recunoaşterii ei reciproce. Pentru ambele tradiţii, recunoaşterea preoţiei în universalitatea ei nu este o

problemă, însă problemele reale apar la echivalarea ce se face în teologia Leuenberg între preoţia

universală şi cea de hirotonie.

Multe dintre ideile de bază ale Acordului menționat, intră în convergență cu teologia Ortodoxă,

însă numai pe jumătate. Astfel, dacă textul acordului afirmă că sarcina Bisericii este aceea de a transmite

Evanghelia prin cuvânt în predicare, prin botez și euharistie, în teologia ortodoxă, pe lângă aceste

elemente mai sunt cuprinse și celelalte Sfinte Taine, nerecunoscute de protestantism, prin care se

realizează scopul principal al Bisericii și anume transmiterea harului divin către mădularele ei.

Un punct comun al celor două teologii este vizibil atunci când se afirmă necesitatea hirotoniei

slujitorului care administrează Sfintele Taine. Totuși apare imediat și distincția între cele două teologii,

căci, teologia Leuenberg susține că slujirea hirotonită nu se deosebește prin nimic de preoția congregației,

decât prin faptul că are o mandatare din partea acesteia de a administra sacramentele. Aceste slujiri sunt

de fapt un serviciu reciproc unde nu există drepturi dominante. Mai mult decât atât, textul documentului

afirmă că teologia ortodoxă înțelege greșit aceste slujiri și hirotonia lor, deoarece rânduiala slujirilor



11

propusă de documentul Die Kirche Jessu Christi și acceptată în unanimitate de către bisericile CPCE, nu

înseamnă o instituire divină și o structură normativă precum întreita slujire, ci este numai o rânduială ce

se poate schimba oricând, rânduială ce asigură că cele trei slujiri de bază sunt efectuate. Cele trei slujiri

recunoscute de bisericile CPCE și anume: slujirea cuvântului și a sacramentelor, diaconia și slujirea

episcopatului, sunt slujiri dedicate ce necesită o formă de hirotonie. Deși textul documentului afirmă clar

că între slujiri nu există nici un fel de ierarhizare, totuși într-una din declarații se contrazice, afirmând

slujirea cuvântului și a sacramnetelor ca fiind indispensabilă bisericii, deci într-un fel superioară, căci fără

ea nu este posibilă exercitarea unei forme de cult. Apoi revine asupra acestei idei printr-o corecție în care

spune că slujirea cuvântului și a sacramentelor nu este superioară față de celelalte slujiri, însă ea este

semnul văzut al existenței adevăratei Biserici. Întrebarea care se poate pune acum în mod firesc este

următoarea: de ce această slujire este semnul văzut al adevăratei Biserici și nu altă slujire, din moment ce

nu există o superioritate a ei față de celelalte?

Concluzie

Concluzia finală a acestei teze este aceea că între teologia ortodoxă și solidaritatea bisercilor

Leuenberg poate și trebuie să existe dialoguri ecumenice, însă, din cele câteva concluii trase până acum,

ideea de unitate este departe, chiar dacă există unele idei comune cu privire la botez, la Biserică sau la

Sfintele Taine. Drumul spre consensul viitor va fi unul lung și anevoios datorită multelor tradiții cu

teologii diferite din cadrul CPCE, între care nu există acord deplin. Poate un dialog ecumenic real va fi

posibil numai după ce solidaritatea CPCE cu cele 90 de biserici din componența sa, vor cădea de comun

acord nu asupra unor frânturi teologice, ci asupra întregii teologii. Practic bisericile CPCE nu sunt într-un

singur gând teologic, ci sunt mai mult, așa cum spune și documentul, o adunare de biserici de diferite

tradiții care sunt unite într-o solidaritate, ce nu este bazată pe unitatea în Hristos, ci pe compromis și pe

negociere, din dorința ca din toate teologiile prezente, prin dialog să se creeze o nouă gândire teologică, o

nouă Biserică, și de ce nu, un nou Hristos care să-i poată împăca pe toți. În altă ordine de idei, un dialog

ecumenic serios între teologia Ortodoxă și solidaritatea bisericilor CPCE ar putea fi realizat numai după

instaurarea unei ordini în care nu există divizare în CPCE, ca mai apoi această teologie Leuenberg să

poată intra în dialog deschis și sincer cu Ortodoxia.

Trecând peste toate acestea, unitatea deplină dintre teologia ortodoxă și solidaritatea Leuenberg

poate fi deplin realizată numai prin convertirea tuturor la Ortodoxie, singura care păstrează înțelesul

Evangheliei nealterat, așa cum l-au lăsat Sfinții Apostoli ai Fiului lui Dumnezeu întrupat.



12

Bibliografie selectivă

IZVOARE

*** SFÂNTA SCRIPTURĂ, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1988.
*** BIBLIA, ediţie diortosită după Septuaginta, redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania,
Arhiepiscopul şi Mitropolitul Clujului, vol. 1 şi 2, Ed. Litera, Bucureşti, 2011.
*** DEX, ediţia a III-a, Ed. Univers Enciclopedic, Bucureşti, 2009.
*** Învăţătura celor doisprezece Apostoli, în PSB, vol. 1, trad. Pr. Dumitru Fecioru, Ed. IBMBOR,
Bucureşti, 1979.
*** Liturghier, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2000.
*** Micul Molitfelnic, Ed. Arhidiecezana, Cluj-Napoca, 1997.
*** Molitfelnic, Ed.IBMBOR, Bucureşti, 1998.

SCRIERI  PATRISTICE
· Chiril, Sfântul Alexandriei, Comentariu la evanghelia Sfântului Ion, trad. Pr. D. Stăniloae, în P.S.B.,

E.I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 2000;
· Clement Alexandrinul, Pedagogul, în PSB, vol. 4, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Ed. IBMBOR,

Bucureşti, 1982.
· Idem, Glafire, în PSB,vol.39, traducere din grecește introducere și note de Pr. Prof. dr. Dumitru Stăniloae,

E.I.B.M.B.O.R., București, 2000;
· Idem, Stromatele, în PSB, vol. 5, trad. Pr. Prof. D. Fecioru, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1982.
· Diadoh al Foticeii, Cuvânt ascetic, în Filocalia, vol. I, trad. de pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Sibiu, 1947;
· Dionisie Pseudo-Areopagitul, Despre ierarhia bisericească, trad. Pr. C. Iordăchescu, Bucureşti, 1932.
· Efrem, Sfântul Sirul, Cuvinte şi învăţături - 2, Ed. Bunavestire, Bacău, 1998;
· Grigorie, Sfântul de Nyssa, Despre viaţa lui Moise, trad. I. Buga, Editura Sfântul Gheorghe-Vechi,

Bucureşti, 1995;
· Metodiu de Olimp, Aglaofon sau Despre înviere, în PSB, vol 10, trad. Pr. Prof. Dr. Constantin Cornitescu,

Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1984.
· Origen, Omilii la Cartea Ieşirii, în PSB, vol. 6, trad. Pr. Prof. Teodor Bodogae, Pr. Prof. Nicolae Neaga şi

Zorica Latcu, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1981.
· Idem, Despre principii, în PSB, vol. 8, trad. Pr. Prof. Teodor Bodogae, Pr. Prof. C. Galeriu, Ed. IBMBOR,

Bucureşti, 1982.
· Teodor de Mopsuestia, De sacramentis, trad. Pr. Prof. Ene Branişte, în Studii Teologice, XIX(1967), nr. 9-

10.
· Salvianus, Despre guvernarea lui Dumnezeu,  în PSB, vol. 72, trad. David Popescu, Ed. IBMBOR,

Bucureşti, 1992.
· Sfântul Ambrozie al Milanului, De Sacramentis, trad. Pr. Prof. Ene Branişte, în Studii Teologice,

XIX(1967), nr. 9-10.
· Idem, De Mysteriis (Despre Sfintele Taine), trad. Pr. Prof. Ene Branişte, în Studii Teologice, XVII(1965),

nr. 5-6.
· Idem, De mysteriis, în PSB, vol. 53, trad. Pr. Prof. Dr. Ene Branişte, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1994.
· Sf. Atanasie cel Mare, Trei cuvinte împotriva arienilor, în PSB, vol. 15, trad. Pr. Prof. Dumitru Stăniloae,

Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987.
· Idem, Epistola Întâia către Serapion, Episcopul de Thmuis, Împotriva celor care hulesc şi spun că Duhul

Sfânt este creatură, în PSB, vol. 16, trad. Pr. Prof. Dumitru Staniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1988.
· Idem, Despre Sfântul Duh, Către acelaşi episcop Serapion, în PSB, vol. 16, trad. Pr. Prof. Dumitru

Staniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1988.
· Sf. Chiril al Alexandriei, Comentariu la Evanghelia Sfântului Ioan, în PSB, vol. 41, trad. Pr. Prof. Dr. D.

Stăniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2000.
· Sfântul Chiril al Ierusalimului, Cateheze, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2003.
· Sfântul Ciprian al Cartaginei, Despre unitatea Bisericii, în col. "PSB", nr. 3, EIB, Bucureşti, 1981



13

· Sfântul Diodoh al Foticeei, Cuvânt ascetic în 100 de capete, în Filocalia, vol. 1, ediţia a IV-a, trad. Pr. Dr.
Dumitru Stăniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1993.

· Sfântul Grigorie de Nyssa, Marele cuvânt catehetic sau despre învăţământul religios, trad. Pr. Prof. Teodor
Bodogae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1998.

· Sfântul Grigore Palama, Capete teologice, cap. 36, traducere, introducere și note de Pr. Prof. Dr. D.
Stăniloae, în Filocalia, vol. VII, edit. I.B.M.B.O.R., Bucureşti, 1977;

· Sfântul Ioan Damaschin, Dogmatica, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, ED. IBMBOR, Bucureşti, 2005.
· Sfântul Ioan din Kronstadt, �Liturghia: cerul pe pământ�, Ed. Deisis, Sibiu, 1996.
· Sfântul Ioan Gură de Aur, Cateheze baptismale, trad. Pr. Marcel Hancheş, Ed. Oastea Domnului, Sibiu,

2003.
· Idem, Omilii la Matei, în PSB, vol. 23, trad. Pr. D. Fecioru, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1994.
· Sfântul Marcu Ascetul, Despre Botez, în Filocalia, vol. 1, ediţia a IV-a, trad. Pr. Dr. Dumitru Stăniloae, Ed.

IBMBOR, Bucureşti, 1993.
· Sf. Nicodim Aghioritul, Kavsokalivitul Neofit, �Deasa Împărtăşanie cu preacuratele lui Hristos taine�,

Ed. Reîntregirea, Alba Iulia, 2001.
· Sfântul Nicolae Cabasila, Tâlcuirea dumnezeieştii Liturghii, Ed. IBMBOR,  Bucureşti, 1997.
· Sfântul Simeon Noul Teolog, Cele 225 de capete teologice şi practice, în Filocalia, vol. VI, trad. Pr. Prof.

Dumitru Stăniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1977.
· Sfântul Vasile cel Mare, Omilii şi cuvântări, în PSB, vol. 17, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Ed.

IBMBOR, Bucureşti, 1986.
· Idem, Despre Sfântul Duh, în PSB, vol. 12, trad. Pr. Prof. dr. C. Corniţescu, Pr. Prof. dr. Teodor Bodogae,

Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1988.
· Idem, Epistole, în PSB, vol. 12, trad. Pr. Prof. dr. C. Corniţescu, Pr. Prof. dr. Teodor Bodogae, Ed.

IBMBOR, Bucureşti, 1988.
· Idem, Omilii şi cuvântări, în PSB, vol. 17, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1986.

             LUCRĂRI ŞI CĂRŢI
· Afanasiev, Nikolai, Biserica Duhului Sfânt, vol. I, trad. de Elena Derevici, Ed. Patmos, Cluj-Napoca, 2008
· Andronikof, Constantin, Le Cycle Pascal, Lausanne şi Paris, 1985
· Andruţos, Hristu, Simbolica, Ed. Anastasia, Bucureşti, 2003.
· Argenti, Cyrille, Viu este Dumnezeu - Catehism Ortodox, trad. Ioan Nicolae, Ed. Reîntregirea, Alba-Iulia,

2009.
· Bobrinbskoy, Boris, �L�Eucharistie, plénitude de l�Eglise�,  în vol. B. Bobrinskoy, Jean Jaques Heitz, Paul

Lebeau, Intercommunion. Des chretiens s�interrogent � Eucharistie � Eglise Unité, Maison Mame, 1969.
· Bobrinskoy, pr. prof. Boris, �Împărtăşirea Sfântului Duh�, Bucureşti, 1999.
· Bulgakov, Sergiu, �Dogma euharistică�, trad de Paraschiv Angelescu, Bucureşti, 1936.
· Bulgakov, Serghei, Ortodoxia, trad. Nicolae Grosu, Ed. Paideia, Bucureşti, 1997.
· Cabasila, Nicolae,  Despre viața în Hristos, trad. de Pr. Prof. T. Bodogae, Editura Deisis, Sibiu, 1946;
· Cabasila, Nicolae, �Tâlcuirea Dumnezeieştii Liturghii�, trad. de Pr. prof. dr. Ene Branişte, Bucureşti, 1946.
· Christian Grethlein, Practica Botezului între continuitate și schimbare � Provocări și Șanse, în ZThK 102,

2005.
· Christoph Markschies (ed.), Zwischen Altertumswissenschaft und Theologie. Zur Relevanz der Patristik in

Geschichte und Gegenwart, Leuven 2002.
· Danielou, Cf Jean, Biserica începuturilor. De la origini până la sfârşitul secolului al II-lea, Bucureşti, ed.

Universităţii din Bucureşti 2006;
· Evdokimov, Paul, Ortodoxia, trad. Dr. Irineu Ioan Popa, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1997.
· Idem, Cunoaşterea lui Dumnezeu în Tradiţia Răsăriteană, trad. Pr. Lect. dr. Vasile Răducă, Ed. Christiana,

Bucureşti, 2005.
· Evdochimov, Paul, Rugul Aprins,Editura Mitropoliei Banatului,Timișoara, 1994;
· Idem, L'Esprit Saint dans la Tradition Orthodoxe, Paris, 1969;
· Felmy, K. Christian, �Dogmatica experienţei ecleziale � înnoirea teologiei ortodoxe contemporane�,  trad.

de pr. prof. dr. Ică Ioan, Ed. Deisis, Sibiu, 1999.
· Florovsky, Georges, Biserica, Scriptura, Tradiția, Ed. Platytera, București, 2005;



14

· Forte, B., L 'Eglise, icane de la Trinite, Paris, 1985;
· Galeriu, Pr. Constantin, Jerftă şi răscumpărare, (teză de doctorat), Bucureşti, 1973.
· Gerhard Besier, Începutul discuțiilor teologice dintre EKD și Biserica Ortodoxă Rusă după al doilea Război

Mondial, în: Teologie Evanghelică 46 (1986),
· Golitzin, Ieromonah Alexander, Mistagogia, experienţa lui Dumnezeu în Ortodoxie, trad. Diac. Ioan I. Ică

jr., Ed. Deisis, Sibiu, 1998.
· Harding Meyer, Lukas Vischer (ed.): Creștere în Acord. Rapoarte și Declarații de Acord ale Discuțiilor

Ecumenice la nivel Mondial, vol. I, Geneva 1984
· Jeffrey Gros, Harding Meyer, William Rusch (ed.): Creștere în acord. Rapoarte și Declarații de acord ale

Conversațiilor Ecumenice la nivel mondial 1982 � 1998, Volmul II, Geneva 2000
· Kretschmar, Georg, Die Geschichte des Taufgottesdienstes in der alten Kirche, în Leiturgia 5, Kassel 1970
· Larchet, Jean Claude, Terapeutica bolilor spirituale, trad. Marinela Bojin, Ed. Sofia, Bucureşti, 2001.
· Lossky, Vladimir, Teologia Mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Anastasia, Bucureşti 1993;
· Manolache, Anca, Sfintele Taine în viaţa Bisericii, Ed. Renaşterea, Cluj-Napoca, 2004
· Meyendorff, John, Teologia bizantină, trad. Pr. Conf. dr. Alexandru Stan, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1996.
· Michael Beintker, Martin Friedrich și Viorel Ioniță (ed.), Consultații între Conferința Bisericilor

Europene(CEC) și Comunitatea Bisericilor Protestante din Europa (CPCE), Frankfurt/M., 2007
· Michael Weinrich, Dialogul dintre Alianța Mondială a Bisericilor Reformate  și Bisericile Ortodoxe. Bilanț

din punct de vedere reformat, 2008
· Niculcea, Pr. Prof. Dr. Adrian, Constituirea sacramentală a Bisericii, Ed. Evanghelismos, Bucureşti, 2014.
· Pekka Metso, Evaluare a dialogului dintre Biserica Evanghelică Luterană a Finlandei și Biserica Ortodoxă

a Finlandei, 1989 � 2007, în: Reseptio 1/2009
· Pomian, Ştefan, Biserica şi probleme ale lumii contemporane � Dimensiunile divino�umane ale Bisericii şi

globalizarea ~prelegeriteologice ~ vol. II, editura Casa Cărţii de Ştiinţă, Cluj-Napoca, 2009;
· Schmemann, Alexander, Pentru viaţa lumii. Sacramentele şi Ortodoxia, trad.  Pr.  Prof.  dr.  Aurel  Jivi,  Ed.

IBMBOR, Bucureşti, 2001.
· Idem, Din apă şi din Duh. Studiu liturgic al botezului, trad. I. Buga, Editura Symbol, Bucureşti, 1992
· Idem, Euharistia, Taina Împărăţiei, trad. de pr. Boris Răduleanu, Bucureşti, 1993.
· Silvestru, Arhim. şi Episcop de Canev, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. 3, Ed. Credinţa Strămoşească,

Iaşi, 2001.
· Stăniloae, Pr. Prof. dr. Dumitru, Ascetica şi Mistica Ortodoxă, vol. 2, Alba-Iulia, 1993.
· Idem, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, Ed. Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe

Române, Bucureşti, 1997;
· Idem, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. II, Ed. Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe

Române, Bucureşti 1997;
· Idem, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. III, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2010.
· Idem, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, Ed. Mitropliei Olteniei, Craiova, 1987.
· Idem, Spiritualitate şi comuniune in Liturghia ortodoxă, E.I.B.M.B.O.R.,

Bucureşti 2004;
· Stephanos, Prea Sfinţitul Episcop de Nazianz, Slujiri sacramentale şi harisme în Biserica ortodoxă, Editura

Institutului European, 1998.
· Stephen Mitchell, Anatolia. Vol. 2. The Rise of the Church, Oxford 1993.
· Thomas F. Best, Dagmar Heller (Ed.), Devenind creștin. Implicațiile ecumenice ale botezului noastru

comun, ale credinței și a ordinii de zi 184, Geneva, 1999
· Thomas F. Torrance, Dialogul teologic dintre bisericile Ortodoxe și Reformate, Vol. I, Edimburg 1985,

Vol. II, Edimburg 1993
· Wilhem Huffmeier, Viorel Ioniță (ed.): Consultație între Conferința Bisericilor Europene  și Solidaritatea

Bisericilor Leuenberg  pe tema Eclesiologiei, Frankfurt 2004 (Documentul Leuenberg 8).
· Wilhelm Hüffmeier (ed.): Acord între Bisericile Reformate din Europa (Acordul Leuenberg) 1973, ediție

trilingvă cu introducere din ordinul Comitetului Executiv al Conversațiilor Doctrinare Leuenberg, Frankfurt
1993

· Wilhelm Huffmeier, Sakramente, Amt, Ordinațion, Frankfurt/Main 1995.
· Wilhem Maurer, Istoria validării și a confirmării din rezultatul (dialogului n.m) Luteran � Ortodox; în: Kurt

Fror (ed.) Confirmatio, Forschungen zur Geschichte und Praxis der Konfirmation, Munich 1959



15

· Wolfram Kinzig/Martin Wallraff, Das Christentum des 3. Jarhunderts zwischen Anspruch und
Wirklichkeit, în: Dieter Zeller (ed.), Christentum I, Stutgart 2002.

· Zizioulas, Ioannis, Fiinţa Eclesială,traducere de Aurel NaeEd. Bizantină, Bucureşti, 1996;

STUDII ŞI ARTICOLE
· Alexe, Pr. Prof. dr. Ştefan, Colocviu organizat de Conferinţa Bisericilor Europene cu privire la documentul

BEM, în B.O.R., CXXX(1983), nr. 7-8.
· Arhimandrit Prof. Nicolae Mladin, Pe calea unităţii Bisericii lui Hristos, în rev, Ortodoxia, an XV, (1963),

nr . 3-4;
· Bria, Vasile I., Elemente cultice şi dogmatice în lucrările Sfântului Ambrozie: De sacramentis şi De

mysteriis, în Ortodoxia, XXV(1970), nr. 3.
· Caraza, Drd. Ion, Doctrina Euharistică a Sfântului Chiril al Alexandriei, în Studii Tologice, XX(1968), nr.

7-8.
· Chiţan, Prof. Nicolae Condiţiile însuşirii mântuirii, în Studii Teologice, II(1995), nr. 1-2.
· Chiţescu, Prof. Nicolae, Sfintele Taine, în Studii Teologice, XII(1949), nr. 7-8.
· Idem, Despre îndumnezeirea credincioșilor. De ce nu primesc romano-catolicii această învățătură, în

BOR, an.  LVI, 1938, nr.  11 - 12,  București;
· Mircea, Pr. Ioan, Taina Botezului, în Ortodoxia, XXXI(1979), nr. 3-4.
· Idem, Taina Mirungerii, în Rev. Ortodoxia, nr. 3-4, 1979
· Idem, Preoţia harică şi preoţia bisericească, Ortodoxia XXXI, nr. 2, 1979;
· Moisescu, Prof. Univ. Iustin, Ierarhia bisericeasca în epoca apostolica, în, Mitropolia Olteniei, an VI

(1954);
· Necula, Pr. Prof. dr. Nicolae D., Ce se cuvine să ştim în legătură cu Taina Botezului şi săvârşirea ei,  în

Vestitorul Ortodoxiei, XVI(2006), nr. 373.
· Idem, Sfintele Taine ale Bisericii după tradiţia Apostolică, din punct de vedere ortodox, în B.O.R.,

XCVIII(1980), nr. 11-12.
· Idem, Iisus Hristos ca Arhiereu, în Îndrumări misionare, E.I.B.M.B.O.R., 1986;
· Idem, Transparenţa Bisericii în viaţa sacramentală, în Ortodoxia, XXII(1970), nr. 4.
· Idem, Caracterul ecelsiologic al Sfintelor Taine şi problema comuniunii, în Ortodoxia, XXX(1978), nr. 1-

2.
· Idem, Păstrarea dreptei credinţe condiţie a dobândirii mântuirii, în BOR. Nr. 1-2,

(1983);
· Idem, Sfintele Taine în viaţa Bisericii, în Studii Teologice, XXXIII(1981), nr. 3-4
· Idem, Taina Preoţiei, în rev. Ortodoxia, XXXI (1979), nr. 3-4;
· Idem, Taina Preoţiei (Hirotonia). Ierarhia bisericească,  în revista Ortodoxia, XXXI (1979), nr. 3-4;
· Sebeşan, Pr. Nicolae, Obligaţii pastorale legate de Sfânta Taină a Botezului, în Mitropolia Banatului,

XXXI(1981), nr. 4-6
· Idem, Creaţia ca dar şi Tainele Bisericii, în Ortodoxia, XXVIII(1976), nr. 1.
· Idem, Tainele iniţierii în mistica sacramentală a lui Nicolae Cabasila, în Ortodoxia, XLI(1989), nr. 3-4.
· Idem, Poziţia laicilor în Biserica Ortodoxă, în Studii Teologice, XX (1968), nr. 3-4;
· Stăniloae, Pr. Prof. Dumitru, Autoritatea Bisericii, în rev. Studii Teologice, An. XVI( 1964), nr. 3-4;
· Idem, Biserica în sensul de locaş şi de largă comuniune, în Ortodoxia an. XXXIV, Nr. 3, 1982;
· Idem, Din aspectul sacramental al Bisericii, în Studii Teologice, XVIII(1966), nr. 9-10.
· Idem, Pr. Prof. Dumitru, Drumul cu Hristos, Mântuitorul, prin Tainele şi sărbătorile Bisericii Ortodoxe, în

Ortodoxia, XXVIII(1976), nr. 2.
· Idem, Fiinţa Tainelor în cele trei confesiuni, în Ortodoxia, VIII(1956), nr. 1.
· Idem, Iisus Hristos, Arhiereu În veac, în Ortodoxia, nr.2/1979;
· Idem, Sfântul Duh în Revelaţie şi în Biserică, în Ortodoxia, XXV(1974), nr. 2.
· Idem, Teologia Euharistiei, în Ortodoxia, XXI(1969), nr. 3.
· Idem, Transparența Bisercii în viața sacramentală, în Ortodoxia, XXII (1970), nr. 4;
· Sabău, Drd. Marcel, Expunere cathetică a Sfintelor Taine: Botezul şi Mirungerea, în
· Stelea, Drd. Marius, Sfânta Euharistie în gândirea Sfântului Ioan Gură de Aur, în Revista Teologică a

Mitropoliei Ardealului, IV(1994), nr. 1.


