
1 

 

THE RELATION BETWEEN CHURCH AND STATE IN THE 

APOLOGETIC LITERATURE 

 ABSTRACT 

ARHID. PANTAZI DORU EMANUEL 

 

 Beyond the imperative phasing necessary for a qualitative research and beyond the 

strictest rigor, this study should be considered as nothing else but a journey of the author 

under the close guidance offered by his mentor and coordinative professor, father Nechita 

Runcan. This journey is all about impregnating this research with the keepsake effect. This 

British term, taken from the ideological arsenal of the 19th century’s art, refers to a sketch 

album containing the artist’s journey impressions1; a travelling journal consisting in images. 

The journey that I start along with the guiding professor, to whom I express my appreciation 

and my gratitude, shall be filled with these journey impressions, sustained by arguments 

meant to finally lead towards the long-expected layover. 

 Lately, we notice the preoccupation of more and more worldwide universities for the 

spiritual past of humanity. At the beginning of the past century, centres of historical and 

theological researches have been established in Germany, England, and America, centres 

which research with all the ardour and seriousness the past of Christian life. These high 

historical studies academies have developed a fundamental preoccupation for the finding out 

and for the understanding of the beginnings of Christianity, revealing important works and 

studies based on scientific researches, offering the Christian literature new translations, new 

dictionaries which have made it possible to unveil the mystery from so many words belonging 

to the languages in which the sacred authors have written2. 

 The problem of the interpretation of history is a very serious one; we know that every 

lineage has its own way to lead its sons towards redemption and its own way to praise God.3 

We cannot hide the fact that there have been cases, in which countries with economical 

power, through renowned universities, for geo-political, economical or other interests have 

promoted false hypotheses, have hidden concrete realities, misguiding the international 

                                                           
1 Mircea Popescu, Dicţionar de artă, ed. Meridiane, Bucureşti, 1995, p. 245. 
2 Pr. Cicerone Iordăchescu, Istoria vechii literature creștine (primele trei veacuri până la 325),vol. I, Ed. 
Moldova, Iași, 1996, p. IV. 
3 Pr. Dr. Mircea Cristian Pricop, Ortodoxie, etnicitate, identitate europeană, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, 
Constanța, 2012, p. 29-38. 
 



2 

 

society about the destiny of a lineage, making an attempt on the territorial or spiritual 

integrity of it.4  

 This is the reason for which a nation, feeding its historical knowledge from an 

intermediary source, another than the real-original one, finds itself in the dangerous situation 

of dissolving its own personality, its own culture and spirituality. Language is not a 

punishment5; on the contrary, it is the gift of God which He offered to every lineage, a gift 

which emphasizes the diversity in which God gives Himself to the world6. 

 In conclusion, if every lineage has its own language, its own way of living and 

feeling, it also has its own ontological consciousness of knowing and praising God. This is 

why we consider that it is necessary for the Romanian Christian literature to also get richer in 

the thoroughgoing study of the mysteries of God, keeping its own specific and traditional 

style and bringing in the conscience of the Romanians the truth about the ethnical and 

spiritual origin and transforming the actual living of the orthodoxy – faith they were born in – 

a Romanian lifestyle. 

 The historical and patristic guidelines concerning the relation between the Church and 

state in the apologetic period have represented the preoccupation of several important names 

in the Romanian theological literature. If, as we have mentioned before, the researches in this 

field were pretty poor at the end of the 19th century, starting with the 20th century, authors, 

which will shortly become the main sources for the references regarding the history or the 

patristic of the first Christian centuries, start to appear. 

 Among the personalities of the modern Romanian theology we can pass in review 

historians, patrologians, and translators such as: the Romanian orthodox priest and the most 

important expert in Patrology from Romania7, Pr. Prof. Ioan G. Coman (1902-1987); the 

appreciated historian and translator Ioan Ramureanu (1910-1988)8; the much tried9 Teodor 

M. Popescu (1893-1973), whose activity on the history of primary Christianity is 

                                                           
4 Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Statele unite ale Europei, în “Telegraful Român”, nr. 40, 1939, p. 1;  
„The national feeling becomes, under the inspiration and the influence of selfishness and human pride, an 
exclusivist, and an imperialist addiction, a desire to kneal foreign lineageas„ 
5 Sf. Nicolae Cabasila, cf. Panayotis Nellas, op. cit., p. 18. 
6 Pr. Dr. Mircea Cristian Pricop, op. cit., p. 33. 
7 Pr. prof. univ. dr. Mircea Păcurariu, Dicționarul Teologilor Români, Ed. Enciclopedică, Bucureşti, 2002, p. 
113-116 
8 Ibidem, p. 411-413. 
9 See: Profesorul Teodor M. Popescu, apologetul care şi-a dedicat toată viaţa Ortodoxiei în 
http://www.marturisitorii.ro/2014/06/01/profesorul-teodor-m-popescu-apologetul-care-si-a-dedicat-toata-viata-
ortodoxiei-19-iunie-1893-4-aprilie-1973-teologul-in-dosarele-cnsas/. 
 



3 

 

distinguished by erudition, scientific rigour, objectivity and clarity10 ; Eusebiu Popovici 

(1838-1922)11 priest and then archimandrite, theology professor, historian and patrologians12; 

Pr. Cicerone Iordachescu (1882-1996) translator and author of Christian Philosophy and 

Patrology13; professor Remus Rus (born in 1942), the author of the Encyclopaedic 

Dictionary of Christian Literature of the First Millennium (Dicţionarului enciclopedic de 

literatură creştină din primul mileniu); professor and translator Nicolae Chitescu (1904-

1991)14; priest and professor Dumitru Fecioru (1905-1988) the main translator of the Greek 

apologists15; Teodor Bodogae (1911-1994) important professor, historian, patrologians and 

patristic translator; priest and professor Adrian Gabor (born in 1960) whose study The 

Church and the State in the First Four Centuries (Biserica și Statul în primele patru secole), 

is one of the main sources of the present work; also Archdeacon Ioan I. Ica Jr. (born in 1960) 

professor and translator of numerous studies and extremely valuable patristic comments16 

many of which have contributed to the foundation of the present work.   

 Romanian specialized literature, still poor at the beginning of the 20th century, has had 

access only to foreign sources from which we can pass in review authors such as: Jacques 

Paul Migne (1800-1875), who has gotten himself noticed due to a unequalled patrological 

activity; Bertram Otto Bardenhewer (1851-1935) from the catholic world with his 

consecrated five volumes of The History of the Old Church’s Literature (Geschichte der 

altkirchlichen Literatur)17and Patrology (1894)18 or from the protestant world Adolf von 

Harnack (1851-1930) well known for his absolute rigour in the research of the history of the 

Church and of the New Testament and who insisted on the fact that the relevancy of 

Christianity for the modern world does not reside in the dogma, but in the understanding of 

the religion as historical phenomenon19.  

                                                           
10 Pr. prof. univ. dr. Mircea Păcurariu, op. cit., p. 380-384. 
11 Ibidem, p. 392-393. 
12 Atanasie Mironescu, Date biografice despre autor, în „Istorie Bisericească Universală și Statistică 
Bisericească” de Eusebiu Popovici, vol. III, Ed. Tipografiei Cărților Bisericești, București, 1927, p. IX; cf. 
„Glasul Bucovinei”, an V, nr. 1056, Cernăuți, 1922. 
13Pr. prof. univ. dr. Mircea Păcurariu, op. cit.,, p. 229-230. 
14 Ibidem, p. 96-99. 
15 Ibidem, p. 177-178. 
16 Ibidem, p. 221-223. 
17 Bertram Otto Bardenhewer, Geschichte der altkirchlichen Literatur. vol. I, Freiburg/Br. 1902 (1913); vol. II, 
1903 (1914); vol. III, 1912 (1923); vol. IV, 1924 (1924); vol. V, 1932. 
18 Idem, Patrologie. Freiburg im Breisgau 1894 (Ediția a II-a 1901; Ediția a III-a 1910), Lehrbuch. 
19 A se vedea Gheschite der altchristlichen Literathur bis Eusebius, I und II; cf. Pr. Cicerone Iordăchescu, op. 
cit. p. XII. 



4 

 

 If until the 20th century, the study of the Christian faith had been the interpretative 

score, with excessive heterodox influences20 of the catholic or of the protestant churches, 

starting with the 20th century the Romanian Christian literature also begins to develop a 

special interest for the research of the historical guidelines transposed in a Romanian 

orthodox way of understanding. Orthodox theology has been challenged, by the more and 

more aggressive western influences, to get out of the Babylonian captivity of the scholastic 

way of thinking and to go back to towards the authentic sources of the true faith, of the true 

orthodox Tradition, those of the Holy Fathers, imitating not the letter but their kind of 

theology and elaborating a neo-patristic synthesis for the orthodox theological school21. 

 Therefore, the comeback of the orthodox theology to the central source of the 

Tradition has been done simultaneous on several directions: The historical-patristic-

ecclesiological direction represented by professors and priests Georges Florovsky (1893-

1979) and John Meyendorff (1926-1992); the mystic-palamite-philocalic direction through 

the valuable studies conducted by Vladimir Losskz (1927-2001) and by the professors and 

priests Dumitru Staniloae (1903-1993) and Ionnis Romanidis (1927-2001) and the 

Eucharistic-liturgical-ecclesiological direction through the contributions of the professors 

and priests Nikolai Afansiev (1893-1966) and Alexander Schmemann (1921-1983) and of the 

metropolitan Ioannis Zizioulas (born in 1931)22. 

 Starting with the first half of the 2nd century, we can talk about the occurrence of the 

apologetic literary gender, which appeared in the context of the intensification of the 

persecutions against the Christian faith and the Christian life. The apologies tackle with 

problems of an impressive diversity, in an extremely complex manner, taking the discussions 

to a profound level and succeeding to rapidly spread inside the Christian world in the era “of 

the wildest persecutions”.23 

 For a better understanding of the significance and the importance of the apologetic 

literary genre, it is necessary to make some conceptual clarifications. The concept of Apology 

has been defined by some researchers as a “defensive and explanatory speech”24 or as “a 

piece of writing, a speech through which one intercedes on behalf of someone or 

                                                           
20 Diac. Ioan I. Ica jr, Canonul Ortodoxiei I, Ed. Deisis, Sibiu, 2008, p. 26. 
21 Ibidem, p. 26, cf. Diac. Ioan I. Ica jr, Patristica și teologia modernă. Semnificația și actualitatea unui 

program teologic, în ”Mitropolia Ardealului”  27(1982), nr. 10-12, p. 707-714. 
22 Diac. Ioan I. Ica jr, Canonul Ortodoxiei..., p. 26. 
23 *** Apologeți de limbă latină, „PSB”, vol. III, Editura IBMBOR, București, 1981, p. 5. 
24 Lazăr Șăineanu, Dicționar universal al limbei române, Ediția a VI-a, Editura Scrisul Românesc, Craiova, 
1929, p. 23. 
 



5 

 

something”25. So, the apologies have as main purpose the defence of the Christian faith, and 

the necessity of the occurrence of the apologetic writings resides in the tense context of the 

beginning of Christianity when the persecution against the Christian religion was a reality. }n 

fact, the apologies are “a way of taking a stand against these persecutions”, “ firstly, they are 

a protest and then a dynamic defence towards the persecutions of the Roman State against the 

Christians”26, in a time when the pagan roman emperors have forbidden, under the threat of 

the death punishment, the practice of the Christian religion in the entire Roman Empire. In 

the same time, some definitions present the Apology as a “discipline of theology which has as 

purpose the justification of the Christian religion and which deals with the rejection of the 

attacks against this religion”.27 

 In this context, dominated by the persecutions of the Roman State against the 

Christians, the apologies were, first of all, a type of advocacy which wanted the acquittal of 

the Christians accused of not worshipping idols (atheism) and of not participating to the 

emperor’s cult, due to the fact that they did not have idols, as they were monotheists. 

 These apologies “were addressed to the emperors, to the senate and to the roman 

people, sometimes to the governors of certain areas or to certain authorities or private 

persons; sometimes they were addressed even to the Jews”28. The apologists defended the 

Christians who were persecuted and even killed by the state organ which, according to a 

series of absurd laws, have forbidden Christianity29. 

 Therefore, according to the definitions provided by the theological dictionaries, the 

apologists are writers and philosophers which defend Christianity against the false 

accusations which stand at the origin of the persecutions in the first centuries. These were 

moral, intellectual and political accusations, referring to the ignorance of Christians, the 

immoral and subversive type of life they led. In this context, the apologists intervene by 

rejecting these accusations whether through a direct attack against paganism, whether by 

comparing Christianity to the classic culture and to the Greek philosophy.30 

 Consequently, we have to deal with a series of works of some Greek and Latin 

apologists, the occurrence of which is of mark to Christianity. First of all, we are referring to 

some works which “are Greek not only in what the language is concerned, but also in the 

                                                           
25 Florin Marcu, Marele dicționar de neologisme, Editura Saeculum, București, 2000, p. 30. 
26 Pr. Lect. Univ. Nechita Runcan, Istoria literaturii patristice din perioada persecuțiilor anticreștine (sfârșitul 
secolului I-începutul secolului IV), Editura Europolis, Constanța, 1999, p. 101. 
27 Florin Marcu, Constant Maneca, Dicționar de neologisme, Editura Academiei, București, 1986, p. 32. 
28 Ibidem. p. 33. 
29 *** Apologeți de limbă latină…, p. 6. 
30 Pr. Prof. Dr. Ion Bria, Dicționar de Teologie Ortodoxă, Ediția a II-a, Ed. IBMBOR, București, 1994, p. 33. 



6 

 

way of thinking and of expressing, and about their content, they are inspired by the concern 

of demonstrating in which way Christianity is compliant to the Hellenistic ideal, or, even 

better, demonstrating how Christianity is the true fulfilment of this ideal”.31 These works are 

actually official intercessions, having as purpose the justification of the Christian name 

towards the accusations formulated against it. 

 It is a well known fact that the totalitarian ideology has been contoured within the 

political system of the Roman Empire, showing itself in the eyes of the world as a prototype 

of a diabolic plan which shall be “perfected” during the history of humanity in its new shell 

of the political systems such as communism, Nazism, fascism, etc. “The roman world thus 

became focused on the imperial person, another sign of a concluded political mutation. Rome 

was no longer a fortress-state which dominated the world, but it wanted to be a monarchy the 

monarch, favoured of the gods, if not a god himself, he had a personal relationship with all 

the inhabitants of the empire who were his obedient servants.”32    

 In the scenery of a decadent society and of an empire which suffered of the mutation 

of the moral values, the novelty of the phenomenon called Christianity is seen as a cancer of 

the entire Roman Empire. The sons of the empire tolerated all the other religions, even 

Judaism, but considered Christians “a kind of people having new and harmful 

superstitions”33. 

So, in an extremely permissive society in what the functioning of cults is concerned, 

among so many religions and mysteries, some more hideous than others, the truth of 

Christianity did not have place. Practically, in an ocean of lies there was no place for a drop 

of truth, because, in the kingdom of darkness any sparkle of light could have revived an entire 

world. The fear and the envy, according to Saint Justin the Martyr, was indeed a 

characteristic of those blinded by the darkness of the devil who, by deceiving the being, was 

trying to turn off the light of the Christian truth, which states that Jesus is the Christ, Son of 

God. 

The mission of the Christian is that of sharing the joy of Christianity, of 

unconditionally loving even your enemies, of sharing the love with the world and by all of 

these to postpone, through beseeching prayer, the greatest catastrophe of humanity – the end 

of the world. Nothing can persuade the believer to give up this sacred duty that he has 

                                                           
31 Jean Daniélou, Biserica primară (De la origini până la sfârșitul secolului al treilea), Ed. Herald, București, 
2008, p. 112. 
32 Ibidem, p. 260-261. 
33 Suetoniu, Viața lui Nero, cap. XVI. 
 



7 

 

towards the Source of love and life, his Creator who he loves more than his family, lineage or 

emperor. 

The adepts of the teaching of Christ held themselves from practicing certain 

professions (god carvers) or from functions incompatible with their faith and also from 

certain public manifestations. This intensified the belief that far from being loyal citizens, 

always ready for any type of sacrifice for the nation, they were on the contrary, useless and 

dangerous, in a continuous state of conspiracy34. 

The vision of the Church, expressed mainly through the apologists, was – as it should 

nowadays – a simple one: people, Christians in the first place, through their deeds, should 

offer God a reason to maintain the existence as we know it. After all, Christians are in the fire 

line in the battle against the dark forces of devils and sinners, who try so hard to establish 

chaos in the universe, inducing a real reason for the final destruction of the world. 

The Christians, full of craving and love towards Christ their Emperor an God35, from 

generation to generation bear over centuries the desire of fully reuniting with Him in the 

eternal Kingdom of God. This would bring over the mankind the complete joy that a being 

could ever have a gust of. So, the voice of the Christian’s heart shouts from generation to 

generation “Thy kingdom come...” with express nothing else than the wish of the incoming of 

the moment in which any manifestation of evil will die down and the flame of love between 

man and God shall be perfected. Another expression of those state above, can be heard for 

thousands of years inside thousands of churches, in thousands of daily Holy Liturgies: “O 

great and holiest Pascha, Christ! O Wisdom, Word and Power of God! Grant that we may 

more perfectly partake of Thee in the unending Day of Thy Kingdom!”36.For the Christian 

this is the wish which he never loses the opportunity to express with every sigh, every prayer 

or deed: this wish is to live forever, covered in love with the very Source of love. 

If Christians were striving so that through their deeds to demonstrate the godly 

commends in the sense of a continuous transformation of the world into the kingdom of God, 

they had the conscience that God rewards their love and efforts by the sacramental calling to 

unite with the His Flesh and Blood. The Eucharist, officiated within divine-human 

cooperation, renews the pledge between the Saviour and his apprentices: “And, I am with you 

always, unto the end of the world.” (Mat. 28, 20). 

                                                           
34 Pr. Lect. Dr. Adrian Gabor, op. cit., p. 87; cf. Tertulian, Apologeticul în „PSB” vol. III, Ed. IBMBOR, 
București, 1981, p. 51-52. 
35 ***Liturghier. 
36 Ibidem. 



8 

 

The apologetic literature mentions Eucharist as image of the embodiment, idea which 

stands at the basis of the deification of the entire community or even of the entire humanity. 

As the Holy Mother of God prepares Herself for Her meeting with God, so do those who take 

the Eucharist – the members of the Church. In the same manner in which the Son of God was 

born from Her pure body, those who take the Eucharist, and are prepared for this Holy 

Mystery, united with each other in a thinking communion and love, conceive an give birth to 

Christ every time37. We discover the roots of this image in the apostolic writings, developed 

for the first time by Saint Justin, the Martyr and Philosopher, in his first Apology: “In like 

manner as Jesus Christ our Savior, having been made flesh by the Word of God, had both 

flesh and blood for our salvation, so likewise have we been taught that the food which is 

blessed by the prayer of His word, and from which our blood and flesh by transmutation are 

nourished, is the flesh and blood of that Jesus who was made flesh.”38 . This image has been 

assumed and developed by many other Christian authors, and has thus gotten richer with 

different nuances. Saint Symeon the New Theologian insists upon the reality of the fact that 

Christ becomes united with he who takes part in the Holy Mysteries:  “God the Word of the 

Father entered the Virgin’s womb, so also in ourselves the word which we receive in learning 

right belief appears like a seed...In fact we receive him not bodily, as the Virgin and Mother 

of God received him, but both spiritually and substantially.”39 The real image of the union of 

he who takes the Eucharist of Christ is portrayed by the Christian writers as a Holy Mystery 

which has effects depending on the worthiness of the individual. In any case the act of taking 

the Eucharist is a step made by the faithful towards eternity: “The embodied Word of the 

eternal and pure God, Who is immortal and without sin, has given birth and will always give 

birth to eternal and pure sons”40. 

So what the Eucharist meant to the first Christians, gives us, those who live over 

thousands of years, the recollection of the fact that taking the Holy Gifts and Holy Mysteries 

is not only a communion with the gift of God, but it is also a private meeting with Christ, 

Who will take he who receives the Eucharist and will inexplicably transform his entire life. 

The profound understanding of the Eucharist by the Christians of the first centuries is the 

only explanation we have when noticing the unity and the solidarity of the members of the 

                                                           
37 Ambrozie, Arhiepiscop de Peterhoff, op. cit., p. 81-82. 
38 Sfântul Iustin Martirul și Filozoful, Apologia I, în „PSB”, vol. II…, p. 57. 
39 Sfântul Simeon Noul Teolog, Cuvântul 45, în „Sfântul Simeon Noul Teolog. Opere”, vol. I., Moscova, 1892, 
p. 395; apud Ambrozie, Arhiepiscop de Peterhoff, op. cit., p. 81-82. 
40 Ibidem, 399. 
 



9 

 

Church or their impassive attitude towards death, persecutions or other pressures from the 

state or the society. 

Christ’s Church offers the solution in order for the humanity to overcome the spiritual 

crisis that has gotten over it so many times during history. Through the Eucharistic Liturgy, 

we, the Christians offer the entire creation and ourselves to God as our reply to God’s love, 

the Creator and the Savior. This is why, in the prayers which prepare us for the Eucharist, we 

say: “To you, our Master, we give our entire life and our hope”. 

Because by the Holy Eucharist Christ gives Himself to us in a state of holiness and 

love, the Christian is also a Christian when he feels the calling to come and take the Holy 

Eucharist in a state of humble love, that is in a state of fasting and in a state of cleansing the 

soul and the body. This is why, in a preparatory prayer, we ask: “O Saviour, bless my mind, 

soul, heart and body, and grant me uncondemned, O Lord, to approach the fearful 

Mysteries”41. The purpose of the communion with the Body and Blood of the Savior is the 

sanctification of the soul and body and the receiving of salvation, that is the forgiveness of 

sins and receiving immortality. The Eucharistic communion gives us power to crucify our 

selfishness and ego and to breed a humble and merciful love42, expressed through prayer and 

good deeds. 

We have to mention that the Christian identity has kept itself untouched also in the 

times of persecutions, with the ammenament that this was no table to be acomplished without 

great structural shakes. As we showed in the rows above, on the background of the 

neoplatonic and monarchian influence, there occurs a mutation in what the bishop is 

concerned: from father of the community, priest and president of a parish, representative of 

the priest’s college, he becomes a monarch-bishop, only owner of the community’s 

patrimony, from which priests and deacons get their power and status, by „delegation”. 

Through these priests and deacons, now mere intermediaries of the bishop’s grace, the 

bishop’s instructions are conveyed to the community. The final expression of the bishops’ 

monarchianism is, until our day, the doctrine of Pope’s primate. 

Many have considered that among the consequences of the Church’s expansion is the 

dissolution of family and of the lineage43, in favour of the occurrence of a new lineage with 

divine pretensions. Our opinion, sustained by the Christian doctrine itself and demonstrated 

                                                           
41 The 6th hymn of the Communion Cannon, *** Ceaslov, ed. IBMBOR, București, 2001, p. 292. 
42 Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Sfânta Spovedanie…, p. 15. 
43 See: Jurgen Henkel, Îndumnezeire şi etică a iubirii în opera părintelui Dumitru Stăniloae, ed. Deisis, trad. 
Diac. Ioan I. Ică, jr., Sibiu, 2006. 
 



10 

 

during history, is that the Church does not only renew the human being but especially the 

family and the lineage, revealing their beauty made for them from the beginning by God the 

Creator. Thus, the Church does not dissolute anything but the evil and the sin, and gives glory 

to the creation that worships God. 

We can say that the Church spreads into the world a type of primary order pattern, 

meaning the harmony originated from the creation and from the human body44 which used to 

exist before the man’s falling in sin, and this type of order, guaranteed by assuming the 

Christian values45, can be a model for the relations within the society46. By analogy, the 

relation between body and soul, where the two components of the human being are dependent 

on each other, where each one works through the other but where the soul must show its 

superior and leading function through wisdom and love, constitutes a model which must be 

transferred in the field of the relations between Church and state47. 

Therefore, in the context of the salvation of the entire world, the relation between 

Church and state is essential as long as the state understands its vocation of vigorously 

protecting the earthly existence of man48. The excellence of man and humanity consists in the 

mission of the Church, which, supported by the state power has the vocation of making 

citizens to be more like God in their deeds and way of living, and of mirroring the face of 

Christ in the people’s conscience. In this situation, people can call themselves faithful of the 

Church and sons of Christ the Emperor, and the state, organised by this kind of people and 

existing under laws and systems in accordance with the will of God, becomes an icon of the 

heavenly Kingdom. 

When we talk about eternity, the Kingdom has God as its leader, Who guides His sons 

towards salvation through the law of the Gospel, spread by Jesus Christ, Son of the Father. 

When we talk about our earthly life, God has allowed that every Christian people be led by 

kings or emperors who would represent the expression of Christ the Emperor in the midst of 

His people49. During all this time, Christians are also indebted to offer the leader the proper 

humanly honours, as he is a representative of God in the society and a humble and faithful 
                                                           
44 A se vedea Prof. Nicolae Chiţescu, Aspecte ale eclesiologiei la Sfinţii Trei Ierarhi,  în „ST”, VII-VIII, 1962, 
p. 435-452. 
45 Sfântul Ciprian al Cartaginei, Despre rugăciunea domnească…, p. 471. 
46 Raul Tănase, op. cit., p. 226. 
47 Ibidem, p. 226-227; cf. David C. Ford, Bărbatul şi femeia în viziunea Sfântului Ioan Gură de Aur, ed. Sofia, 
Bucureşti, 2002, p. 202, 215-216.  
48 Vladimir Soloviov, op. cit., p. 151. 
49The monarchic idea has existed ever since the beginnings in God s plan, when He gave man the dignity of 

emperor over the Creation (Fac. 2, 7-20). Once with the falling of man, the plan of mesianic monarchy was 

suspended by God until the coming of the Savior. 

 



11 

 

pursuant of God’s will:  “We respect in the emperors the ordinance of God, who has set them 

over the nations. We know that there is that in them which God has willed; and to what God 

has willed we desire all safety, and we count an oath by it a great oath”50. 

This, however, does not occur if the emperor is opposing God and the Christian faith. 

In this regard, Eusebius of Caesarea provides an example of dignified and heroic attitude of 

the Christian towards the emperor, through the moment of Saint Polycarp’s judgment. 

Blasphemed by an entire stadium, which was filled with angry pagans and Jews, he was 

forced to curse Christ and to swear on the emperor’s happiness. Upon receiving this order, 

the saint refuses, reminding about the fact that he is being urged to do an act of injustice. The 

injustice that Saint Polycarp speaks of, refers to the violation of God’s commandments. 

Within the human nature there is the natural law of glorifying the one who cares for you and 

who has essentially created you. In case showing the well-deserved veneration towards the 

worldly emperor implies mockery and blasphemy towards Christ, who is the Emperor of 

Christians, an act of injustice occurs, by violating this natural law of human nature. 

Therefore, an exception from the teachings of Saint Apostle Paul, pointed out in his letter to 

the Romans, is represented by the case when obedience to rulers and masters violates the 

Christian faith as well as the first commandment of love of God: “Love the Lord your God 

and keep his requirements, his decrees, his laws and his commands always.” (Deuteronomy 

11,11). 

 The person of Emperor Constantine is representative because of a particularly 

important event which took place during his reign: the change in political direction of the 

emperor by his conversion to Christianity and the Christianization process of the Empire, 

event which historians called “Constantinian shift”51. Although such a decision implied a 

certain amount of risks52, as the Christian Church was still a minority, the emperor expressed 

his clear intention to allow the Christian Church to carry on in peace under ward of the 

state53. This gesture is an important one in terms of mankind salvation, as it is for the first 

time in so many centuries of wandering that the emperor turns his face to God and gives his 

whole empire to Him. 

                                                           
50 Tertulian, Apologeticul în „PSB” vol. III, Ed. IBMBOR, București, 1981, p. 85-86. 
51 R.A. Farina, La fine dell’ epoca constantiana, în Salesianum, 38, 1968, p. 523-524; 
52 Constantine will play a quite dangerous card, a card which was in the advantage of the still weaker part. The 

fact that it won must not make us under evaluate the assumed risk M. Simonetti, Constantino e Chiesa, în 
Constantino il grande. La civilita antica al bivio tra Occidente e Oriente, Ed. Silvana, Milano, 2005, p. 57.  
53 Ierom. Policarp Pîrvuloiu, Convertirea lui Constantin cel Mare. Pons Milvius 312. Pronie şi istorie, în 
Ortodoxia, nr. 3, 2013, p. 64-98. 
 



12 

 

 Therefore, we understand that God has a special calling for every state leader who has 

to straighten and to align the laws within the state with the heavenly laws. Through this 

calling, Christ shares some of his three major types of ministrations with the leader: the 

imperial, the clerical and the prophetic ministration54. No matter how hard an emperor might 

try to solve political and social issued of the whole empire through worldly laws – even 

highly developed ones – if he does not resort to the solutions illustrated by the Holy 

Scripture, his effort will be in vain. Generally speaking, state problems which affect both 

citizens and leaders, either we are speaking about poverty, illness or even oppression from 

outside the borders, these are merely the tip of the iceberg under which might lie a moral 

crisis, an illness of the soul of society or a misdemeanour that chases away the love and care 

of God. 

 Because the human mind finds it difficult to understand what it does not see and 

cannot put time limits to, it needs an impulse in order to be able to get over these limitations. 

Although there are numerous denominations and organizations that generously provide a 

series of practices through which people are being helped to attain everlastingness, all of 

these have been proven to be useless, because the only one who can help us expand our 

horizons of taught is the Holy Spirit. This is where the mission of the Church starts, as 

through the enlightenment of the Holy Spirit it teaches those who believe in Christ that the 

time of our salvation is now, in this live: “Walk while you have the light, before darkness 

overtakes you. Whoever walks in the dark does not know where they are going. Believe in the 

light while you have the light, so that you may become children of light” (John 12: 35, 36). 

 The Orthodox Church has kept the tradition of the One, Holy, Synodal and Apostolic 

Church. It is the Church of tradition. Tradition is not tantamount to conservation. Tradition is 

movement and life, whereas conservation is stagnation and immobility. When the Church 

cannot live freely it naturally resorts to conservation. However, conservatism does not 

express the spirit of Orthodoxy and, more than this, it cannot be considered its ideal. This can 

lead to rigidity and atrophy.  

 In conclusion, this thesis does not have the purpose to exhaust this subject, as it could 

often connote a sense of conceptual unconsciousness. Especially when it comes to a research 

in the theological field, the author of a thesis must constantly relate to the warning question 

of the Apostle of the Gentiles: “Where is the wise person? Where is the teacher of the law? 

Where is the philosopher of this age? Has not God made foolish the wisdom of the world?” (I 

                                                           
54 Arhim. drd. Antim David, op. cit., p. 193-197. 



13 

 

Corinthians 1, 20). In this manner we can decipher the distancing from any writer’s ego of the 

Holy Fathers. Saint Maximus the Confessor for example, eliminates all claims of primacy 

with which we are now so familiar, in a single sentence: “But I ask all of those  who shall 

read this writing to not perceive my words as a rule…”55. The importance of the above 

mentioned words of Saint Apostle Paul lays in affirming the primacy of Revelation   to the 

more or less successful attempts of the intellect. However, Saint Apostle Paul does not erase 

the effort of the human mind to search and rediscover the Truth. We are not speaking of an 

annulment of the human wisdom through Revelation, but of a collaboration and a natural 

circumscription of the first in the Divine and eternal path provided by the second. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
55 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în „Filocalia”, vol. III, Ed. Harisma, trad. Dumitru 
Stăniloae, Bucureşti, 1994, p. 27. 
 



14 

 

BIBLIOGRAPHY  

 

I. PRIMARY SOURCES: 

 

A. The Holy Scripture: 
 

1. *** Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii 

Ortodoxe Române, Bucureşti, Ed. IBMBOR, 1988. 

2. *** Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii 

Ortodoxe Române Ed. IBMBOR., Bucureşti,1994. 

3. ***Sfânta Scriptură, Ediţie Jubiliară a Sf. Sinod, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2001, 

trad. Bartolomeu Valeriu Anania. 

4. *** Biblia, adică Dumnezeiasca Scriptură a Vechiului și a Noului Testament, 

Fundația pentru Literatură și Artă ”Regele Carol II”, București, 1938, trad. Pr. prof. 

Vasile Radu și Gala Galaction. 

5. *** Noul Testament, versiune revizuită şi comentată de IPS Bartolomeu Anania, 

Bucureşti, Ed. IBMBOR, 1995.  

6. *** Noul Testament cu Psalmii, tipãrit cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii Ortodoxe 

Române, Ed.IBMBOR, București, 2002 

7. *** Noul Testament și Psalmii, ediție a Sf. Sinod, Societatea Biblică, București, 

1943. 

8. *** Septuaginta, Prof. D. Dr. Alfred Rahls, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 

1935. 

9. ***Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, British and Foreign Bible Society, London, 1924. 

10. *** The Holy Bible, New International Version, containing the Old Testament and 

the New Testament, Interntional Bible Society, Colorado, 1984. 

11. *** La Sainte Bible, traduite des textes originaux et grec par Louis Segond, docteur 

en théologie, Société biblique de Genève, 2002. 

12. *** The New Testament of our Lord and Savior Jesus Christ, translated out of the 

original greek, and with the former translation diligently compared and revised, the 

Gideons Internationl, Nashville, Tennessee, U.S.A., s.a. 



15 

 

13. Sfintele Evanghelii, introducere şi fişe cu comentarii Pr. Prof. Dr. Bruno Maggioni, 

Fundaţia „Fiicele Sf. Paul”, Bucureşti,1999, trad. Pr. Alois Bulai. 

 

A. CULTIC BOOKS: 

 

1. *** Ceaslov, ediţie tipãritã cu aprobarea Sf. Sinod, Bucureşti, Ed.IBMBOR, 1973; 

2. *** Ceaslov, ed. IBMBOR, București, 2001; 

3. *** Liturghier, Ed. IBMBOR, București, 2012; 

4. *** Liturghier, ediţie tipărita cu aprobarea Sf. Sinod al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti, Ed. IBMBOR, 2000. 

5. ***Liturghier, Ed. Reîntregirea, Alba Iulia, 2006. 

6. ***Mineiul lunei Iunie, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1894; 

7. ***Psaltirea, ediţie tipãritã cu aprobarea Sf. Sinod, Bucureşti, Ed. IBMBOR, 2000. 

8. ***Triodul, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1986; 

 

II. DICTIONARIES, LEXICONS AND ENCYCLOPEDIES 

1. *** Dicționar explicativ al limbii române, Academia Română, Institutul de 

Lingvistică, Ed. Univers Enciclopedic Gold, București, 2009; 

2. BRIA, Pr. Prof. Dr. Ion, Dicționar de Teologie Ortodoxă, Ediția a II-a, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1994; 

3. DORE, J., Dictionnaire de theologie chretienne, (Les grands themes de la foi), 

Desclee, Paris, 1979; 

4. LEMAITRE N., QUINSON M., SOT V., Dictionnaire culturel du christianisme, 

Cerf, Nathan, Paris, 1994; 

5. MARCU, Florin, Marele dicționar de neologisme, Editura Saeculum, București, 

2000; 

6. MARCU Florin, MANECA Constant, Dicționar de neologisme, Editura Academiei, 

București, 1986; 

7. PĂCURARIU, Pr. prof. univ. dr. Mircea, Dicționarul Teologilor Români, Ed. 

Enciclopedică, Bucureşti, 2002; 

8. POPESCU, Mircea, Dicţionar de artă, ed. Meridiane, Bucureşti, 1995 ; 

9. POUPARD, P., Dictionnaire des religions, vol. II, ed. P.U.F. , Paris, 1993; 



16 

 

10. RUS, Remus, Dicţionar enciclopedic de literatură creştină din primul mileniu, Ed. 

Lidia, Bucureşti, 2003; 

11. ȘĂINEANU, Lazăr, Dicționar universal al limbei române, Ediția a VI-a, Editura 

Scrisul Românesc, Craiova, 1929; 

 

III. BOOKS, STUDIES, MONOGRAPHIES 

1. *** Apologeți de limbă latină, Ed. IBMBOR, București, 1981; 

2. ***Apologeți de limbă latină, „PSB”,vol. III, Editura IBMBOR, București, 1981; 

3. *** Corespondenţa lui Plinius cel Tânăr cu împăratul Traian (Bithynia, nord vestul 

Asiei Mici, cca. 111-113)- Caius Plinius împăratului Traian (Epistola X,96)/Traian 

lui Plinius, în „Canonul Ortodoxiei I”, trad. Diac. Ioan I. Ică jr., Ed. Deisis, 2008; 

4. ***Epistola către Diognet, „Credința Ortodoxă.”, vol. I; 

5. ***Epistola lui Barnaba, „PSB”, vol.1, trad. Pr. Prof. Dr. Dumitru Fecioru, Ed. 

IBMBOR, Bucureşti, 1979; 

6. ***Martirii de la Lyon, în „Actele martirice”, în „PSB”, vol. XI, trad. Pr. Prof. Ioan 

Rămureanu,Ed. IBMBOR, București, 1982; 

7. ***Martiriul Sf. Policarp, episcopul Smirnei, „PSB”, vol. XI, trad. Pr. Prof. Ioan 

Rămureanu,Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1982; 

8. ***Martiriul Sfântului Pioniu, „PSB”, vol. XI Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1982; 

9. ***Scrisoarea Bisericilor din Lugdunum şi Vienna,7, Ed. H. Musurillo, The acts of 

the christian martyrs, Oxford,1972 şi 1979; 

10. ***Scrisoarea către Diognet, VII, 1,  în „PSB”, vol. I, ed. IBMBOR, Bucureşti, 1979; 

11. AMBROZIE, Arhiepiscop de Peterhoff, Simbolistica Euharistiei la Părinții Bisericii 

primelor veacuri, în „Sensurile și importanța Sfintei Taine a Spovedaniei și ale Sfintei 

Taine a Împărtășaniei în teologia, spiritualitatea și misiunea ortodoxă 

contemporană”, trad. Diac. Eugeniu Rogoti, coord. Pr. Prof. Dr. Ștefan Buchiu, ed. 

Basilica, București, 2015; 

12. ANANIA, Bartolomeu, Apa cea vie a Ortodoxiei, Ed. Renașterea, Cluj-Napoca, 2005; 

13. ANTONESCU, Cristian, Putere politică şi putere bisericească la Sfântul Ioan Gură 

de Aur, în „ST”, nr. 1, 2011; 

14. ARISTIDES, Apologia, XVI, apud Gheorghe Bârlea, Introducere în studiul latinei 

creştine, ed. Grai şi Suflet – Cultura Naţională, Bucureşti, 2000; 



17 

 

15. ATENAGORA, Atenianul, Solie în favoarea creștinilor, în „PSB”, vol. II, trad. Pr. 

Prof. Teodor Bodogae, Ed. IBMBOR, București, 1980; 

16. AUBERT, J., MEHL, R., YANNARAS, Christos, Evanghelie et morale, Mame, 

Paris, 1972; 

17. BALANOS, D.S., Πατπολογία, Atena, 1930; 

18. BALCA, Diac. Prof. Nicolae, Istoria Filosfiei Antice, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1982; 

19. BARDENHEWER, Bertram Otto,Geschichte der altkirchlichen Literatur, vol. I, 

Freiburg/Br. 1902 (1913);  

20. IDEM, Geschichte der altkirchlichen Literatur, Freiburg/Br., vol. II, 1903 (1914); 

21. IDEM, Geschichte der altkirchlichen Literatur, Freiburg/Br,vol. III, 1912 (1923); 

22. IDEM, Geschichte der altkirchlichen Literatur, Freiburg/Br,vol. IV, 1924 (1924); 

23. IDEM, Geschichte der altkirchlichen Literatur, Freiburg/Br, vol. V, 1932; 

24. IDEM, Patrologie. Freiburg im Breisgau 1894, Ediția a II-a 1901,Lehrbuch; 

25. IDEM, Patrologie. Freiburg im Breisgau 1894, Ediția a III-a 1910, Lehrbuch; 

26. BARDY, G., Theophile d`Antioche (saint), sixieme eveoque de cette ville, sous le 

regne de Marc Aurele, în Dicționnaire de theologie catolique, vol. XV, 1, col. 530-

536;   

27. BARNARD,L., Atenagoras, a study in second century christian Apologetic, Paris, 

1972; 

28. BASLEZ, Marie Francoise, Biblie și Istorie, iudaism, elenism, creștinism, trad. 

Iuliana Lutic, Ed. Artemis, București, 2007; 

29. IDEM, Persecuțiile în Antichitate, Victime, Eroi, Martiri, trad. Valentin Mihăescu, 

Ed. Artemis, București, 2009; 

30. BÂRLEA, Gheorghe, Introducere în studiul latinei creştine, Ed."Grai şi Suflet- 

Cultura Naţională", Bucureşti, 2000; 

31. BENGA, Pr. Daniel, Politica lui Constantin cel Mare faţă de creştini între 28 

octombrie 312 şi februarie 313 – referat susţinut la Congresul Internaţional de 

Teologie intitulat Sfinţii Împăraţi Constantin şi Elena promotori ai libertăţii 

religioase şi susţinători ai Bisericii, Bucureşti, Palatul Patriarhiei, 20-24 mai, 2013, în 

„Ortodoxia” seria a II-a, anul V, nr. III, iulie-septembrie, Ed. IBMBOR, București, 

2013; 

32. BLOOM, Antonie, mitropolit de Sourozh, Ortodoxia și celelalte religii, în vol.Pr. Dr. 

Constantin Coman, Ortodoxia sub presiunea istoriei, Ed.Bizantină, București, 1995; 



18 

 

33. BODOGAE, Pr. Prof. Teodor, Din scrierile filozofului și apologetului creștin 

Atenagora Atenianul, în„PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, București, 1980; 

34. IDEM, Studiu introductiv, în „PSB”, vol. XIII, ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987; 

35. BODOAGE, Pr. prof. Teodor, FECIORU, Pr. prof. Dumitru, CĂCIULĂ, Pr. prof. 

Olimp, Introducere, în ”PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1980; 

36. BOROIANU, Dimitrie, Creştinii şi Statul, în ”BOR”, XXXVII,1913; 

37. BRĂDIȘTEANU,St. G., Către Autolic, Apologie în trei cărți de Teofil, episcopul 

Antiohiei, Traducere și studiu, București, 1906; 

38. BRESOLETTE, Claude, Marile religii, coord. Philippe Gaudin, trad. Sanda 

Aronescu, ed. Orizonturi, Bucureşti, 1995; 

39. BROSSE, Jacques, Maeștrii Spirituali, trad. Liana Prepeţeanu, ed. Albatros, 

București, 1992; 

40. BUCHNER, Karl, Tacitus uber die Christen, în Aegyptus, 33, 1953; 

41. BURCKHARDT, Die zeit Konstantins dess Grossen, Elibron Classics, Adamant 

Media Corporation, 2001; 

42. CAPOCCI, V., Christiana II, în Studia et Documenta Historiae et Iuris, 36, 1970; 

43. CARELL, Alexis, Man-The Unknown, apud. N. Porsenna, Regenerarea neamului 

românesc, Ed. Vremea, București, 2001; 

44. CARRIKER, A. J., The Library of Eusebius og Caesarea, Supliment to „Vigiliae 

Christianae” 67, Leiden-Boston: Brill, 2003; 

45. CAYRE, F., Precis de Patrologie et d'Histoire de la Theologie, desclee et Cie, Ed. 

Pontificaux, Paris, 1930 ; 

46. CĂCIULĂ, Pr. Prof. Olimp, Introducere, în „PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, București, 

1980; 

47. CĂȚOI, Pr. Mihai Ovidiu, De la sectă la religie, scurtă privire asupra relației 

creștinismului cu autoritățile romane până în anul 311,  în „Ortodoxia” seria a II-a, 

anul V, nr. III, iulie-septembrie, Ed. IBMBOR, București, 2013; 

48. CHATEAUBRIAND, Francois-Rene de, Genie du Christianisme, Paris, 1802; 

49. CHIŢESCU, Prof. Nicolae, Aspecte ale eclesiologiei la Sfinţii Trei Ierarhi,  în „ST”, 

VII-VIII, 1962; 

50. IDEM, Introducere, în “PSB”, vol. III, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1981 

51. IDEM, Introducere generală, în “PSB”, vol. III, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1981; 

52. CIZEK, Eugen, L’empereur Aurelien et son temps, Les Belles Letters, Paris, 1994 

53. IDEM, L’epoque de Neron, în Studii Clasice, 6, 1964; 



19 

 

54. IDEM, L’époque de Néron et ses controverses idéologiques, Leiden, 1972; 

55. IDEM, Secvenţă Romană, trad. Sanda Chiose Crişan şi Constantin Crişan, ed. 

Politică,  Bucureşti, 1986; 

56. CLEMENT Alexandrinul, Pedagogul, I, VI, în „PSB”, vol. IV, trad. Pr. Dumitru 

Fecioru, ed. IBMBOR, București, 1982; 

57. COMAN, Pr. prof. dr. Ioan G., Patrologie I, Ed. IBMBOR, Bucureşti 1984; 

58. IDEM, „Și Cuvântul trup s-a făcut”. Hristologie și mariologie patristică, Editura 

Mitropoliei Banatului, Timișoara, 1993; 

59. IDEM, Patrologie, Manual pentru uzul studenţilor institutelor teologice, Ed. 

IBMBOR, Bucureşti 1956; 

60. IDEM, Probleme de Filozofie și Literatură Patristică, Ed. IBMBOR, București, 1995; 

61. COMAN, Pr. Dr. Constantin, Ortodoxia sub presiunea istoriei, Ed.Bizantină, 

București, 1995; 

62. CONSTANTIN, Pavel, Influenţa păcatului nostru personal asupra semenilor, în 

„Ortodoxia”, nr. 2, 1959; 

63. COVOLO, Enrico dal, Antonino Eligabalo e l Cristiani. Genesi e sviluppo di una 

traduzione storigrafica, în Studia Patristica XIX, ed. Elizabeth A. Livingstone, 

Leuven, 1989; 

64. CRAINIC, Nichifor, Genialitate și Sfințenie, în “Gândirea”, nr. 1-3, 1995; 

65. CULIANU, Ioan Petru, Gnosticism și gîndire modernă: Hans Jonas, trad. Maria-

Magdalena Anghelescu și Șerban Anghelescu,Ed. Polirom, Iași 2006; 

66. DAHRENDORFF, Ralf, Cvadratura cercului globalizării, în Gândirea socială a 

Bisericii, fundamente, documente, analize, perspective, volum realizat și prezentat de 

Ioan I. Ică jr. și Germano Marani, Ed. Deisis, Sibiu, 2002; 

67. DALE, Martin, Inventing superstition: from the Hippocratics to the Christians, 

Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts, Londra, 2004; 

68. DANIEL, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Teologie şi piritualitate, ed. 

Basilica, Bucureşti, 2010; 

69. DANIELOU, Jean, Biserica începuturilor, De la origini până la sfârşitul secolului al 

III-lea, trad. Wilhelm Tauwinkl, ed. Universităţii Bucureşti, Bucureşti, 2006; 

70. IDEM, Biserica primară (De la origini până la sfârșitul secolului al treilea), Ed. 

Herald, București, 2008; 

71. IDEM, Mesagio evangelicoe cultura ellenistica, Il Mulino, Bologna, 1975 ; 



20 

 

72. DAVID, Arhim. drd. Antim, Sfântul Constantin cel Mare, modelul împăratului 

creştin la Eusebiu de Cezareea, în „BOR”, nr. 1, 2013, ed. IBMBOR, Bucureşti; 

73. DELATTE, L., Le Traites de la Royaute d’Ecphante, Diotogene et Sthenidas, Faculte 

de Philosphie et Lettres, Liege, 1942; 

74. DIBELIUS, Martin Franz, Rom und die christen im ersten Jahrhundert; Botschaft und 

Geschichte, II, Tubingen, 1956; 

75. DRON, Pr. C., Curente sociale și religioase disolvante, în „BOR”, seria II, anul XLI, 

nr. 13, octombrie 1923; 

76. ECO, Umberto, Cum se face o teză de licență pentru disciplinele umaniste, 

trad.George Popescu,Ed. Pontica, Constanța, 2000; 

77. ELIADE, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. II, trad. Cezar Baltag, 

Ed. Științifică și Enciclopedică, București, 1986; 

78. ENĂCEANU, G., Părinții secolului II și III (de la 140-312), în „BOR”, nr. 9, 

București, 1878; 

79. EUSEBIU, de Cezareea, Istoria Bisericească, IV, XX, în „PSB”, vol. XIII, trad. Pr. 

Prof. Teodor Bodogae, Ed. IBMBOR, București, 1987; 

80. IDEM, Istoria Bisericească, VII, XXX, în „PSB”, vol. XIII, ed. IBMBOR; 

81. IDEM, Tricenalia, I, 1-6, în „PSB”, vol. XIV, ed. IBMBOR, Bucureşti, 1991; 

82. IDEM, Viaţa lui Constantin cel Mare, în „PSB”, vol. XIV, ed. IBMBOR, Bucureşti, 

1991; 

83. FARINA, R.A., La fine dell’ epoca constantiana, în Salesianum, 38, 1968; 

84. IDEM, L’imperio e l’imperatore cristiano in Eusebio di Cesarea. La prima teologia 

politica del cristianesimo, Pas-Verlang, Zurich, 1966; 

85. FARRAR, F.V., Primele zile ale creştinismului, trad. Nicodim, Mitropolitul 

Ardealului, Ed. Tipografiei Sfintei Mănăstiri Neamţu, 1939; 

86. FELMY, Karl Christian, Dogmatica experienţei ecleziale, trad. Ioan I. Ică jr., ed. 

Deisis, Sibiu, 1999; 

87. FECIORU, Pr. Prof. Dumitru, Introducere, în „PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, 

București, 1980; 

88. FELEA, Ilarion, Religia Iubirii, ed. Mănăstirea Runc – Arhim. Emilian Panait; 

89. FLOREA, Petroniu, Literatura patrologică românească în secolul XX, vol. I, Ed. 

Episcopiei Sălajului, Zalău, 2015; 

90. FLOROVSKY, Georges, The Resurrection of Life, în „Bulletin of the Harvard 

Univerity Divinity School”, XLIX, Harvard, 1952; 



21 

 

91. FORD, David C., Bărbatul şi femeia în viziunea Sfântului Ioan Gură de Aur, ed. 

Sofia, Bucureşti, 2002; 

92. FRAZEN August, BAUMER Remigius, Istoria Papilor, trad. Pr. Romulus Pop, Ed. 

Arhiepiscopiei Romano-Catolice, București, 1996; 

93. GABOR, Pr. Lect. Dr. Adrian, Biserica și Statul în primele patru secole, Ed. Sophia, 

București, 2003; 

94. GHEFFCKEN, J., Zwei griechische Apologeten, Leipzig, 1907; 

95. GIBBON, Edward, Istoria declinului și a prăbușirii imperiului roman, vol. II, trad. 

Dan Hurmuzescu, Ed. Biblioteca pentru toți, București, 1976; 

96. HARNACK,Adolf von, Gheschite der altchristlichen Literathur bis Eusebius, vol. I; 

97. IDEM, Gheschite der altchristlichen Literathur bis Eusebius, vol. II; 

98. IDEM, Militia Christi – Die christiliche Religion und der Soldatenstand in den ersten 

drei Jahrunderten, Tubingen, 1905; 

99. HEIDEGGER, Martin, Responses et questions sur l’histoire et la politique. Martin 

Heidegger interrogé par ”Der Spiegel”, Ed. Mercure du France, Paris, 1977; 

100. HENDERSON, Bernard, The life and the Principate of the Emperor Nero, 

London, 1905; 

101. HENKEL, Jurgen, Îndumnezeire şi etică a iubirii în opera părintelui Dumitru 

Stăniloae, ed. Deisis, trad. Diac. Ioan I. Ică, jr., Sibiu, 2006; 

102. HENRY, Michel, Eu sunt Adevărul. Pentru o filozofie a creștinismului, trad. 

Ioan I. Ică Jr., Ed. Deisis, Sibiu, 2007 ; 

103. HERMANN, Leon, Quels chretiens ont incendie Rome? în Revue Belge de 

Philologie et d’Histoire, 27,1949; 

104. HERODOT, Istorii, vol.I, Ed.Ştiinţifică, Bucureşti, 1961, trad.Adelina 

Piatkowski şi Felicia Vanţ-Ştef.; 

105. HERTLING, Ludwig S.J., Istoria Bisericii, Ed. Ars Longa, Iaşi, 1998; 

106. HIERONYMUS, Chronicon, ed. R. Helm, Berlin, 1959; 

107. ICĂ, Diac. Ioan I. Jr., Canonul Ortodoxiei I, Ed. Deisis, Sibiu, 2008; 

108. IDEM, Canonul și canoanele creștinismului apostolic, în „Credința 

Ortodoxă.”, vol. I, Ed. Deisis/Stavropoleos, Sibiu, 2008; 

109. IDEM, De ce „Persoană și comuniune?”, în „Persoană și comuniune. Prinos 

de cinstire Părintelui Profesor Academician Dumitru Stăniloae la împlinirea vârstei 

de 90 de ani”, ed. Arhiepiscopiei Ortodoxe Sibiu, 1993; 



22 

 

110. IDEM., Globalizarea – mutații și provocări, în Biserica în misiune, Ed. 

IBMBOR, București, 2005; 

111. IDEM, Patristica și teologia modernă. Semnificația și actualitatea unui 

program teologic, în ”Mitropolia Ardealului”  27(1982), nr. 10-12; 

112. IERONIM, Sfântul, Despre Bărbați iluștri și alte scrieri, trad. Dan Negrescu, 

Ed. Peideia, 1997; 

113. INGELHART Ronald, NORRIS Pippa, Sacred and Secular. Religion and 

Politics Worldwide, Cambridge University Press, New York, 2004; 

114. INOWLOCKI-ZAMAGNI, S., Reconsidering Eusebius: Collected papers on 

Literary, Histrical and Theological Issues, pupliments to „Vigiliae Christianae”, 

Brill, 2011; 

115. IONIŢĂ, Viorel, Coordonatele vieţii creştine după „Epistola către Diognet”, 

în „MA”, nr. 7-8, 1970; 

116. IDEM, Edictul de la Milano(313), toleranţă şi libertate pentru Biserica 

creştină, în „Sfinţii Împăraţi Constantin şi Elena promotori ai libertăţii religioase şi 

susţinători ai Bisericii”, ed. Cuvântul Vieţii a Mitropoliei Munteniei şi Dobrogei, 

Bucureşti, 2013; 

117. IORDĂCHESCU,Pr. Cicerone,Istoria vechii literature creștine (primele trei 

veacuri până la 325),vol. I, Ed. Moldova, Iași, 1996; 

118. IUSTIN, Sf. Martirul și Filosoful, Apologia I, „PSB”, vol. II, trad. Pr. Prof. T. 

Bodogae, Pr. Prof. Olimp Căciulă, Pr. Prof. D. Fecioru, Ed. IBMBOR, București, 

1980;  

119. IDEM, Apologia II, în Sfântul Iustin Filosoful – Martir, dosarul autobiografic, 

hagiografic și liturgic, vol. realizat de Ioan I. Ică jr., Sibiu, Ed. Deisis, 2011; 

120. IDEM, Apologia I către Antoninus Pius, în  Canonul Ortodoxiei I, Diac. Ioan 

I. Ica jr, Ed. Deisis, Sibiu, 2008 

121. IDEM, Dialogul cu iudeul Trifon, în „PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, București, 

1980; 

122. IDEM, Dialog cu iudeul Trifon, în “PSB”,vol. III, Editura IBMBOR, 

București, 1980; 

123. IDEM, Dialogul cu iudeul Trifon VII, 1, în „PSB”, Vol. II, Ed. IBMBOR, 

Bucureşti, 1980; 

124. IDEM, Dialogul cu iudeul Trifon, în Sfântul Iustin filosoful – martir, Dosarul 

autobiografic, hagiografic și liturgic, trad. Diac. Ioan I. Ica jr Ed. Deisis, Sibiu, 2011; 



23 

 

125. JOSEPHUS, Flavius, Antichităţi Iudaice, vol.II, cărţile XI-XX (De la refacerea 

templului până la răscoala împotriva lui Nero), cartea XVIII, cap.III, par.3, trad. Ion 

Acsan, Ed. Hasefer, Bucureşti, 2001; 

126. KEMPIS, Toma de, Urmarea lui Hristos, ed. Lumină din lumină, Bucureşi, 

2001; 

127. LACTANTIUS, Instituţiile Divine, cartea V, cap.I, (1), trad.Petru Pistol, Ed. 

Învierea, Timişoara, 2004; 

128. LEITL, J. și PAULI, Dr. Andreas Frh. Di, Des heilgen Theophilus Bischofs 

von Antiochien Drei Bucher an Autolycus,Aus dem griechen ubersetzt, ed. II, 

Kempten-Munchen, 1913; 

129. LEPELLEY, Claude, Le christianisme et l’empire sous Dynastie Severienne et 

dans la premier moitie du IIIe siecle, în Historie du Christianisme, I; 

130. MAXIM, Sf. Mărturisitorul, Capitole teologice și iconomice, suta I, 100, în 

Filocalia, vol. III (Sf. Maxim Mãrturisitorul), traducere din greacã de Pr. Prof. Dr. 

Dumitru Stăniloae, Ed.Humanitas, Bucureşti, 1999; 

131. MAXIM, Sf. Mărturisitorul, Mystagogia. Cosmosul şi sufletul, chipuri ale 

Bisericii, trad. Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2000; 

132. IDEM, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia, vol. 3, trad. Pr.Prof.Dr. Dumitru 

Stăniloae,Ed. Harisma, Bucureşti, 1994; 

133. MACCOBY, Hyam , Făuritorul de mituri. Pavel și născocirea creștinismului, 

trad. Claudiu Dobrin, Ed. Ahriman, 2013;  

134. MANGÂRU, Badea, Edictul de la Milan şi toleranţa religioasă, în „BOR”, 

anul IV, 131, ed. IBMBOR, Bucureşti, 2013; 

135. MANTZARIDIS, Georgeos, La deificaţion de l’homme, în „Contacts”, Paris, 

XXXX, nr. 141, 1988; 

136. IDEM, Morala Creștină, vol.II,  trad. Diac.drd. Cornel Constantin Coman 

Ed.Bizantină, București, 2006; 

137. MARCUS, Aurelius, Către sine, XI, 3, în Scripta contra Christianos în 

secolele I-II, Nelu Zugravu, Ovidiul Albert, trad. MariusAlexandru şi Roxana Curcă, 

ed. Presa Bună, Iaşi, 2003; 

138. MEYENDORFF, Jean, Biserica Ortodoxă ieri și azi, trad. Cătălin Lazurca,Ed. 

Anastasia, 1995; 

139. MINNERATH, Roland, Les chretiens et le monde (I et IIsiecles), Paris, 1973; 

http://www.cartifrumoase.ro/autor/hyam-maccoby--i11147?sess_id=1e89861faabd81afd681406cf1deb9a6


24 

 

140. MINUCIUS, Felix, Dialogul Octavius, în „PSB”, vol. III, Ed. IBMBOR, 

București, 1981; 

141. IDEM, Octavius, în „PSB”, vol. 3, trad. Prof. Nicolae Chițescu și colectiv,Ed. 

IBMBOR, București, 1981; 

142. MIRONESCU, Atanasie, Date biografiece despre autor, în „Istorie 

Bisericească Universală și Statistică Bisericească” de Eusebiu Popovici, vol. III, Ed. 

Tipografiei Cărților Bisericești, București, 1927, p. IX; cf. „Glasul Bucovinei”, an V, 

nr. 1056, Crenăuți, 1922; 

143. MLADIN, IPS Nicolae, Prelegere de mistică ortodoxă, Ed. Veritas, Târgu 

Mureș, 1996; 

144. IDEM, Studii de Teologie Morală, Sibiu, 1969; 

145. MOLDOVAN Ilie, Adevăr și preamărire în Ortodoxie, Ed. Pro-Vita, Valea 

Plopului, 1999; 

146. IDEM, Etnicitate și autonomie bisericească. Considerații de ordin teologic-

moral, în vol. Centenarul autocefaliei Bisericii Ortodoxe Române 1885-1985, Ed. 

IBMBOR, București, 1987; 

147. IDEM, Învățătura despre Duhul Sfânt în Ortodoxie și preocupările ecumeniste 

contemporane, teză de doctorat, extras din „MA”, XVIII, nr. 7-8, 1973; 

148. IDEM, Ortodoxia Misionară – stâlp de lumină în lumea contemporană, ed. 

Mitropoliei Olteniei, Craiova, 2009; 

149. IDEM, Teologia iubirii, vol. II, Ed. Episcopiei Ortodoxe, Alba Iulia, 1996; 

150. MOLLAND, Einar, Die literatur und dogmaengeschichtliche Stellung des 

Diognetbriefes, în Zeitschrift fur die neutestamentliche Wissenschatft und die Kunde 

der alteren Kirche, 1934; 

151. MULLEN, Mac, Ennemies of Roman Order. Treason, Unrest and Alienation 

in the Empire, Cambridge, 1966; 

152. NELLAS, Panayotis, Omul – animal îndumnezeit, Perspective pentru o 

antropologie ortodoxă, Ed. Deisis, 2009; 

153. NICODIM, Aghioritul, Războiul nevăzut, Ed. Egumeniţa, Galaţi, 1991; 

154. NISTOR, Pr. Drd., Laurenţiu, Eshatologia Părinţilor Apostolici şi a 

apologeţilor, în „ST”, nr. 2, ed. Andreiana, Sibiu, 2008; 

155. OEHLER, F., Q. S. F. Tertulliani opera omnia, Ed. Maior, vol 1-3, Leipzig, 

1851-1854; 



25 

 

156. ORIGEN, Contra lui Celsus, în „PSB”, trad. Pr. Prof. Teodor Bodogae, Ed. 

IBMBOR, Bucureşti, 1984; 

157. PAPACIOC, Arsenie, Singur Ortodoxia, ed. Sophia, Bucureşti, 2007; 
158. PAPADOPULOS, Stelian, Πατπολογία, Vol. I, Atena, 1977; 
159. PASCAL, C., Nerone nella storia anecdotica e nella leggenda, Milano, 1923; 

160. PELLEGRINO, M., Apologistes, Aplogetique, în DECA, I; 

161. PETERS, Francis E., Termenii filosofiei grecești, Ed. Humanitas, București, 

2007, trad. Dragan Stoianovici; 

162. PIETRI, Luce, L’edit de Dece, în Histoire du Christianisme, 2. Naissance 

d’une chretiente, Editions Desclee, 1955; 

163. IDEM, „La Grande Persecution”, în Histroire du Christianisme, 2; 

164. PÎRVULOIU, Ierom. Policarp, Convertirea lui Constantin cel Mare. Pons 

Milvius 312. Pronie şi istorie, în Ortodoxia, nr. 3, 2013; 

165. PLĂMĂDEALĂ, Dr. Antonie, Patru trepte în cei 60 de ani de patriarhat 

ortodox român,  în „MA”, vol. „Alte file de calendar de inimă românească”,Sibiu 

1988 ; 

166. PLINIUS, cel Tânăr,Opere complete, trad. Liliana Manolache,Ed. Univers, 

Bucureşti, 1977; 

167. POPESCU, Prof. dr. Emilian, Studiu introductiv, în „PSB”, vol. XIV, ed. 

IBMBOR, Bucureşti, 1991; 

168. POPESCU, Dr. M., Apologeții creștinismului în veacul al doilea, în „BOR”, 

nr. 1, București, 1912; 

169. IDEM, Apologeții creștinismului în veacul al doilea, în „BOR”, nr. 5, 

București, 1912 

170. POPESCU,Teodor M. Necesitatea studiilor istorice și patristice în Biserica 

Ortodoxă (Însemnătatea Tradiției creștine pentru Ortodoxie), în “ST”, VII, 1940; 

171. POPOVICI, Eusebiu, Istoria Bisericească Universală, trad. Atanasescu 

Mironescu, vol. II, Manastirea Cernica, București, 1925; 

172. PORPHYRIOS, Viața lui Pitagora. Viața lui Plotin, trad. de Adelina 

Piatkowski, Cristian Bădiliță și Cristian Gașpar, Editura Polirom, Iași, 1998; 

173. PRICOP, Pr. Dr. Mircea Cristian, Contribuția românească ortodoxă la 

„valorile comune” europene, Sibiu, 2011, teză de doctorat; 

174. IDEM, Ortodoxie, etnicitate, identitate europeană, Ed. Arhiepiscopiei 

Tomisului, Constanța, 2012; 

https://ro.wikipedia.org/wiki/Ia%C8%99i
https://ro.wikipedia.org/wiki/1998


26 

 

175. IDEM, Rânduieli, norme și dispoziții canonice cu privire la pictura 

bisericească în Răsărit și Apus,  disertație, Universitatea ”Ovidius” Constanța, 2005; 

176. IDEM, Sfinții Împărați Constantin și Elena, promotori ai libertății religioase 

și susținători ai Bisericii, comunicare depusă în cadrul Conferinței Preoțești 

Semestriale  - 11 iunie 2013; 

177. IDEM, Tezaurul Identitar Românesc: o concepție teologică inedită, Ed. 

Arhiepiscopiei Tomisului, Constanța, 2013; 

178. PUECH, A., Les apologistes grecs du II-e siecle de notre ere, Paris, 1912; 

179. PULPEA, Pr. Ioan, Curs de Istoria Bisericii Universale până la 1054, 

București, 1946; 

180. QUASTEN, Johannes, Patrology I, Ed. Spectrum, Utrecht, 1950; 

181. IDEM, Patrology I, Christian Classics, Allen Texas, 1983; 

182. QATRAYA, Dadiso, Commentary on the Asceticon of Abba Isaiah, ed. R. 

Draguet, CSCO 326, scr. Syr. 144, 1972; 

183. RAHNER, Hugo, L’Eglise et l’Etat en le cristianisme primitif, trad. fr. G. 

Zinck, Paris, 1964; 

184. RANOVICI, A.B., Elenismul și rolul său istoric, Ed. de Stat pentru literatură 

științifică, București, 1953; 

185. RĂMUREANU, Pr. Prof. Ioan I., Concepția Sfântului Iustin Martirul și 

filozoful despre sufelt, în „ST”, București, 1958; 

186. IDEM, Introducere Generală,  în „PSB”, vol. XI, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 

1982; 

187. IDEM, Istoria Bisericii Universale, vol. I (1-1054), Ed. IBMBOR, Bucureşti, 

1987; 

188. RIZZO, Francesco Paolo, Biserica în primele trei secole, linieri istorice, trad. 

Antonel-Aurel Ilieș,Ed. Serafica, Roman, 2002; 

189. ROMAN, Yves, Împărați și senatori, Istoria politică a Imperiului Roman sec. 

I-IV, trad. Mihai Popescu, Ed. Saeculum I.O., București, 2007; 

190. ROUGE, Jean, Nero a la fin du IVe et au debut du Ve siècle, în Latomus, 37, 

1978; 

191. RUNCAN, Pr. Lect. Univ. Nechita, Creștinismul în primele trei veacuri – 

compendiu istoric - , Ed. Europolis, Constanța, 1997; 

https://www.google.ro/search?hl=ro&tbo=p&tbm=bks&q=inauthor:%22Johannes+Quasten%22


27 

 

192. IDEM, Ghid metodologic de elaborare şi redactare a Proiectului de cercetare 

ştiinţifică în Şcoala Doctorală de teologie a Universităţii Ovidius Constanţa, 

în „Cercetări de Teologie Istorică şi Patristică”, vol. I, ed. Vasiliana, Iaşi, 2014 ; 

193. IDEM, Istoria literaturii patristice din perioada persecuțiilor anticreștine 

(sfârșitul secolului I-începutul secolului IV), Editura Europolis, Constanța, 1999; 

194. IDEM, Istoria literaturii patristice din perioada persecuțiilor anticreștine, Ed. 

Vasiliana, Iași, 2008; 

195. IDEM, Repere istorice în dezvoltarea creștinismului până la Constantin cel 

Mare, Ed. Pim, Iași, 2008; 

196. SCHURE, Eduard, Marii inițiați, trad. Iolanta Guțu și Alexandru Russu, ed. 

Lotus, București, 1994; 

197. SENDRAIL, Marcel, Înțelepciunea formelor, trad. Alexandru Călinescu, 

Ed.Meridiane, București, 1983; 

198. SFÂNTUL, Andrei al Cezareii, Tâlcuiri la Apocalipsă, în „Antihristica. 

Semnul venirii lui Antihrist şi sfârşitul lumii din Dumnezeieştile Scripturi şi din 

scrierile Sfinţilor Părinţi”, Ed. Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2014; 

199. SFÂNTUL Ciprian al Cartaginei, Despre rugăciunea domnească, în „PSB”, 

vol. III, ed. IBMBOR, 1981; 

200. IDEM, Epistola 63 despre Potirul Domnului, în „Sfântul Ciprian al 

Cartaginei. Opere”, Moscova, 1999; 

201. SFÂNTUL Clement Romanul, Epistola către Corinteni, III, 4, în „PSB”, vol. 

I, trad. Pr. Dumitru Fecioru, ed. IBMBOR, Bucureşti, 1979; 

202. IDEM, A doua Epistolă către Corinteni, XII, 1, în „PSB”, vol. I, trad. Pr. 

Dumitru Fecioru, ed. IBMBOR, Bucureşti, 1979; 

203. SFÂNTUL Ignatie al Antiohiei, Epistola către Tralieni, în „PSB”, vol. I, trad. 

Pr. Dumitru Fecioru, ed. IBMBOR, București, 1979; 

204. SFÂNTUL Ioan Damaschin, Dogmatica, Ed. IBMBOR, București, 2005; 

205. SFÂNTUL Ioan Gură de Aur, Cuvânt la Fericitul Vavila, VI-VII, în Predici la 

sărbători împărăteşti şi cuvântări de laudă la sfinţi, trad. Dumitru Fecioru, ed. 

IBMBOR, 2002; 

206. SFÂNTUL Ioan Gură de Aur, Cuvinte de aur; Nunta, familia şi problemele 

lor, vol. III, trad. Pr. Victor Manolache, ed. Egumeniţa, 2012; 

207. IDEM, Despre desfătarea celor viitoare. Să nu deznădăjduim. Nouă cuvântări 

la Cartea Facerii, ed. IBMBOR, Bucureşti, 2008; 



28 

 

208. IDEM, Omilii la Ana. Omilii la David si Saul. Omilii la Serafimi, ed. 

IBMBOR, trad. Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Bucureşti, 2007; 

209. IDEM, Omilii la Epistola către Romani, ed. Christiana, Bucureşti, 2005; 

210. IDEM, Omilii la statui, VI, ed. IBMBOR, Bucureşti, 2007;  

211. IDEM, Omilii la statui, vol. I, ed. Polirom, Bucureşti, 2011; 

212. IDEM, Tâlcuire la Epistola a doua către Corinteni, ed. Sofia, Bucureşti, 2007; 

213. IDEM, Tratatul despre preoţie,  în „Despre preoţie”, ed. Basilica, Bucureşti, 

2015; 

214. SFÂNTUL Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în „Filocalia”, 

vol. III, Ed. Harisma, trad. Dumitru Stăniloae, Bucureşti, 1994; 

215. SFÂNTUL Simeon Noul Teolog, Cuvântul 45, în „Sfântul Simeon Noul 

Teolog. Opere”, vol. I., Moscova, 1892;  

216. SFÂNTUL Teofilact al Bulgariei, Tâlcuirea Sfintelor Evanghelii de la Matei și 

Marcu, Ed. Sophia, București, 1998; 

217. SHAHÎD, Irfan, Rome and the Arabs. A prolegomenon to the study of 

Byzantium and the Arabs, ed. Dumbarton Oaks, Washington D.C., 1984; 

218. SIENKIEWICZ, Henryk, Quo Vadis, trad. Remus Luca şi Elena Linţa, ed. 

Pentru Literatura Universală, Bucureşti, 1967; 

219. SIMONETTI, M., Constantino e Chiesa, în Constantino il grande. La civilita 

antica al bivio tra Occidente e Oriente, Ed. Silvana, Milano, 2005; 

220. SOLOVIOV, Vladimir, Fundamentele spirituale ale vieţii, trad. Diac. Ioan I. 

Ică Jr., ed. Deisis, Alba Iulia, 1994; 

221. IDEM, Rusia și Biserica Universală, trad. Mioara Adina Avram, Ed. Institutul 

European, Iași, 1994; 

222. SORDI, Marta, I cristiani e l’Impero Romano, Editoriale Joca Book SpA, 

Milano, 1983; 

223. IDEM, Il cristianesimo e Roma, Ed. Licinio Cappelli, Bologna, 1965; 

224. SPIDLIK, Tomas, Spiritualitatea Răsăritului creștin, Manual sistematic, trad. 

Arhid. Prof. Dr. Ioan I. Ică Jr Ed. Deisis, Sibiu, 2005; 

225. STAHLER, R., Justin Martyr et l`apologetique (tese), Geneva, 1935; 

226. STĂNILOAE, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Scurtă interpretare teologică a naţiunii, 

în vol. "Fiecare în rândul cetei sale"- pentru o Teologie a neamului,  Ed. Christiana, 

Bucureşti, 2003; 



29 

 

227. IDEM, Spiritualitate și comuniune în Liturghia ortodoxă, Ed. IBMBOR, 

București, 2004; 

228. IDEM, Statele unite ale Europei, în “Telegraful Român”, nr. 40, 1939; 

229. IDEM, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. I, Ed. IBMBOR, București, 1978; 

230. IDEM, Teologia dogmatică ortodoxă, vol. III, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1978; 

231. IDEM, Teologia Dogmatică Ortodoxă, vol. II, Ed. IBMBOR, București, 2003; 

232. IDEM, Un atlet al naționalismului creștin, în Telegraful Român, nr.14, 1934; 

233. STRUTWOLF, H., Die trinitatstheologie aund Christologie des Eusebius von 

Cesarea. Eine Dogmengeschichtlichte Untersuchung siener Platonsmuszezepiton und 

Wirkungsgeschichte, Munster, 1999; 

234. SUETONIU, Nero, 16,3 în De grammatics et rhetoribus, ed. F. Della Corte, 

Torino, 1968; 

235. IDEM, Viața lui Nero, cap. XVI; 

236. ŞURUBARU, Drd. Ioan, Relaţia între Hristos şi Duhul Sfânt în viaţa Bisericii, 

în „Studii Teologice”, nr. 9-10, 1968; 

237. TATARU-CAZABAN, Bogdan, Sfantul Martir Iustin Filosoful. O 

introducere, ed. Deisis, Sibiu, 2010; 

238. TĂNASE, Raul, Relaţia Biserică - Stat în viziunea Sfântului Ioan Gură de 

Aur, în „Ortodoxia”, nr. 3, ed. IBMBOR, 2013; 

239. TEOFIL, al Antiohiei, Către Autolic, în „PSB”, vol. II, Ed. IBMBOR, 

București, 1980;  

240. TERTULIAN, Apologeticul în „PSB” vol. III, Ed. IBMBOR, București, 1981; 

241. IDEM, Către Martiri, în „Tratate dogmatice si apologetice”, trad. Dionisie 

Pîrvuloiu, Ed. Polirom, București, 2007; 

242. TRECCANI, Giovanni, Enciclopedia dei Papi, Istituto della Enciclopedia 
Italiana, S.p.A., 2000; 
 

243. TROIȘKI, Sfântul Arhiepiscop, Ilarion Noul Mărturisitor, Creștinismul sau 

Biserica? În fața ”creștinismului” antihristic, trad. Constantin Făgețan, Ed. 

Egumenița, Galați, 2005; 

244. TURCAN, Robert, Cultele orientale în lumea romană, ed. Enciclopedică, 

București, 1998; 

245. USCA, Pr. Ioan Sorin, USCA, Prof. Ana, Tâlcuirea Apocalipsei de la Sfinţii 

Părinţi până în zilele noastre, ed. Christiana, Bucureşti, 2007; 



30 

 

246. VEYNE, Paul, Quando l’Europa e diventata cristiana. Constantino, la 

conversione, l’Imperio, Garzanti, Milano, 2008; 

247. VOICU, Arhid. Prof. Dr. Constantin, Patrologie, vol. I, ed. Basilica, 2009; 

248. VLĂDUȚESCU, Gheorghe, Filosofia primelor secole creștine, Ed. 

Enciclopedică, București, 1995; 

249. WARD, Benedicta, Vieţile Sfintelor care mai înainte au fost desfrânate - 

despre puterea căinței în monahismul timpuriu, trad. Diac. Ioan I. Ica jr, Ed. Deisis, 

Sibiu, 2007; 

250. WARE, Timothy, Istoria Bisericii Ortodoxe, trad. Alexandra Petrea, Ed. Aldo 

Press, București, 1993; 

251. WATSON, Alaric,  Aurelian and the Third Century, Routledge, Taylor & 

Francis e-Library, 2003; 

252. WILLING, M., Eusebius Von Casarea als Hareseograph, „PTS”, Berlin New 

York, 2008; 

253. WINDEN, J.C. M. Van, An Early Christian Philosopher. Justin Martyr’s  

Dialogue with Trypho Chapters one to Nine, Introduction, Text and Commentary 

(Philosophia Patrum I), Brill, Leiden, 1971; 

254. YANNARAS, Christos, Contra Religiei, trad. Tudor Dinu, Ed. Anastasia, 

București, 2011; 

255. IDEM, Ortodoxie și Occident, în vol. Pr. Dr. Constantin Coman, Ortodoxia 

sub presiunea istoriei, Ed. Bizantină, București, 1995; 

256. ZEILLER, J., Institutum Neronianum, Loi fantome ou realite? în Revue 

d’Histoire Ecclesiastique, 50, 1955; 

257. ZIZIOULAS, Ioannis, Ființa eclesială, trad. Pr. Dr. Aurel Nae,Ed. Bizantină, 

București, 2007; 

 

II. DIGITAL RESOURCES: 

1. www.agerpres.ro; 

2. http://arhiva.dilemaveche.ro; 

3. www.dexonline.ro; 

4. www.patriarh.ro; 

5. AELIUS, Lampridius, Alexander Severus, 22,29,43 în 

http://www.thelatinlibrary.com/sha/helio.shtml; 

http://www.agerpres.ro/
http://arhiva.dilemaveche.ro/
http://www.dexonline.ro/
http://www.patriarh.ro/
http://www.thelatinlibrary.com/sha/helio.shtml


31 

 

6. AELIUS, Lampridius, Anoninus Heliogabalus, 3, în 

http://www.thelatinlibrary.com/sha/helio.shtml; 

7. AELIUS, Spartianus, Severus, 17, în 

http://www.thelatinlibrary.com/sha/sepsev.shtml; 

8. CICERO (M. TVLLI CICERONIS DE LEGIBUS LIBER SECUNDVS), De legibus, 

II, 19, în http//www.thelatinlibrary.com/Cicero/leg.2.shtml ; 

9. DIMITRIU, Oana-Lucia (bibliograf la Cabinetul de manuscrise-carte rara al 

Bibliotecii Academiei Romane), Preotul Cicerone Iordachescu (1882-1966) în 

http://www.crestinortodox.ro/parinti/parintele-cicerone-iordachescu-140891.html; 

10. EUSEBIU de Cezareea, De fide adversus Sabellium II, în „PG” XXVI, col. 1059, în 

http://patristica.net/ graeca/#t024; 

11. ICĂ, Jr Arhid. Prof. Dr., Ioan I., Starețul-cardinal de la Roma s-a mutat la Domnul, 

în Lumina, 2 mai 2010, sursa: 

http://www.ziarullumina.ro/articole;1237;0;37762;0;Staretul-cardinal-de-la-Roma-s-

a-mutat-la-Domnul.html; 

12. LACTANTIUS, Lucii caecilii liber ad donatum, Confessorem De Mortibus 

Persecutorum, 2-10 în http://www.thelatinlibrary.com/lactantius/demort.shtml; 

13. IDEM, De mortibus persecutorum, II, în 
http://www.thelatinlibrary.com/lactantius/demort.shtml.; 

14. IDEM, De mortibus persecutorum, VII; în 

http://www.thelatinlibrary.com/lactantius/demort.shtml; 

15. MIGNE, Jean Paul, „PL”, I,  col. 18-32; în http://patristica.net/latina; 

16. IDEM, „PG”, VI,  col. 9-14; în http://patristica.net/graeca; 

17. NEMESIU de Emessa, Despre natura omului (De natura hominis), în „PG”, Jaques 

Paul Migne, XL, col. 532-533, în patristica.net/graeca/40; 

18. PATAPIEVICI, Horia Roman, Biserica Română și modernitatea (I), în „Dilema 

veche”,nr. 331, 11-17 iunie 1999; sursa: 

http://arhiva.dilemaveche.ro/old/arhiva_dilema/fw.htm?current=numant1.htm; 

19. *** Profesorul Teodor M. Popescu, apologetul care şi-a dedicat toată viaţa 

Ortodoxiei în http://www.marturisitorii.ro/2014/06/01/profesorul-teodor-m-popescu-

apologetul-care-si-a-dedicat-toata-viata-ortodoxiei-19-iunie-1893-4-aprilie-1973-

teologul-in-dosarele-cnsas/; 

20. SFÂNTUL Ioan Gură de Aur, Omilii la Epistola către Romani, în 
http://www.ioanguradeaur.ro/carti/omilii-la-epistola-catre-romani/; 
 

http://www.thelatinlibrary.com/sha/helio.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/sha/sepsev.shtml
http://www.crestinortodox.ro/parinti/parintele-cicerone-iordachescu-140891.html
http://patristica.net/
http://www.thelatinlibrary.com/lactantius/demort.shtml
http://patristica.net/latina
http://patristica.net/graeca
http://www.marturisitorii.ro/2014/06/01/profesorul-teodor-m-popescu-apologetul-care-si-a-dedicat-toata-viata-ortodoxiei-19-iunie-1893-4-aprilie-1973-teologul-in-dosarele-cnsas/
http://www.marturisitorii.ro/2014/06/01/profesorul-teodor-m-popescu-apologetul-care-si-a-dedicat-toata-viata-ortodoxiei-19-iunie-1893-4-aprilie-1973-teologul-in-dosarele-cnsas/
http://www.marturisitorii.ro/2014/06/01/profesorul-teodor-m-popescu-apologetul-care-si-a-dedicat-toata-viata-ortodoxiei-19-iunie-1893-4-aprilie-1973-teologul-in-dosarele-cnsas/
http://www.ioanguradeaur.ro/carti/omilii-la-epistola-catre-romani/


32 

 

21. SFÂNTUL Grigorie de Nyssa, Despre sensul numelui sau profesiunii de creştin, J.P. 
Migne „PG”, XLVI, col. 240-241 în http://patristica.net/graeca/#t046;  

 

22. TERTULIAN, Ad Scapulam, II; în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.scapulam.shtml; 

23. IDEM, Ad nationes, 1, 8 în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.nationes1.shtml;  

24. IDEM, Adversus Iudaeos, VII, 1-5, în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.iudaeos.shtml; 

25. IDEM,  Adversus Valentinianos,V, 1, în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.va lentinianos.shtml; 

26. IDEM, Apologeticum, XXX, 3, în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml; 

27. IDEM, Apologeticum, XXXII, 1, în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml; 

28. IDEM, Apologeticum, XXI, 1, text latin în 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml; 

29. TERTULIAN, în De monogamia, I, 1-6 cf. 

http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.monog.shtml; 

30. TRANQVILLVS, Suetonivs, De vitis caesarum, Nero, 56, XVI, 2. în 

http://www.thelatinlibrary.com/suetonius/suet.nero.html#56; 

 

  

http://patristica.net/graeca/#t046
http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.scapulam.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.iudaeos.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/tertullian/tertullian.apol.shtml
http://www.thelatinlibrary.com/suetonius/suet.nero.html#56

