
UNIVERSITATEA „OVIDIUS” DIN CONSTANȚA 

ȘCOALA DOCTORALĂ A FACULTĂȚII DE TEOLOGIE 

DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

rezumat 

 

 

FACEREA LUMII ÎN GÂNDIREA 

SFINȚILOR PĂRINȚI (SECOLELE I-VIII) 

 

 

COORDONATOR ȘTIINȚIFIC: 

PROF. UNIV. DR. GHEORGHE ANGHELESCU  

 

DOCTORAND: 

PR. IORDAN OPRIȘAN  

 

 

CONSTANȚA 

2015 



2 

 

 

CUPRINS 

 

 

Abrevieri       6 

INTRODUCERE      9 

Scopul lucrării      11 

Metodă       11 

Structura lucrării      12 

I. CUNOAȘTEREA LUMII – ÎNTRE SISTEMELE FILOSOFICE 

ALE ANTICHITĂȚII ȘI GÂNDIREA PATRISTICĂ  17 

1. Modele antice ale Universului    18 

1.1. Cosmogonia civilizațiilor antice   18 

1.2. Cosmologia greacă    26 

1.2.1. Reprezentări ale spațiului geo-cosmic 27 

1.2.2. Perioadele filosofiei antice grecești  29 

1.2.3. Cosmologia filosofică presocratică  30 

1.2.4. Cosmologia lui Platon și Aristotel  45 

2. Filosofia antică și creștinismul    50 

II. CREAREA LUMII ÎN VIZIUNEA PATRISTICĂ  57 

1. Sfânta Scriptură și cunoașterea lumii la Sf. Părinți 57 

2. Referatul biblic în interpretarea Sfinților Părinți 61 

2.1. Interpretarea textului    63 

2.2. Crearea lumii nevăzute    69 

2.3. Crearea lumii văzute    71 



3 

3. Sfânta Treime și creația    91 

3.1 Sfânta Treime – comuniunea desăvârșită 91 

3.2 Creația și Dumnezeu Creatorul   96 

4. Crearea lumii în planul lui Dumnezeu din veci 104 

5. Crearea lumii din nimic     110 

6. Creație și timp      126 

7. Motivul și scopul creației    143 

8. Lumea ca dar al iubirii Sfintei Treimi   155 

9. Lumea creată – chip al rațiunilor dumnezeiești 162 

9.1. Raționalitatea creației    164 

9.2. Logos și creație     168 

9.3. Dinamismul creației    175 

10. Crearea lumii și originea răului   183 

III. ANTROPOLOGIA ÎN LUMINA REVELAȚIEI ȘI A 

SCRIERILOR SFINȚILOR PĂRINȚI    198 

1. Omul - ființă creată de Dumnezeu. Temeiuri 

revelaționale și patristice     198 

1.1. Crearea omului     199 

1.2. Dihotomia ființei umane: trupul și sufletul 205 

1.3. Chipul și asemănarea omului cu Dumnezeu 207 

2. Căderea în păcat a omului și consecințele acestei  

drame în existența omului și a lumii   215 

2.1. Motivul căderii primilor oameni în păcat și 

gravitatea păcatului. Binele și răul   215 

2.2. Pervertirea creației prin căderea în păcat 223 

3. Restaurarea omului și a întregii creații  228 



4 

IV. PERSPECTIVA COSMOLOGIEI PATRISTICE ȘI EVOLUȚIA 

MODELELOR FILOSOFICE ȘI ȘTIINȚIFICE   234 

1. Creația și absența lui Dumnezeu   236 

2. Creație și evoluție     243 

3. O sinteză patristică personalistă   248 

4. Creația ca Biserică     253 

5. Creația ca drum spre Dumnezeu   257 

V. ÎMPLINIREA CREAȚIEI     262 

1. Considerații eshatologice    262 

2. Transfigurare și înnoire în lumina zilei a VIII-a 265 

CONCLUZII       272 

BIBLIOGRAFIE      276 

Anexe        297 

Indice de nume      302 

 

 

 

 

 

Cuvinte cheie: antropologie, chip și asemănare, 
cosmologie, cunoaștere, dogmă, eshatologie, evoluție, 
îndumnezeire, logos, patristică, păcat originar, 
raționalitate, răscumpărare, revelație. 



5 

 

 

REZUMAT 

 

 

Prezenta lucrare, având titlul „Facerea lumii în 

gândirea Sfinților Părinți (secolele I-VIII)”, reprezintă o 

analiză a învățăturii cosmologice patristice, o sistematizare 

a principalelor capitole ale acesteia, considerând faptul că 

reperele fundamentale ale cosmologiei Sfinților Părinți 

rămân permanent actuale, perspectiva acestora fiind una 

revelatoare, necesară mai ales în contextul științific și 

filosofic al lumii noastre contemporane.  

Din perspectivă creștină, atât lumea în ansamblul 

său, cât și omul, își găsesc începutul și sfârșitul în 

Dumnezeu; El este Autorul și Creatorul tuturor 

elementelor care susțin viața și al vieții înseși, astfel încât 

Psalmistul exclama pe bună dreptate, contemplând 

splendoarea ce-l înconjura: „Cât s-au mărit lucrurile Tale, 

Doamne, toate cu înțelepciune le-ai făcut! Umplutu-s-a 

pământul de zidirea Ta” (Ps. 103, 25). Este doar unul 

dintre numeroasele texte care fac referire în Sfânta 

Scriptură, în mod explicit, la înțelepciunea lui Dumnezeu, 

la faptul că rațiunea supremă a fiecărui lucru, oricât de 

mic și de neînsemnat ar părea la prima vedere, se 

regăsește în Creatorul lui. 



6 

Doctrina creștină despre creație se diferențiază 

fundamental de mitologia sau cosmologia filosofico-

științifică. Pe cale naturală, omul nu știe când și cum a 

apărut Universul. Filosofia și știința pot doar încerca să 

aproximeze tainele lumii, haosul fără viață inițial și 

coerența Universului, fapt pentru care Revelația naturală 

este completată de Revelația supranaturală. 

Așa cum vedem din Revelația dumnezeiască, lumea, 

Universul întreg, are un început și o cauză supremă, adică 

un Creator care a adus totul la existență din nonexistență, 

urmând apoi să poarte grijă necontenit de creația Sa. 

Dumnezeu Tatăl este Atotțiitorul, Făcătorul „cerului 

și al pământului”, al lumii spirituale și al lumii materiale; 

tot El este Proniatorul, Părintele Atotbun, Care susține 

lumea cu harul iubirii Sale, o ocrotește și o îndreaptă, 

necontenit și tainic, spre scopul pentru care a fost creată. 

„Că în mâna Lui sunt marginile pământului și înălțimile 

munților ale Lui sunt. Că a Lui este marea și El a făcut-o 

și uscatul mâinile Lui l-au zidit” (Ps. 94, 4-5). După cum 

autorii patristici interpretează textele biblice, deși inițiativa 

creației îi revine lui Dumnezeu Tatăl, Universul este de fapt 

opera comuniunii iubitoare a Sfintei Treimi: toate vin de la 

Tatăl, prin Fiul, în Sfântul Duh. 

Revelația ne arată că Dumnezeu nu a creat lumea 

dintr-o materie preexistentă, și nici din Sine, ci din nimic. 
Prin conceptul de «creatio ex nihilo», teologia creștină și-



7 

a definit o poziție total diferită față de panteismul gândirii 

antice, care considera că lumea materială există din 

eternitate, fiind modelată de către Demiurg dintr-o 

substanță deja existentă. Dimpotrivă, pentru religia 

creștină, lumea are un început, sinonim cu actul aducerii 

ei la existență din nimic, actul creației fiind determinat 

doar de voința liberă a lui Dumnezeu și motivat de 

bunătatea nesfârșită a Lui. 

Crearea și organizarea universului se săvârșesc din 

inițiativa Ziditorului, creația fiind apoi susținută în 

existența sa cu aportul dumnezeiesc al energiilor necreate 

ale harului. Sfinții Părinți Răsăriteni au vorbit, în acest 

sens, despre o continuă coborâre energetică a Dumnezeirii 

spre lume și despre un urcuș rațional liber al acesteia spre 

El. 

Această „creație continuă” este posibilă în măsura în 

care Creatorul păstrează o legătură internă cu universul 

prin energiile Sale necreate și aduce lucrurile la existență 

prin rațiunile lor interne, la timpul potrivit, după 

înțelepciunea Sa.1 

                                        
1 Sf. Irineu al Lyonului, Adversus haereses (Contre les hérésies), 

vol. V, II, p. 245; Sf. Atanasie cel Mare, Cuvânt împotriva elinilor, 
42, p. 79; Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Hexaemeron, I, 6, p. 77-
78; Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere, III, 1, 2, p. 47-48; 
Didim din Alexandria (cel Orb), Despre Duhul Sfânt, p. 103; Sf. 
Dionisie Areopagitul, Despre numirile dumnezeiești, p. 147; Sf. 
Maxim Mărturisitorul, Ambigua, 84, p. 226, etc. A se vedea și: Pr. 
Dumitru Stăniloae, Dinamica creației în Biserică, în O, XXIX 



8 

Dumnezeu, suprema existență, este o viață iubitoare 

între cele trei Persoane de o unică ființă. El creează lumea 

din iubire, ca o operă de supremă frumusețe (κόζμος) cu 

scopul ca făpturile Sale personale (îngerii și oamenii) să se 

împărtășească din iubirea care se extinde necontenit din 

Sine și să se bucure în veci printr-un efort de comuniune 

frățească și de iubire răspuns față de Creatorul lor. 

După cum reiese din literatura patristică, întregul 

conținut al referatul biblic despre creație ne dezvăluie o 

expunere integrală, sintetică și rațională a operei lui 

Dumnezeu, o prezentare unitară a înfăptuirii planului Său 

veșnic. „Dumnezeu a creat lumea potrivit planului pe care 

l-a gândit din eternitate, în care se cuprinde raționalitatea 

generală a celor create, cu toate genurile și speciile lor 

particulare, concepute în mod unitar [...]. Există o rațiune 

generală a lumii, cu toată varietatea de genuri, o unitate 

a fiecăruia dintre genuri, cu toată varietatea de specii 

subordonate, și o unitate a fiecărei specii, cu toată 

varietatea de indivizi care-i aparțin, dar și o unitate a 

individului, cu toată varietatea de elemente componente 

și de accidente”.2 Această lucrare rațională a actului 

creației, așa cum a fost ea trecută prin filtrul gândirii 

                                        
(1977), nr. 3-4, p. 28; Pr. Dumitru Popescu, Doru Costache, 
Introducere în dogmatica ortodoxă, Edit. Libra, București, 1997, 
p. 122, etc. 

2 Pr. Dumitru Popescu, Iisus Hristos Pantocrator, EIB, București, 
2005, p. 153-154. 



9 

Sfinților Părinți, mi-am propus să o prezint sistematic în 

prezenta teză de doctorat. 

* 

Dată fiind larga acoperire a acestui subiect și spațiul 

limitat al acestei lucrări, multe subiecte semnificative 

legate de problema originilor sunt prezentate pe scurt sau 

chiar ignorate. În mod evident, nu este o lucrare despre 

toate aspectele cosmologiei. Există o parte «clasică» a 

subiectului, care are de-a face cu structura, în mare, a 

Universului actual. 

Obiectivul central sau scopul acestei teze este de a 
realiza o sinteză organizată a concepțiilor esențiale pe care 
Revelația, scrierile Sfinților Părinți (din sec. I-VIII) și în 
mod tangențial știința, sub toate aspectele acestora, ni le 
furnizează despre crearea lumii și relația lui Dumnezeu cu 
lumea și cu omul. Am plecat în realizarea acestei teze de 

la datul Revelației referitor la originea Universului, cu o 

atentă incursiune în scrierile Sfinților Părinți și cu scurte 

referiri la teoriile științifice moderne pe această temă. 

În acest scop, am găsit de cuviință să contribuim 

efectiv la lămurirea unor aspecte sensibile din punct de 

vedere teologic și științific, referindu-ne astfel nu doar la 

chestiuni de ordin general din domeniul patristic, deja 

cunoscute, ci și la probleme și frământări ale omului 

modern, în raport cu tema propusă pentru studiu. 

* 



10 

Perspectiva patristică pe care ne-am propus-o în 

abordarea acestui subiect implică, fără îndoială, 

combinarea metodelor de cercetare biblică și științifică, 

păstrând însă osatura dogmatică a învățăturii de credință 

stabilite de către izvoarele creștinismului și, desigur, 

exigențele muncii de cercetare teologică. 

Cu privire la izvoarele bibliografice utilizate, ne-am 

străduit să valorificăm bibliografia românească, dar și 

studiile și cercetările din afara țării, ce ne-au oferit 

informații bogate și foarte valoroase. Am fost nevoiți, 

desigur, să preluăm numeroase teorii, formulate și 

afirmate de alții, cu mult timp înaintea noastră, de-a lungul 

istoriei creștine, conformându-ne uzanțelor muncii 

științifice, dar am încercat totodată să accesibilizăm, să 

apropiem aceste afirmații de puterea de înțelegere a 

omului din cel de al treilea mileniu. 

* 

Prezenta lucrare cuprinde cinci secțiuni. Acestea 

sunt precedate de o introducere, în cadrul căreia am 

stabilit amănuntele de ordin tehnic legate de elaborarea 

lucrării (scop, metode de cercetare, structura lucrării) și 

am justificat alegerea subiectului. 

Prima parte a lucrării, intitulată „Cunoașterea lumii – 

între sistemele filosofice ale antichității și gândirea 

patristică”, debutează cu prezentarea sumară a cadrului 

gnoseologic privind raportul rațiune-credință/teologie-



11 

știință, uzând de teoretizarea asupra unor concepte funda-

mentale pentru domeniile vizate.  

În continuare am prezentat caracteristicile esențiale 

ale cosmologiei antice (dominată de panteism), precum și 

trecerea la o teologie a creației, gândită de Sfinții Părinți.  

Imaginația mitologică și speculația filosofică au 

constituit principalele forme ale răspunsului omului dat 

enigmei originilor. Aflându-se în căutarea elementului 

primar, din care a luat ființă lumea, cei mai mari filosofi ai 

antichității au susținut că lumea a apărut dintr-o substanță 

primordială, iar schimbările se datorează nu unei cauze 

externe, ci a mișcărilor materiei primordiale. Astfel, Thales 

susținea că apa este originea tuturor lucrurilor; 

Anaximandru a denumit substanța primordială apeiron 
(infinitul), iar Anaximene considera aerul (πνεῦμα) ca fiind 

materia originară a tuturor lucrurilor. Alții, ca Heraclit, 

presupuneau că focul era cel ce stătea la baza lumii, iar 

Pitagora era chiar de părere că totul derivă de la număr.  
Acestora avea să li se opună, la sfârșitul Antichității, 

adevărul Revelației creștine. Sfinții Părinți și-au delimitat 

cu orice prilej poziția față de filosofia greacă, neabdicând 

de la Revelație în favoarea unei filosofii sau alteia.  

În partea a II-a a lucrării, denumită „Crearea lumii în 

viziunea patristică”, am urmărit realizarea unei prezentări 

succinte a referatului biblic despre creație, bazată pe 

datele Revelației și pe interpretările inspirate ale Sfinților 



12 

Părinți ai Bisericii. Această secțiune constituie cea mai 

amplă parte a lucrării, în ea fiind inventariate și analizate 

principalele elemente ce compun subiectul prezentei 

lucrări: „Sfânta Treime și creația”, „Crearea lumii în planul 

lui Dumnezeu din veci”, „Crearea lumii din nimic”, „Creație 

și timp”, „Motivul și scopul creației”, „Lumea ca dar al 

iubirii Sfintei Treimi”, „Lumea creată – chip al rațiunilor 

dumnezeiești”, „Crearea lumii și originea răului”.  

Am subliniat, în principal, importanța faptului că 

creația din nimic, împreună cu toate implicațiile sale 

dogmatice, a constituit una dintre ideile fundamentale ale 

teologiei creștine, fapt ce diferențiază de la bun început 

modelul cosmologic creștin de celelalte modele mai vechi 

sau mai noi, filosofice, religioase sau științifice, care îl 

exclud pe Dumnezeu din creație sau Îi limitează acțiunile 

la o simplă organizare a unei materii preexistente. Lumea 

este creată de Dumnezeul Treimic din nimic, potrivit unui 

plan din veci, timpul lumii fiind unul al mișcării libere, prin 

intermediul unei raționalități structurale, spre împlinirea 

existenței în asemănarea și împărtășirea de comuniunea 

veșnică tripersonală. Doar creația din nimic poate explica 

până la capăt existența lumii și, totodată, poate conferi 

sens acestei existențe. 

Totodată, în încercarea de aflare a unui just raport 

între interpretarea patristică a referatului biblic și teoriile 

cosmologiei științifice actuale, am evidențiat inspiratele 



13 

intuiții ale Părinților, compatibile peste timp cu datele 

științei zilelor noastre. Părinți și teologi ai Bisericii precum: 

Sf. Vasile cel Mare, Sf. Maxim Mărturisitorul, Sf. Ioan 

Damaschin și alții, au văzut în referatul biblic nu o 

cronologie sau o istorie biologică a creației, ci o 

perspectivă funcțională. Adevărul despre originea lumii, a 

omului și a altor ființe personale din Univers nu-l putem 

cunoaște pe calea limitată rațională sau științifică, ci ni-l 

însușim prin credință, din datele Revelației divine, 

recunoscând că Dumnezeu ne-a descoperit despre origini 

doar atât cât ne era necesar să cunoaștem.  

A III-a parte a lucrării prezintă „Antropologia în 

lumina revelației și a scrierilor Sfinților Părinți”. Problemele 

esențiale de antropologie biblică și patristică în general 

sunt crearea omului și locul lui în cadrul creației, dihotomia 

ființei umane (trup și suflet), starea primordială a omului, 

chipul și asemănarea omului cu Dumnezeu, păcatul 

strămoșesc, starea actuală a omului și a lumii, respectiv 

relaționările și finalitățile omului. 

În Sfânta Scriptură și la Sfinții Părinți, problema 

omului este tratată soteriologic. Descrierea originii omului, 

a alcătuirii sale și a situațiilor prin care trece omul, nu are 

loc, în sursele Revelației, în virtutea unui scop redus la el 

însuși. Omul este văzut ca făptură rațională a lui 

Dumnezeu, dar care în prezentul istoric nu se află în starea 

fericită pentru care a fost destinat și, de aceea, Revelația 



14 

îi pune la dispoziție cunoașterea căii prin care se poate 

izbăvi din starea căzută.  

Toți Sfinții Părinți, în general, dezvoltată teme de 

interes antropologic, deși tratate speciale de antropologie 

sunt rar întâlnite. Autorii patristici își propun în general să 

dezbată problema mântuirii omului, actul special de creare 

al acestuia fiind comentat în special în acest context. Sfinții 

Vasile cel Mare și Ioan Gură de Aur (sec. IV) sunt 

importanți pentru antropologia creștină deoarece ne oferă 

bogate comentarii privitoare la crearea omului în contextul 

creării lumii. Sf. Maxim Mărturisitorul (sec. VII) vede 

rațiunea omului în funcție de Rațiunea divină (Logosul 

Hristos), dar și în legătură cu rațiunile făpturii neraționale 

pentru care este răspunzător. Sf. Ioan Damaschin (sec. 

VIII) sintetizează capitole legate de crearea omului, 

alcătuirea și destinul său, în teologia sa sistematică. 

Această antropologie soteriologică ne arată faptul că 

nu putem vorbi despre crearea omului fără a trata 

problema restaurării ontologice a omului de către Hristos 

și posibilitățile desăvârșirii. Pentru că Fiul lui Dumnezeu 

creează omul după chipul Său, tot El este Cel care vine să-

l restaureze, să-l vindece de boala ce intrase în firea 

umană prin păcatul strămoșesc. Întruparea constituie cea 

mai mare cinste care-i este acordată omului. Omul nu 

poate să se împlinească nici prin sine, nici prin lucrurile 

materiale și nici prin altceva. Singura sa perspectivă 



15 

rămâne Hristos. Numai Hristos afirmă valoarea persoanei 

umane: „Omul este om adevărat numai prin Dumnezeul-

Om și în Dumnezeul-Om”.3 Este imperios necesar să ne 

întoarcem la doctrina antropologică a Sfintei Scripturi și a 

Sfinților Părinți, deoarece, așa cum bine observă Părintele 

Dumitru Stăniloae, numai o astfel de antropologie poate 

oferi omului „normativul existenței sale”.4 

Partea a IV-a a lucrării, „Perspectiva cosmologiei 

patristice și evoluția modelelor filosofice și științifice”, 

cuprinde o prezentare a relației dintre știință, filosofie și 

teologie în abordarea subiectului propus. Conflictul 

deschis dintre teologie și știință, care datează de peste 

două secole, are rădăcini adânci în istorie, iar aplanarea 

lui ține de depășirea mentalităților și a ignoranței. Deși 

astăzi pozițiile celor două părți (teologia și știința) nu mai 

sunt total incompatibile, totuși, în virtutea inerției, 

eforturile științifice de explicare a originii lumii exclud orice 

implicare a lui Dumnezeu în creație. Faptul că problema 

originii Universului lasă loc încă multor controverse și 

neclarități, ba chiar menține încă, la un anumit nivel, 

raporturi antagonice între religie și știință, are drept cauză, 

pe de o parte, falsa iluzie a autonomiei omului față de 

                                        
3 Arhim. Iustin Popovici, Omul și Dumnezeul-Om. Abisurile și 

culmile filosofiei, Edit. Deisis, Sibiu, 1997, p. 62.  
4 Pr. Dumitru Stăniloae, Elemente de antropologie ortodoxă, în vol. 

„Prinos închinat Înalt Prea Sfințitului Nicodim…”, București, 1946, 
p. 243. 



16 

Dumnezeu, care se simte mai bine singur într-un Univers 

pe care tinde să-l domine spre propria-i plăcere, iar pe de 

altă parte un anumit tip de abordare teologică ce, în 

special în tradiția scolastică apuseană, și-a reclamat 

propria sa autonomie în raport cu perspectiva patristică. 

Ultima parte a lucrării, „Împlinirea creației”, cuprinde 

învățătura despre etapa finală a existenței creației și 

prezintă realitățile ultime legate de istoria mântuirii, adică 

despre realizarea deplină a Împărăției lui Dumnezeu sau 

„viața veacului ce va să vină”. Eshatologia se referă la o 

nouă ordine de existență, la o stare ultimă de 

transfigurare, dincolo de istorie, dar care este deja 

prezentă aici și acum și care confruntă istoria actuală. Spre 

această înnoire finală a lumii merg veacurile încă de la 

creație. 

Dacă cuvintele primordiale ale Scripturii proclamă: 

„Să fie lumină!” (Fac. 1, 3), finalul Revelației ne înfățișează 

întreaga creație înveșmântată în lumină: scopul creatului 

este împărtășirea, unirea cu Dumnezeu, pe care L-am 

văzut și îl simțim prezent în noi, până acolo încât devenim 

„părtași dumnezeieștii firi” (II Pt. 1, 4). Totul devine 

lumină: „întunericul Muntelui Sinai se va transforma în 

lumina Muntelui Tabor, în care Moise a putut vedea, în 

cele din urmă, fața slăvită a Dumnezeului întrupat”.5 

                                        
5 Vladimir Lossky, După chipul și asemănarea lui Dumnezeu, Edit. 

Humanitas, București, 1998, p. 35. 



17 

Sintetizând, viziunea cosmologică creștină implică „nu 

doar faptul că lumea a avut un început, ci și că va avea un 

sfârșit... Lumea aceasta întreagă nu înaintează spre 

neființă, ci, precum se vor preface trupurile noastre, așa 

se va desface și se va realcătui și ea din puterea Duhului 

dumnezeiesc într-o formă mai dumnezeiască spre a fi pe 

măsura noastră”.6 Lumina necreată umple treptat creația, 

transformând-o pe aceasta din urmă în loc al odihnei lui 

Dumnezeu. Dacă actul creației este urmat de odihna lui 

Dumnezeu în ziua a șaptea, istoria creației este finalizată 

în odihna tuturor în Dumnezeu, în lumina neînserată a zilei 

a opta. Între cele șapte zile descrise de referatul biblic al 

creației și ziua a opta, treptat, Biserica gustă din învierea 

lui Hristos, în care natura umană nu mai presupune 

descompunere întru moarte, ci o mișcare nesfârșită spre 

izvorul inepuizabil al vieții. 

* 

Am insistat în această lucrare asupra a două aspecte 

fundamentale ale temei în discuție: asupra faptului că 

tematica privind cosmologia s-a dezvoltat pe fondul 

sistematizărilor triadologice; și asupra faptului că autorii 

patristici nu au tratat tema creării lumii independent de un 

obiectiv soteriologic, sau separat de o viziune 

eclesiologică-eshatologică.  

                                        
6 Sf. Grigorie Palama, Cele 150 de capete, 2, în „Filocalia 

românească”, vol. 7, p. 424-425. 



18 

Conform interpretărilor patristice, creația apare ca 

fiind operă a Sfintei Treimi, și nu a unei singure persoane 

fără participarea celorlalte. Creația îi este desigur atribuită 

Tatălui, dar Tatăl întotdeauna creează prin Cuvântul Său, 

în timp ce Duhul este Cel ce animă toate. Comuniunea 

treimică este în același timp motivul și sensul creației. 

Dumnezeu aduce lumea la existență din iubire și în 

vederea iubirii. Acest lucru presupune o creație ce poate 

participa la această chemare, purtând oarecum imprimat 

chipul Treimii. Rațiunea creației se vede însă în cazul 

omului, cel care primește „pecetea” divină, chipul, pentru 

a-l dezvolta în asemănare, într-o mișcare care să cuprindă 

întreaga existență și întregul cosmos. 

Forma existenței raționale create este cea personală 

și, în virtutea acesteia, este destinată inevitabil 

comuniunii, după a cărei structură este constituită. 

Viziunea patristică asupra cosmologiei și antropologiei 

este construită triadologic. Nu Dumnezeu unul absolut 

este cel care creează, ci Dumnezeul personal viu. Plecând 

de aici, se poate spune că creația nu este un efect al unei 

ființe, iar restaurarea nu este un simplu efect al unei 

puteri; acestea sunt, înainte de orice, acte ale persoanei – 

acte ale iubirii comuniunii eterne tri-personale. Lumea este 

operă a Sfintei Treimi, restaurată prin Hristos, în Biserică, 

destinată comuniunii veșnice, totalei dăruiri în dialogul 

nesfârșit al iubirii cu Dumnezeu. 



19 

Din referințele patristice aduse în discuție pe 

parcursul lucrării am putut constata că, mai întâi, din 

punct de vedere dogmatic, cosmologia patristică se 

conturează pe fondul clarificării învățăturii despre Sfânta 

Treime. Relevanța acestui context se poate vedea în 

planul dezvoltării gândirii patristice și în cel al evoluției 

teologiilor răsăriteană și apuseană până în prezent. 

Imaginea Creatorului și imaginea creației stau în strânsă 

legătură, în dependență. Iar eșecul unei bune părți a lumii 

noastre contemporane de a mai sesiza vreo legătură între 

Dumnezeu și universul în care trăim poate fi pusă pe 

seama unei viziuni prea rigide asupra divinului. Înlocuirea 

Dumnezeului celui viu al Revelației cu ceea ce s-a putut 

numi „Dumnezeul filosofilor”7 a avut ca revers 

despiritualizarea treptată a realității mundane. Creația a 

încetat să mai fie privită ca drum spre Dumnezeu, pe 

măsură ce conceptualizarea esenței divine a lăsat din ce 

în ce mai puțin loc unei viziuni a prezenței personale. Din 

acest motiv, prezentarea învățăturii patristice privind 

crearea lumii nu presupune doar sistematizarea unor 

informații din operele Sfinților Părinți, ci în primul rând 

recuperarea acestei perspective personaliste funcționale. 

 

 

                                        
7 Cf. John Meyendorff, Teologia bizantină, EIB, București, 1996, p. 

253. 



20 

 

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

I. Izvoare patristice 

 
- J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series Graeca, 

Paris, 1857-1866. 
- J.P. Migne, Patrologiae cursus completus, Series Latina, 

Paris, 1844-1855. 
 

Colecția Părinți și Scriitori Bisericești 

- Sf. Clement Romanul, Epistola către Corinteni, în PSB, 
vol. 1 (Scrierile părinților apostolici), EIB, București, 1979. 

- Epistola lui Barnaba, în PSB, vol. 1 (Scrierile părinților 
apostolici), EIB, București, 1979. 

- Herma Păstorul, în PSB, vol. 1 (Scrierile părinților 
apostolici), EIB, București, 1979. 

- Atenagora, Solie în favoarea creștinilor; Despre învierea 
morților, în PSB, vol. 2 (Apologeți de limba greacă), EIB, 
București, 1980. 

- Sf. Justin Martirul și Filosoful, Apologiile, Dialogul cu 
iudeul Trifon, în PSB, vol. 2 (Apologeți de limba greacă), EIB, 
București, 1980.  

- Teofil al Antiohiei, Trei cărți către Autolic, în PSB, vol. 2 
(Apologeți de limba greacă), EIB, București, 1980.  

- Tertulian, Apologeticul, Despre mărturia sufletului, în 
PSB, vol. 3 (Apologeți de limbă latină), EIB, București, 1981. 

- Clement Alexandrinul, Cuvânt de îndemn către eleni 
(Protrepticul), în PSB, vol. 4, EIB, București, 1982.  

- Idem, Stromatele, în PSB, vol. 5, EIB, București, 1982. 



21 

- Origen, Din lucrările exegetice la Vechiul Testament, în 
PSB, vol. 6, EIB, București, 1981. 

- Idem, Exegeze la Noul Testament; Filocalia, în PSB, vol. 
7, EIB, București, 1982. 

- Idem, Despre principii, în PSB, vol. 8, EIB, București, 
1982. 

- Metodiu de Olimp, Despre liberul arbitru, în PSB, vol. 10, 
EIB, București, 1984. 

- Sf. Vasile cel Mare, Despre Sfântul Duh. Corespondență 
(Epistole), în PSB, vol. 12, EIB, București, 1988. 

- Sf. Atanasie cel Mare, Cuvânt împotriva elinilor; Cuvânt 
despre întruparea Logosului; Trei cuvinte împotriva arienilor, 
în PSB, vol. 15, EIB, București, 1987.  

- Idem, Epistolele către Serapion, în PSB, vol. 16, EIB, 
București, 1988. 

- Sf. Vasile cel Mare, Omilii la Hexaemeron; Omilii și 
cuvântări, în PSB, vol. 17, EIB, București, 1986. 

- Sf. Ioan Gură de Aur, Omilii la Facere (I), în PSB, vol. 
21, EIB, București, 1987. 

- Idem, Omilii la Facere (II), în PSB, vol. 22, EIB, 
București, 1989. 

- Sf. Grigorie de Nyssa, Cuvânt apologetic la Hexaemeron; 
Despre crearea omului; Dialog despre suflet și Înviere, 
Marele cuvânt catehetic sau Despre învățământul religios, în 
PSB, vol. 30, EIB, București, 1998. 

- Sf. Chiril al Alexandriei, Scrieri (II), în PSB, vol. 39, EIB, 
București, 1992. 

- Idem, Scrieri (III), în PSB, vol. 40, EIB, București, 1994. 
- Sf. Ambrozie al Milanului, Tâlcuiri la Sfânta Scriptură, în 

PSB, vol. 52, EIB, București, 2007. 
- Fer. Augustin, Confessiones, în PSB, vol 64, EIB, 

București, 1994. 



22 

- Sf. Maxim Mărturisitorul, Ambigua, în PSB, vol. 80, EIB, 
București, 1983.  

 
Colecția Filocalia românească 

- Calist Catafyghiotul, Despre unirea dumnezeiască și 
viața contemplativă, în „Filocalia”, vol. 8, EIB, București, 
1979.  

- Diadoh al Foticeii, Cuvânt ascetic, în „Filocalia”, vol. 1, 
Institutul de Arte Grafice „Dacia Traiană” S.A., Sibiu, 1947 

- Sf. Grigorie Palama, în „Filocalia”, vol. 7, EIB, București, 
1977.  

- Evagrie Ponticul, în „Filocalia”, vol. 1, Edit. Institutul de 
Arte Grafice „Dacia Traiană” S.A., Sibiu, 1947.  

- Sf. Isaac Sirul, în „Filocalia”, vol. 10, EIB, București, 
1981. 

- Sf. Maxim Mărturisitorul, Capete despre dragoste, în 
„Filocalia”, vol. 2, Edit. Harisma, București, 1993. 

- Idem, Răspunsuri către Talasie, Despre diferite locuri 
grele din dumnezeiasca Scriptură, în „Filocalia”, vol. 3, Edit. 
Harisma, București, 1994. 

- Sf. Nichita Stithatul, Cele 300 de capete despre făptuire, 
în „Filocalia”, vol. 6, EIB, București, 1977. 

- Sf. Simeon, Noul Teolog, în „Filocalia”, vol. 6, EIB, 
București, 1977. 

 

Alte traduceri patristice 

- Augustin, Despre natura binelui, Contra maniheilor, trad. 
Cristian Șoimușan, Edit. Anastasia, București, 2004. 

- Sf. Chiril al Ierusalimului, Catehezele, EIB, București, 
2003.  

- Didim din Alexandria (cel orb), Despre Duhul Sfânt, Edit. 
Sofia, București, 2001. 



23 

- Sf. Dionisie Areopagitul, Despre Numirile Dumnezeiești, 
în vol. „Opere complete”, Edit. Paideia, București, 1996. 

- Gregoire de Nysse, La création de l’homme, în SC, vol. 
6, Les Éditions du Cerf, Paris, 1943. 

- Sf. Grigorie de Nyssa, Marea cuvântare catehetică, EIB, 
București, 1947. 

- Sf. Grigorie de Nazianz, Cele cinci cuvântări teologice, 
Edit. Anastasia, București, 1993. 

- Idem, Cuvântare la Arătarea lui Dumnezeu, sau la 
Nașterea Mântuitorului, în vol. „Opere Dogmatice”, Edit. 
Herald, București, 2002. 

- Sf. Grigorie Palama, Omilii, Edit. Anastasia, București, 
2000. 

- Sf. Ioan Damaschin, Dogmatica, EIB, București, 2001. 
- Idem, Cele trei tratate contra iconoclaștilor, EIB, 

București, 1998. 
- Idem, Despre credința ortodoxă, Edit. Parohiei Valea 

Plopului, jud Prahova, 2000. 
- Sf. Ioan Gură de Aur, Cuvântări la praznice împărătești, 

București, 1942. 
- Idem, Cele dintâi omilii la Facere, trad. A Tănăsescu-

Vlas, Edit. Sophia, București, 2004. 
- Idem, Predicile despre statui, Edit. Sfintei Episcopii a 

Râmicului-Noului Severin R. Vâlcii, 1937. 
- Sf. Irineu de Lyon, Demonstrația propovăduirii 

apostolice, trad. Remus Rus, EIB, București, 2000. 
- Idem, Contre les hérésies, în SC, vol. 153, Les Éditions 

du Cerf, Paris, 1969. 
- Sf. Maxim Mărturisitorul, Mystagogia, EIB, București, 

2000. 
- Sf. Nicodim Aghioritul, Războiul nevăzut, Edit. Buna 

Vestire, Bacău, 1996. 



24 

- Sf. Petru Hrisologul, Omilii tematice, Edit. Anastasia, 
1999. 

- Sf. Simeon Noul Teolog, Discursuri teologice și etice, 
Scrieri I, Edit. Deisis, Sibiu, 1998. 

- Idem, Cateheze, Scrieri II, Edit. Deisis, Sibiu, 1999. 
- Idem, Țelul vieții creștine, Edit. Anastasia, 1996. 
- ***Tomosul sinodului constantinopolitan din mai-august 

1351 - Principalul text oficial al dogmei energiilor necreate, 
în „Studii teologice”, seria a III-a, An. I (2005), p. 65-111. 

 

II. Enciclopedii, lexicoane, dicționare, 

manuale universitare 
 

- Achimescu, Nicolae, Istoria și flosofia religiei la 
popoarele antice, Edit. Tehnopress, Iași, 2002. 

- Andrutsos Hristu, Dogmatica Bisericii Ortodoxe 
Răsăritene, Edit. Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1930. 

- Balaci, Anca, Mic dicționar mitologic greco-roman, Edit. 
Științifică, București, 1966. 

- Basarab, Pr. Mircea, Ermineutica biblică, Edit. Episcopiei 
Ortodoxe Române, Oradea, 1997. 

- Braniște, Pr. Ene, și Prof. Braniște, Ecaterina, Dicționar 
enciclopedic de cunoștințe religioase, Edit. Diecezană, 
Caransebeș, 2001. 

- Bria, Pr. Ion, Dicționar de Teologie Ortodoxă, EIB, 
București, 1981.  

- Idem, Tratat de Teologie Dogmatică și Ecumenică, Edit. 
România Creștină, București, 1999. 

- Bricout, J., Dictionnaire pratique des connaissances 
religieuses, Paris, 1926. 

- Chevalier, Jan și Gheerbrant, Alain, Dicționar de 
simboluri, vol. I și II, Edit. Artemis, București, 1995.  



25 

- Chițescu N., Petreuță I., Todoran I., Manual de Teologie 
Dogmatică și Simbolică, vol. I, EIB, București, 1958. 

- Coman, Pr. Ioan G., Patrologie, 3 vol., EIB, București, 
1984, 1985, 1988. 

- Eliade, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. 
I, Edit. Universitas, Chișinău, 1994. 

- Idem, Istoria credințelor și a ideilor religioase, vol. II, 
Edit. Științifică, București, 1991. 

- Elena Conșulea, Valentina Șerban, Sabina Teiuș, 
Dicționar al limbii române explicativ-practic, Edit. Vlad & 
Vlad, Craiova, 1995. 

- Ion. M. Stoian, Dicționar religios (termeni religioși, 
credințe populare și nume proprii), Edit. Garamond, 
București, 1994. 

- Mihălcescu, Mitrop. Irineu, Dogmele Bisericii Creștine 
Ortodoxe , Edit. Ep. Romanului și Hușilor, 1994. 

- Nicolae, Mitropolitul Ardealului, Studii de Teologie 
Morală, Edit. Arhiepiscopiei, Sibiu, 1969. 

- Popescu Pr. Dumitru și Costache, Diac. Doru, 
Introducere în Dogmatica Ortodoxă. Teme ale credinței 
creștine din perspectivă comparată , Edit. Libra, București, 
1997. 

- Prelipcean, Pr. Vladimir, Pr. Nicolae Neaga, Pr. Gheorghe 
Bârna, Pr. Mircea Chialda, Studiul Vechiului Testament, Edit. 
Renașterea, Cluj-Napoca, 2003. 

- Stan, Alexandru; Rus, Remus, Istoria religiilor, EIB, 
București, 1992. 

- Stăniloae, Pr. Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă , 
vol. I (1987, 1996, 2003) și III (1997), EIB, București. 

- Dictionnaire Critique de Théologie, publié sous la 
direction de Jean-Yves Lacoste, Presses Universitaires de 
France, Paris, 1998. 



26 

 
III. Volume generale 

 

- Abrudan, Pr. Dumitru, Cărțile didactico-poetice, Edit. 
Universității „Lucian Blaga”, Sibiu, seria teologică, 2001. 

- Achimescu, Nicolae, Noile mișcări religioase, Edit. Limes, 
Cluj-Napoca, 2002. 

- Albright, W. F., The Biblical period from Abraham to 
Ezra, Harper Torchbooks, Harper & Row publishers, New 
York, 1963. 

- Andrutsos, Hristu, Sistem de morală, trad. din gr. Dr. 
Ioan Lăncrănjan și Prof. Ermis Mudopoulos, Tiparul 
Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1947. 

- Anghelescu, Gheorghe F., Înțelesuri despre apropierea 
omului de Dumnezeu sau îndumnezeirea persoanei umane. 
Succinte opinii patristice și filosofice, Edit. Pro Axe Mundi, 
București, 2003. 

- Idem, Timp și dincolo de timp. Considerații din 
antropologia patristică clasică răsăriteană, Edit. Universității 
din București, 1997. 

- Armstrong, Karen, Istoria lui Dumnezeu, Edit. Nemira, 
2009. 

- Balca, Nicolae, Istoria filosofiei antice, EIB, București, 
1982.  

- Banu, Ion, Filosofia greacă până la Platon, Edit. Științifică 
și Enciclopedică, București, 1979. 

- Barrow, John, Originea universului, Edit. Humanitas, 
București, 1994. 

- Idem, Despre imposibilitate. Limitele științei și știința 
limitelor, Edit. Tehnică, București, 1999. 

- Barrow, John; Tipler, Frank, Principiul Antropic 
Cosmologic, Edit. Tehnică, București, 2001. 



27 

- Basarab, Pr. Mircea, Interpretarea Sfintei Scripturi în 
Biserica Ortodoxă, Edit. Alma Mater, Cluj-Napoca, 2005. 

- Băjău, Constantin, Cunoașterea lui Dumnezeu la Sf. 
Grigorie de Nissa, Edit. Sitech, Craiova, 1999. 

- Beauchamp, Paul, Création et séparation. Étude 
exégetique du Chapitre premier de la Genèse, Bibliothèque 
de Sciences religieuses, Aubier Montaigne, Éditions du Cerf, 
Delachaux & Niestlé-Desclée de Brouwer, 1969.  

- Berdiaev, Nikolai, Sensul Creației: încercare de 
îndreptățire a omului , Edit. Humanitas, București, 1992. 

- Idem, Sensul istoriei, Edit. Polirom, Iași, 1996. 
- Idem, Încercare de metafizică eshatologică, Edit. 

Paideea, București, 1999. 
- Bobrinskoy, Boris, Împărtășirea Sfântului Duh, trad. 

Măriuca și Adrian Alexandrescu, EIB, București, 1999. 
- Borella, Jean, Criza simbolismului religios, Edit. Institutul 

European, Iași, 1995. 
- Breck, Pr. John, Darul sacru al vieții, Edit. Patmos, Cluj-

Napoca, 2001. 
- Bulgakov, Serghei, Lumina neînserată, Edit. Anastasia, 

București, 1999. 
- Coman, Pr. Ioan G., Probleme de filosofie și literatură 

patristică, EIB, București, 1995. 
- Constantin C. Pavel, Problema răului la Fericitul 

Augustin, EIB, București, 1996. 
- Culianu, Ioan Petru, Gnozele dualiste ale Occidentului, 

Edit. Nemira, București, 1995. 
- Popescu, Pr. Dumitru, Iisus Hristos Pantocrator, EIB, 

București, 2005. 
- Stăniloae, Pr. Dumitru, Sfânta Treime sau la început a 

fost iubirea, EIB, București, 1993.  



28 

- Idem, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, Edit. Mitropoliei 
Olteniei, Craiova, 1987. 

- Idem, Iisus Hristos sau restaurarea omului, Edit. 
Omniscop, Craiova, 1993. 

- Idem, Ascetica și Mistica, Edit. Casa Cărții de Știință, 
Cluj, 1993. 

- Idem, Studii de teologie dogmatică, Edit. Mitropoliei 
Olteniei, Craiova, 1991. 

- Telea, Conf. Univ. Dr. Marius, Antropologia Sfinților 
Părinți Capadocieni, Edit. Reîntregirea. Alba Iulia, 2001. 

- Idem, Dubla natură a omului în lumina învățăturii 
Sfântului Grigorie Teologul, Edit. Universității „Lucian Blaga”, 
Sibiu, 2002. 

- Teșu, Pr. Ioan C., Teologia necazurilor, Edit. Christiana, 
București, 1998. 

- Thunberg, Lars, Omul și cosmosul în viziunea Sf. Maxim 
Mărturisitorul, EIB, București, 1999. 

- Idem, Antropologia teologică a Sfântului Maxim 
Mărturisitorul. Microcosmos și Mediator, trad. Anca Popescu, 
Edit. Sophia, București, 2005. 

- Vlăduțescu, Gheorghe, Filosofia în Grecia veche, Edit. 
Albatros, București, 1984. 

- Idem, O istorie a ideilor filosofice, Edit. Științifică, 
București, 1990- 

- Idem, Filosofia primelor secole creștine, Edit. 
Enciclopedică, București, 1995. 

- Idem, O enciclopedie a filosofiei grecești, Edit. Paideia, 
București, 2001. 

- Weinberg, Steven, Primele trei minute ale Universului - 
Un punct de vedere modern asupra originii Universului, Edit. 
Politică, București, 1984. 

- Yannaras, Christos, Abecedar al credinței. Introducere în 
teologia ortodoxă, Edit. Bizantină, București, 1996. 



29 

- Idem, Heidegger și Areopagitul, Edit. Anastasia, 
București, 1996. 

- Idem, Libertatea moralei, Edit. Anastasia, București, 
2004. 

- Zizioulas, Ioannis, Ființa ecclesială, Edit. Bizantină, 
București, 1996. 

- Idem, Creația ca Euharistie , Edit. Bizantină, 1999. 
 

IV. Studii și articole 
 

- Balca, Diac. Nicolae Despre unele trăsături esențiale ale 
sufletului frumos, în ST, XVIII (1966), nr. 3-4, p. 115-130. 

- Idem, Învățătura despre Chipul lui Dumnezeu în om în 
teologia protestantă contemporană. Confruntarea dintre Karl 
Barth și Emil Brunner, în O, X (1968), nr. 4, p. 522-536. 

- Buchiu, Pr. Ștefan Creație și restaurare în dogmatica 
ortodoxă, în O, 2007, nr. 1-2. 

- Butnariu, Pr. Gh., Teoria reîncarnării și eshatologia 
creștină, în ST, VIII (1956), nr. 3-4, p. 185-191. 

- Bria, Pr. Ion, Eshatologia sau lumea viitoare, în O, 1995, 
nr. 1-2. 

- Chițescu, Nicolae, Paradigmele divine și problemele pe 
care le implică ele în teologia dogmatică , în O, X (1958), 
nr.1, p. 23-60. 

- Idem, Premisele învățăturii creștine despre raportul 
dintre har și libertate, în O, XI (1959), nr. 1, p. 4-13. 

- Idem, Ortodoxie și Protestantism, în O, II (1950), nr. 3, 
p. 398-407. 

- Cotan, I., Problemele dogmatice ale Sinodului V 
Ecumenic (5 mai - 2 iunie 553), în ST, V (1953), nr. 5-6, p. 
320-325. 



30 

- Costache, Doru, Paradigma taborică, în „Știință și 
Teologie”, Edit. XXI: Eonul dogmatic, București, 2001. 

- Idem, Istoria recentă, actualitatea și perspectivele 
raporturilor între teologie și reprezentarea științifică, în 
„Știință și Teologie”, Edit. XXI: Eonul dogmatic, București, 
2001. 

- Idem, Viziunea teologiei ortodoxe asupra controversei 
creaționism-evoluționism, în „Teologie și Științe Naturale: În 
continuarea dialogului”, Edit. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 
2002. 

- Cristescu, Vasile, Cunoașterea de sine în filosofie și în 
creștinism-analiză comparată, în „Teologie și Viață”, VI 
(1996) nr. 1-6, p. 34-61. 

- Idem, Persoana în creștinism și filosofie. Analiză 
comparată, în „Teologie și Viață”, VIII (1998) nr. 1-4, p. 51-
95. 

- Idem, Aspecte antropologice în gândirea teologică 
apuseană și răsăriteană de astăzi, în O, 2006, nr. 1-2. 

- Stăniloae, Pr. Dumitru, Dinamica Creației în Biserică, în 
O, 1977, nr. 3-4. 

- Idem, Starea primordială a omului în cele trei confesiuni, 
în O, VIII (1956), nr. 3, p. 323-357. 

- Idem, Doctrina ortodoxă și catolică despre păcatul 
strămoșesc, în O, 1957, nr. 1. 

- Idem, Crearea și înnoirea Creațiunii în învățătura 
ortodoxă, în MMS, 1976, nr. 7-8, p. 467-477. 

- Idem, Creația ca dar și tainele Bisericii, în O, XXVIII 
(1976), nr. 1. 

- Idem, Sfânta Treime și creația lumii din iubire în timp, în 
MO, XXXVIII (1987), nr. 2, p. 41-70; nr. 3, p. 26-47. 

- Idem, Natură și har în teologia bizantină, în O, XXVI 
(1974), nr. 3, p. 392-439. 

 


	pag titlu
	CUPRINS
	rezumat IO ro

