UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” CONSTANTA
FACULTATEA DE TEOLOGIE
SCOALA DOCTORALA
SPECIALIZAREA: NOUL TESTAMNT

Hristos — calea catre Tatal si impreuna lucrator
cu crestinul pentru dobandirea imparatiei
cerurilor
-Rezumat-

Coordonator Stiintific:
I.P.S. Prof. Univ. Dr. Prorector Teodosie Petrescu

Doctorand,
Ichim Cristian

Constanta
2014

1



CUPRINS

INTODUCERE ......coiitininrensnnnenssensaecsanssessssssssssessasssassssssssssasssassssssassssssssssassssssas

CAPITOLUL I: HRISTOS - CHIPUL TATALUI SI CREAREA OMULUI
DUPA CHIPUL SFINTEI TREIML.......ccoeoseurenrsressessessessessessossssssssssans

e 1. Protoevanghelia—promisiune divina a mantuirii lumii de Mantuitorul ..........
e [.2. Profetii mesianice despre venirea in lume a Iui Mesia...........cccceveeveneennnes
e [.3. Intruparea Fiului lui Dumnezeu la plinirea vremii...........cccceeeeveeeciveeennennne.

CAPITOLUL II: FIULUI LUI DUMNEZEU DEVENIT, PRIN INTRUPARE SI
FIUL OMULUL ACTIVITATEA SA iN LUME

e IL1. Fiul Il descopera lumii pe Tatil...........cooevemeueeeeeeeeeeeeeeeeeeee e
e II.2. lisus Hristos doctorul trupurilor si al sufletelor, vindeca pe bolnavii si

TNVIC P& TNIOTEL.cuteeitientieeiieetee et et te et e it e bt e it e et e st e et e e s aeeenbeessteeabeassbeenbeesaseenaeeans
e IL.3. lisus Hristos, Dumnezeu si Om adevarat. Lucrarea Lui in lume este spre

iertarea pacatelor §i spre viata de VECT......ceevuieiiiiniiiiiieiieeiee e

CAPITOLUL III: RASCUMPARAREA OAMENILOR PRIN IISUS HRISTOS
ST JERTFA INCHINATA TATALUL...ucuovverreereneessssssessessessessessesssssssssssssessessesses
e [II.1. Iisus Hristos vine de buna voie spre patimi $1 MOarte...........ccecueeveerveenneenne
e [II.2. Rastignirea, Patimile, Moartea si ingroparea Domnului — Baza si garantie
a TASCUMPATATil TNHTEZIT OMNENIT L. uvveeeereeeireeeireeeireeeareesaeeesreeensaeeennreeesneesnnns
e IIL3. invierea Domnului - mirturie a biruintei vietii asupra mortii si a eliberarii

CElOr din robDIa 1AAUIUL. .. .ooeiiiiieeeee ettt e e e e e e

CAPITOLUL 1IV: ROADELE RASCUMPARARII INSUSITE DE
CREDINCIOSL....cuucvurrnsesrsnsnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses

e [IV.1. Instituirea Bisericii ca asezamant divino-uman al mantuirii si ca punte de

aur Intre Dumnezeu si om, care uneste pamantul si cerul...........ccccoeceiieniennn

15
34
42
69

83

97

108

125

134

143

157

164

176

195



e [IV.2. Nasterea si cresterea duhovniceasca, realizate exclusiv prin Biserica, prin
mijlocirea STINtElor TAINE. .........ccveirririeieiieieieietee ettt 213

e [IV.3. Viata In Hristos ca bazd a mantuirii si Indumnezeirii oamenilor - act ce

lumineaza calea spre TMPAratia CeUrilor.........cevvevreieirieieiiieieeeeetee e 223
Concluzii 254
Bibliografie generala 262

e Izvoare 262
e Scrieri Patristice............ 262
®  LUCHAT ueuccrerereeneesaenesasaessssssesssnssasnssssnsssssssssasssssssssssssassesnssssssnssssnssssssnssssnssssasnes 269
o Studii si articole.........ceererercrcenee. 282
®  DHCHONATC...ceruirenrecrrnnnnnssnnsssnsssssssssssnssssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssassssns 289
WX 0] 23y 290
Curriculum vitae 295
®  LiSti de PUDCALiiccceucerecrcecerensrsssssssnsnssssssssnsasssssssssasssssssssssssssasssssssassssssssnses 295
Declaratie de onestitate 297




Rezumat

Lucrarea de fatd se vrea a fi o exegeza dogmatico-neotestamentard a lucrarii Domnului
nostru lisus Hristos ,,Mijlocitor intre Dumnezeu si oameni” (Galateni 3, 19-20; I Timotei 2, 5;
Evrei 8, 6; 9, 15, 12-24) si a invataturilor Sale, in lume, cu privire la calea ce duce spre Tatal
Ceresc si spre dobandirea Imparitiei cerurilor, deoarece cunoasterea lui Dumnezeu si a lucrarilor
Sale se intemeiaza pe bunavointa Sa de a ni se descoperi El insusi ca fiinta absolut spirituala, pe
de-o parte, iar pe de altd parte, pe posibilitatea omului ca fiinta rationala de a intra in dialog, de a
vorbi cu Dumnezeu, ,,cdci Dumnezeu asa a iubit lumea, incat pe Fiul Sdu Cel Unul-Nascut L-a
dat, ca oricine crede in El sa nu piara, ci sa aiba viatd vesnica” (Ioan 3, 16). Caci, lisus Hristos
este Rascumparitorul intregii omenirii si tot El este poarta de intrare in Imparatia Tatalui ceresc,
Care L-a trimis pe Fiul Sau in lume spre rdscumpararea tuturor oamenilor. Nimeni nu vine la
Tatal, decat prin Fiul. Astfel, pentru a intelege bine acest aspect si pentru a putea patrunde tainele
ascunse si nestiute de multi dintre noi, ne-am ales aceasta lucrare ,,Hristos — calea catre Tatal si
impreund lucritor cu crestinul pentru dobandirea impéaratiei cerurilor”, propunandu-ne,
bineinteles, a patrunde tainele lui Dumnezeu prin iubire si trdire, asa cum ne invata Sfinta
Scriptura si Sfintii Parinti, caci pentru a-L cunoaste pe Dumnezeu si a intra in dialog cu El,
trebuie sa-L iubesti, sa-L simti si sa-L trdiesti cu toata fiinta (Evrei 7, 25). Stim ca, cunoasterea
lui Dumnezeu nu este usoara, dar nu este nici imposibild, deoarece: pentru a-L cunoaste pe
Dumnezeu, a-L simti si a-L trdi, crestinul trebuie doar sa urmeze lui Hristos, asa cum Sfintii
Apostoli au urmat lui Hrisots si au dus cuvantul Evangheliei in intreaga lume ,,Mergand Invatati
toate neamurile, botezdndu-le in numele Tatalui si al Fiului si al Sfantului Duh” (Matei 28, 19).

Dumnezeu ne vorbeste prin lucrarile providentei Sale si prin influenta Duhului Sau
asupra inimii. In diferite imprejurari si situatii din viata noastrd, in schimbarile ce se produc
zilnic in jurul nostru, noi putem gdsi Invatituri pretioase numai dacd inimile noastre vor fi
deschise ca sa le priceapd. Psalmistul, infatisand lucrarile providentei lui Dumnezeu spune ca
”Bundtatea Domnului umple pdmantul. Cine este intelept, sd ia seama la aceste lucruri si sa fie
cu luare aminte la bunatatile Domnului” (Psalmul 33, 5; 107, 43). De asemeni, Dumnezeu ne
vorbeste prin Cuvantul Sau. Aici noi avem, in modul cel mai clar descoperirea caracterului Sau
divino-uman, a modului in care Se ocupd de oameni, dar mai ales, marea lucrare de mantuire

infaptuitd de Fiul Sau pentru noi prin jertfa Sa de pe cruce, din marea iubire a lui Dumnezeu

4



pentru creatie, pentru creaturd. Aici ne este infatisata istoria patriarhilor si a profetilor cum si a
altor barbati sfinti din vechime. Acestia erau oameni “supusi acelorasi sldbiciuni ca si noi”
(Tacob 5, 17). In Cuvantul Sau vedem cum ei se luptau cu descurajarile, asemenea noud, si totusi
cum au prins iardsi curaj si au ajuns biruitori prin harul lui Dumnezeu. Vazand toate acestea,
suntem ncurajati in alergarea noastra dupa neprihdnire. Cand citim despre minunatele experiente
harazite lor, despre lumina, dragostea si binecuvantarea de care s-au bucurat si despre lucrarea pe
care au facut-o prin harul care le-a fost dat, Duhul care i-a inspirat pe ei aprinde si in noi flacara
unei dorinte sfinte de a fi asemenea lor in alergarea noastra dupa Dumnezeu, asemenea lor.

Omul a fost adus la existentd in urma tuturor creaturilor pentru ca el reprezinta o intregire
a acestora si pentru ca uneste in sine lumea materiald cu cea spirituald. Omul este slujitorul lui
Dumnezeu pe pamant si purtdtorul de cuvant al intregii creatii in fata lui Dumnezeu. El este
solidar cu intreaga creatie si responsabil, intr-un fel, de ea, in fata lui Dumnezeu. Omul este
constituit, asadar, din trup si suflet, ca fiinta spirituala in trup. Prin trupul material, omul se simte
legat de pamant, si de toate fapturile de pe pamant. El este conditia vietuirii omului pe pamant, in
timp si spatiu. Sufletul provine de la Dumnezeu prin creatie (Facerea 2, 7) ,,Facutu-s-a omul cel
dintai, Adam ca suflet viu” (I Corinteni 15, 45), nu prin emanatie, prin el omul stind in legatura
cu Dumnezeu si cu lumea spirituala.

Domnul nostru lisus Hristos, S-a Intrupat in chip de om, luand firea noastrd umana ,,Ci S-
a desertat pe Sine, chip de rob luand, facandu-Se asemenea oamenilor” (Filipeni 2, 7), Dumnezeu
fiind, spre a ne ridica pe noi din pacatul pierzarii si a ne darui din nou posibilitatea de a intra in
Imparitia Sa cea vesnicd si fericitd, a luminii dumnezeiesti si a fericirii vesnice. Omul, creat
dupa chipul lui Dumnezeu, tinde mereu catre dumnezeire si catre fericirea cea vesnicd. Omul
fiind creat dupa chipul lui Dumnezeu, numai Fiul putea si-si asume aceasta calitate, facandu-se
Fiul Omului si ,,sa marturiseasca toatd limba ca Domn este lisus Hristos, intru slava lui
Dumnezeu-Tatal” (Filipeni 2, 11). Asftel, cunoasterea lui Dumnezeu este obiectiva si sigurd
pentru ca vine de la Dumnezeu; se ajunge la ea prin credinta la care se adauga trdirea ei prin
asceza si iubire ,viata vesnica aceasta este: ca sa Te cunoascd pe Tine, Unul adevaratul
Dumnezeu, si pe lisus Hristos pe Care Tu L-ai trimis” (Ioan 17, 3).

Multe sunt cdile prin care Dumnezeu cauta sd ni Se facad cunoscut si sd ne aduca astfel in
comuniune cu El. Natura vorbeste fara incetare priceperii, Intelegerii noastre. Inima care se

deschide larg va fi impresionata de dragostea si slava lui Dumnezeu, asa cum sunt ele



descoperite 1n lucrarile mainilor Sale. Urechea care se pleaca sa asculte poate auzi si intelege
cele ce Dumnezeu ne transmite prin lucrurile din naturd. Campiile cele verzi, arborii cei inalti,
mugurii si florile, norii cei trecatori, picurii de ploaie, murmurul paraielor, stralucirea boltii
ceresti: toate acestea vorbesc inimilor noastre si ne invitd sa-L recunoastem pe Cel care a facut
toate aceste lucruri.

Mantuitorul nostru legd pretioasele Sale invataturi de lucrurile din natura. Copacii,
pasarile, florile din vai, dealurile, lacurile si cerurile frumoase, ca si intamplarile si imprejurarile
vietii de fiecare zi, toate erau puse in legatura cu cuvantul adevarului pentru ca astfel, invataturile
Sale sa poata fi mereu vii in minte, chiar in mijlocul grijilor si preocuparilor vietii.

Dumnezeu ar dori ca fiii Sai sa aprecieze lucrdrile Sale si sa-si gaseasca placerea In
frumusetea simpla si linistitoare cu care El a impodobit cdminul nostru pamantesc. El este un
iubitor al frumosului si, ar dori, ca noi sd cultivim curdtia si simplitatea, acest farmec tacut al
florilor. Domnul lisus Hristos spune despre Scripturile Vechiului Testament, si cu atdt mai mult
este aceasta valabil pentru cele ale Noului Testament: ca “ele marturisesc despre Mine” (loan 5,
39), Rascumparatorul, Cel spre care sunt indreptate toate sperantele noastre privind viata
vesnica. Dar, intreaga Sfanta Scriptura ne vorbeste despre Hristos, chiar de la creatie, cdci “nimic
din ce a fost facut, n-a fost facut fard EI” (Ioan 1, 3), si pana la fagaduinta cea mai de pe urma:
’1atd Eu vin curdnd” (Apocalipsa 22, 12), noi citim lucrarile Sale si ascultdim vocea Sa. Cu cat
dorim sd cunoastem mai bine pe Mantuitorul, trebuie sa citim Sfanta Scripturd, caci ea vorbeste
despre El.

Umple-ti inima cu Cuvantul lui Dumnezeu! El este apa vie care stinge setea ta arzatoare.
El este painea vie venitd din cer. Domnul Hristos spune: ”Daca nu mancati trupul Fiului Omului
si dacd nu beti sangele Lui, n-aveti viatd in voi insiva” (Ioan 6, 53). Si, El se explica spunand:
”Cuvintele pe care vi le-am spus Eu sunt duh si viata” (Ioan 6, 54). Trupurile noastre sunt hranite
prin ceea ce mancam si bem; si asa cum stau lucrurile In domeniul natural, tot asa este si in cel
spiritual. Lucrurile la care meditdm vor da tonul si putere vietii noastre spirituale. Cand fiinta ta
se desfatd la privirea frumusetii pline de atractie a pamantului, gandeste-te la Noul Pamant, care
niciodata nu va mai cunoaste atmosfera inabusitoare a pacatului si mortii si unde fata naturii nu
va mai purta deloc umbra blestemului. Lasa ca imaginatia sa-ti infatiseze caminul celor mantuiti
si nu uita cd el va fi mult mai maret decat poate cea mai stralucita imaginatie si si-1 inchipuie. In

diferitele daruri pe care Dumnezeu le-a asezat in natura, noi nu putem vedea decat cea mai slaba



licarire a slavei Sale. Caci este scris: ”Lucruri pe care ochiul nu le-a vazut, urechea nu le-a auzit,
si la inima omului nu s-au suit, asa sunt lucrurile, pe care le-a pregatit Dumnezeu pentru cei ce-L
iubesc” (I Corinteni 2, 9).

Ultima dintre fapturile lui Dumnezeu si totodata cea mai de seama dintre ele este omul,
prin care Dumnezeu incheie si incoroneaza intreaga creatie. Prin natura si demnitatea sa, omul se
deosebeste de toate fapturile pamantesti, fiind insa legat de ele, dupa cum este legat si de lumea
spirituald. Desi creat ultimul, omul ocupa o pozitie unica in aceastd lume, adica locul de mijloc
intre lumea spirituald i cea materiala: celei dintai 11 apartine cu sufletul sdu, iar celei din urma,
cu trupul sau. El este punctul de intretdiere intre cele doua lumi si o sinteza totodatd a acestora,
este un rezumat si o reprezentare In mic a lumii celei mari (macrososmosul), adica este un
microcosmos.

Cartea Facerii descrie creatia omului astfel: ,,Si a zis Dumnezeu: Sa facem pe om dupa
chipul si asemanarea Noastra, ca sa stapaneascd pestii marii, pasarile cerului, animalele
domestice, toate vietatile ce se tarasc pe pamant si tot pamantul! Si a facut Dumnezeu pe om
dupa chipul Sau; dupa chipul lui Dumnezeu 1-a facut; a facut barbat si femeie. Si Dumnezeu i-a
binecuvantat zicand: Fiti rodnici si va inmultiti si umpleti pamantul si-1 stdpaniti” (Facerea 1, 26-
28).

Dupa cuvintele Sfintei Scripturi, a fost format mai intai trupul omului din tarand, si apoi a
fost creat sufletul prin suflare dumnezeiasca. Dar, de aici nu trebuie sd ne inchipuim, dupd sensul
literal al cuvintelor Scripturii, ca in creatia omului au fost doua acte separate si sucesive, creatia
trupului §i apoi creatia sufletului, ci un singur act creator sau o creatie simultand a trupului si a
sufletului. Céaci numai asa se pastreazd neatinse atotputernicia si intelepciunea lui Dumnezeu si
unitatea fiintiala a omului. Ceea ce vrea sa exprime aici Sfanta Scriptura ,,Atunci, ludnd Domnul
Dumnezeu tarana din pdmant, I-a facut pe om si a suflat in fata lui suflare de viata si s-a facut omul
fiintd vie ” (Facerea 2, 7), nu este succesiunea celor doud elemente, ci ideea ca omul a fost creat
printr-un act creator special, cu trup si suflet deodatd. Deci, daca este gresita ideea credrii sufletului
in urma trupului, nu mai putin gresitd este si conceptia dupa care sufletul a fost creat inaintea
trupului (preexistentialismul). Sinodul V Ecumenic (553) a respins conceptia lui Origen despre
preexistenta sufletului, invatand despre creatia simultana a sufletului si a trupului.

Lucrarea mantuirii este tema asupra careia ingerii doresc sd priveascd, s-0 cunoasca; ea va

constitui stiinta si cantul celor mantuiti de-a lungul veacurilor nesfarsite. Nu este oare vrednic sa



cugetam profund la ea si sd o studiem acum cu multd luare aminte? Iubirea si mila infinita a
Domnului Hristos, sacrificiul pe care 1-a facut in favoarea noastra cer din partea noastra cea mai
serioasa si mai solemnd cugetare. Sa stdruim mai mult asupra lucrarii Domnului nostru lisus
Hristos si sd meditdm mai mult, a Aceluia care a venit sd mantuiasca pe poporul Lui de pacatele
sale. Cand contempldm 1n acest fel marile teme ale cerului, credinta si iubirea noastrd vor deveni
mai puternice, iar rugaciunile noastre vor fi tot mai mult ascultate de Dumnezeu, pentru faptul ca
ele vor fi mai mult si tot mai mult pline de credinta si iubire. Va fi atunci o mai statornica
incredere in Domnul Hristos si o experientd zilnica si vie a puterii Sale de a méntui Tn mod
desavarsit pe toti aceia care vin la Dumnezeu prin El

Daca vom voi sa ascultam, atunci lucrurile create de Dumnezeu ne vor invata lectiile
pretioase ale ascultarii si increderii. De la stele, care in drumul lor fard urme prin spatiu isi
urmeaza de veacuri cursul randuit lor, pand la cea mai mica particuld, toate lucrurile din natura
ascultd de vointa Creatorului. Iar, Dumnezeu Se ingrijeste de toate si sustine tot ceea ce El a
creat. El, care sustine lumile nenumarate in imensitatea spatiului, Se Ingrijeste, In acelasi timp,
de nevoile vrabiutei care-si ciripeste fard teamad modestul sdu cantec. Cand oamenii pornesc la
istovitoarea lor munca zilnicd, ca si atunci cand se pleacd in rugiciune, cand se culca seara, sau
cand se scoala dimineata, sau cand cel sarac isi strAnge copiii 1n jurul mesei lui sdracacioase, si
unii si altii sunt in atentia veghetoare a Tatalui nostru ceresc. Nu se varsd nici o lacrima fard ca
Dumnezeu sa nu fi luat cunostinta de ea. Nu exista zambet pe care El sa nu-1 fi vazut.

Nu trebuie sd@ primim invataturile nici unui om drept Invataturi ale Sfintelor Scripturi, ci
personal trebuie sd studiem Cuvantul lui Dumnezeu. Daca vom ingadui altora sa gandeasca
pentru noi, atunci vom ajunge sd avem numai niste energii intelectuale slabe, schiloade si
capacitati cu totul reduse. Puterile nobile ale mintii pot fi asa de puternice datorita lipsei de
preocupare cu acele subiecte vrednice de atentia lor incat isi pierd puterea de a sesiza
insemndtatea profundd a Cuvantului lui Dumnezeu. Puterea intelectuald se va dezvolta daca ea
este folosita spre a intelege legatura dintre subiectele Sfintelor Scripturi, spre a compara text cu
text si lucrurile spirituale cu lucrurile spirituale.

Nimic nu este mai puternic pentru intarirea intelectului ca studierea Scripturilor. Pentru
dezvoltarea noastra spirituald nici o alta carte nu este asa de puternica ca sd inalte gandurile si sa
dea putere facultdtilor intelectuale ca adevarurile vaste si Tnnobilatoare ale Sfintelor Scripturi.

Doar astfel, Il putem cunoaste pe Dumnezeu si doar astfel putem vedea marea Lui iubire



manifestatd catre noi. Daca Cuvantul lui Dumnezeu ar fi studiat asa cum ar trebui sa fie, atunci
oamenii ar avea vederi atat de largi, caractere atat de nobile si statornice cum rar se vad in zilele
noastre.

Noi, nu putem obtine intelepciunea cereasca si nu putem cunoaste pe Dumnezeu, fara o
cercetare serioasa si fara un studiu Insotit de rugaciune si de iubire. Trebuie sd cercetam totul cu
grijd, reflectdnd asupra cunoasterii divine, numai cu multd rugéaciune si cu multa iubire, doar asa
vom ajunge a-L cunoaste pe Dumnezeu din interiorul nostru si astfel vom primi rasplatd din
belsug. Dupd cum minerul descopera filoanele de metal pretios ascunse in sanul pamantului, tot
astfel cel care cerceteaza cu perseverenta Cuvantul lui Dumnezeu, ca dupa o comoara ascunsa,
va gasi adevdruri de o mare valoare, adevaruri ce sunt ascunse de vederea cercetitorului
neglijent. Cuvintele inspiratiei divine, bine cumpanite in inima vor fi asemenea unor paraie
curgand din Izvorul vietii si numai asa adevaratul crestin Il va putea cunoaste pe Dumnezeu si
Acesta va face mult rod in inima lui, caci mare este iubirea Acestui Izvor al Vietii.

Duhul Sfant 1nalta si preamareste pe Mantuitorul. Este lucrarea Lui aceea de a prezenta
pe Hristos, curdtia neprihanirii Lui si mantuirea cea mare pe care o avem prin El. Hristos spune:
”El Ma va proslavi, pentru cd va lua din ce este al Meu si va va descoperi” (Ioan 16, 14). Duhul
Adevarului este singurul invatator eficient al adevarului divin. Cat de mult trebuie ca pretuieste
Dumnezeu neamul omenesc, ca a dat pe unicul Sdu Fiu sa moara pentru noi si apoi a imputernicit
pe Duhul Sau Sfant si fie Invatatorul si Calduzitorul permanent al celui credincios!

Daca noi am crede acestea pe deplin, atunci toate ingrijordrile noastre neintemeiate ar
disparea. Viata noastra n-ar mai fi plind de dezamdgiri, asa cum este acum; caci orice lucru, mare
sau mic, ar fi asezat Tn mainile lui Dumnezeu, care nu este nici pus in incurcaturd de multimea
grijilor si nici coplesit de greutatea lor. Ne-am bucura atunci de o pace launtrica de care multi au
fost straini.

Poetii si naturalistii au spus multe lucruri despre naturd, despre cunoasterea si despre
iubirea lui Dumnezeu, dar crestinismul este acela care se bucurd pe deplin de frumusetea
pamantului de cunoasterea lui Dumnezeu cea adevdratad, dar si de iubirea cea mai presus de
iubire, si o apreciazd la inalta e1 valoare, pentru ca el recunoaste in toate lucrarea mainilor lui
Dumnezeu si vede iubirea Lui si in floare si in copac si In om, cununa creatiei Sale. Nimeni nu
poate intelege deplin insemnatatea dealurilor, a vailor, a raului, a marii, a omului, daca nu le

priveste ca o expresie a iubirii lui Dumnezeu fatd de om. In timp ce cugetdm la desdvarsirea



Mantuitorului nostru, vom dori sa fim cu totul transformati si retnnoiti dupd chipul Sau curat.
Sufletul nostru va inseta si va flamanzi dupa asemanarea cu Cel pe care-L adoram.

Sfanta Scripturd n-a fost scrisd numai pentru cei invatati; dimpotriva, ea a fost destinata
oamenilor de rand. Marile adevaruri necesare pentru mantuirea noastrd ne sunt prezentate tot asa
de clar ca si lumina zilei; nimeni deci, nu va fi dus in ratacire si nu va pierde cararea, cu exceptia
celor care urmeaza propria lor judecata in loc sd urmeze vointa lui Dumnezeu, care este asa de
clar descoperitd in Cuvantul Sau. Astfel, despre cele doud elemente constitutive ale naturii
omenesti ne vorbeste Sfanta Scripturd nu numai in descrierea creatiei, ci si in multe alte locuri,
natura spirtuala a omului fiind numita uneori suflet, alteori spirit (psyche, respectiv pneuma).
Sufletele celor raposati sunt numite deopotriva si spirite sau duhuri, iar despre cei care mor, se
spune ca iese de la ei spiritul, duhul sau sufletul ,,Si-a dat duhul” (Matei 27, 50). Mantuitorul
spune ntr-un loc ca ,,isi pune viata pentru oile Sale” (Ioan 10, 15), iar in altul, ca ,,isi da duhul”
(Luca 23, 46). Deci, spirit sau duh si suflet sunt numai termeni diferifi care exprima aceeasi
realitate din om, anume principiul de viata. Caracterul dihotomic al naturii omenesti este afirmat
cu claritate, Dumnezeu fiind creator si al trupului si al sufletului, din care este alcatuit omul, iar
om nu este trupul singur si nici sufletul singur, ci omul consta din suflet si trup, amandoua fiind
un tot.

Invocand textele din I Tesaloniceni 5, 23 ,,insusi Dumnezeul pacii si va sfinteascd pe voi
desavarsit si intreg duhul vostru, si sufletul si trupul sa se pazeasca” si Evrei 4, 12 ,,Caci cuvantul
lui Dumnezeu e viu si lucrdtor si mai ascutit decat orice sabie cu doud tdisui, si patrunde pana la
despartitura sufletului si duhului” si sprijinindu-se pe filosofia Iui Platon si Plotin privind fiinta
omului, apolinaristii, precum si unii teologi protestanti sustin o conceptie trihotomistd despre
natura omului, care, spun ei, se compune din trei elemente: trup, suflet si spirit. In aceste texte,
numai aparent se vorbeste despre trei elemente componente ale naturii umane. In realitate insa,
sufletul si spiritul nu sunt doua realitati separate intre ele, astfel incat s conduca la o constitutie
trihotomicd a omului, ci doud functii ale aceleasi naturi spirituale a omului, sufletul fiind puterea
vietii organice, iar spiritul puterea vietii spirituale.

Constitutia dihotomicd a omului este afirmatd pretutindeni in Sfanta Scripturd, iar
Mantuitorul vorbeste atat despre trupul omului, cat si despre sufletul lui. Omul care duce o viata
in duhul lui Hristos este un om spiritual, iar cel care se leagd de lumea aceasta devine om

trupesc. In conceptia crestind, sufletul este o substantd reald, imateriald, rationald, vie si

10



nemuritoare. Mantuitorul spune ca sufletul nu poate fi ucis precum trupul (Matei 10, 28), caci
trupul este slab, iar spiritul puternic, imaterial, cu care Dumnezeu a inzestrat pe om.

Omul este superior celorlalte vietuitoare nu numai prin suflet, ci si prin trupul sau. Trupul a
fost creat cu o menire deosebitd, de a fi purtatorul unei vieti spirituale; desi inferior sufletului,
trupul nu este un reflex sau o umbra a sufletului si nici o inchisoare a lui, cum sustine
platonismul, ci element de origine dumnezeiasca, ca si sufletul. Daca Hristos a primit sa se
intrupeze, inseamnd ca trupul participd la mantuire si cd legatura dintre suflet si trup este o
unitate indisolubila. Este evident ca unirea intre suflet si trup, in unitatea persoanei umane, este o
taind deosebita pentru intelegerea umana. Inserarea spiritului in natura materiala este atat de
intima, incat elementul spiritual uman nu poate fi conceput ca spirit pur, ci de la inceput trebuie
inteles ca spirit Intrupat sau ca trup cu radacini in spirit. Omul este capabil de simtire si de
cunoastere prin simturi, care pastreaza insa si manifestd constiinfa de sine, libertatea si puterea
miscarii sale prin trecerea timpului. Astfel, omul are posibilitatea unui mod de existentd dupa
propria-i vointa, intrucat constiinta are trupul participant la actele de cunoastere si de miscare ale
spiritului.

Trupul in intregimea lui este de o sensibilitate nesfarsit de complexa datorita sufletului. in
el este perceputa de om toata vibratia lumii, precum tot prin el se exprima relatia complexa a
persoanei umane cu lumea. Trupul nu e rau prin natura sa, nu el este cauza pacatului si a relelor
care bantuie viata omului. Fara sa fie rau in sine, trupul e totusi supus pacatului. De unde provine
aceasta? Sfintii Parinti i-au identificat izvorul in neascultarea omului fatd de voia lui Dumnezeu.
Sufletul pacdtos a tras si trupul in mocirla pacatului. Posibilitatea Intaririi trupului este data prin
fuziunea acestuia cu sufletul, prin unitatea sintetica a fiintrii sufletesti si trupesti a omului. Omul
constituie o unitate corporal - spirituald, in Intelesul ca nici unul dintre aceste elemente nu poate
lipsi fara ca omul sa inceteze de a fi om. Daca omul e o ,,unitate sintetica”, urmeaza ca binele
facut nu e numai al sufletului, ci si al trupului si tot asa, raul savarsit e al sufletului, dar si al
trupului. Raspunzétor de cele savarsite, fie bune, fie rele, e omul intreg, suflet si trup, fiindca
omul intreg le realizeaza. Sfintii Parinti fac distinctie intre trupul ca element constitutiv al omului
si trupul ca unealtd a pacatului.

Calitatea de chip al lui Dumnezeu impune omului datoria de a-si conforma viata cu
Dumnezeu. Omul este menit sd ajunga la asemanarea cu Dumnezeu prin raménerea voluntara in

bine, prin dobéandirea virtutilor, prin conclucrarea libera cu harul divin necreat. Cu toate ca trupul

11



se poate impotrivi sufletului, totusi numai in unire se pot savarsi fapte bune. Sufletul poate sa-si
pastreze libertatea, nedevenind rob al trupului, dar poate face din el fie necuratire, fie templu al
lui Dumnezeu. Trupul poate fi transfigurat de puterea Duhului Sfant, asa cum harul divin poate
transfigura materia.

Omul are o pozitie speciala si 0 menire nu numai fatd de natura din care este luat trupul
sdu, ci si in raport cu Dumnezeu si cu sine insusi. In raport cu Dumnezeu, pozitia si misiunea
omului se determind in legdturd cu scopul creatiei In general. Menirea omului constd in
cunoasterea si iubirea lui Dumnezeu, in preamarirea Lui, in comuniunea tot mai stransa cu
Dumnezeu. In raport cu sine insusi, misiunea omului consti in a se dezvolta si desavarsi
neincetat, realizdnd prin practica virtutii, ajutat de harul lui Dumnezeu, aseménarea tot mai
deplind cu Dumnezeu. In raport cu natura si cu intreaga creatie, misiunea omului consta in a fi
purtatorul de cuvant al lumii in fata lui Dumnezeu si reprezentantul lui Dumnezeu in ea, stapanul
ei, din putera lui Dumnezeu, spre a o duce si pe ea la desavarsire.

Cand se vorbeste de om, in crestinismul rasaritean se are in vedere calitatea acestuia de
persoana, chip al lui Dumnezeu, in care opozitia dintre suflet si trup isi pierde sensul, disparand
in unitatea chipului.

Lucrarea noastrd ,,Hristos — calea citre Tatal si impreuna lucritor cu crestinul pentru
dobandirea imparaitiei cerurilor” va fi structurata in patru capitole si mai multe subcapitole, in
care vom dezvolta si cerceta urmatoarele teme:

Capitolul I ,,Hristos chipul Tatalui si crearea omului dupa chipul Sfintei Treimi”, vom
pleca de la prima vestire a venirii unui Rascpumparator in lume ,,Dusmanie voi pune intre tine si
femeie, intre sdmanta ta si samanta ei; ceasta iti va zdrobi capul, iar tu 1i vei intepa calcaiul”
(Facere 3, 15), imediat dupd caderea protoparintilor nostrit Adam si Eva in pacat. Aceasta vestire
numitd ,,protoevanghelie”, este cea care ne aratd intrezarirea venirii lui Hristos in lume, Fiul lui
Dumnezeu, care va zdrobi capul sarpelui ,,Dusmanie voi pune intre tine si femeie, intre simanta
ta si samanta ei; aceasta iti va zdrobi capul, iar tu ii vei intepa célcaiul” (Facerea 3, 15), si va face
sa rasara samanta dreptdtii divine pe pdmant, din pantecele unei Fecioare curare. Acest fapt este
vestit de proorocii mari $i mici ai Vechiului Testament (Isaia cap. 42, 50, 52, 53; Ieremia cap. 31;
Iezechiel cap. 34, 37) si de stigarile lor catre poporul ales ce umbla in intuneric, ardtand acestia

toate cele cu privire la Intruparea Domnului la plinirea vremii, misiunea Sa in lume, dar si

12



Patimile, Moartea, Invierea Sa si Iniltarea Sa la cer. Toate sunt vestite de prorocii Vechiului
Testament cu lux si amanunte.

In capitolul al Il-lea , Fiul lui Dumnezeu devenit Fiul Omului prin intrupare si
activitatea Sa in lume”, vom dezvolta in cercetarea noastra modul in care Tatal Il descoperi pe
Fiul Sau in lume, precum si modul cum Domnul nostru lisus Hristos ii vindeca pe cei bolnavi si
ii cheama pe toti cei morti - sufleteste - la viata cea vesnicd si fericita. lertdndu-le pacatele
tuturor celor ce 1l vor urma, prin Patimile, Rastignirea si Invirea Sa din morti, Hristos Fiul lui
Dumnezeu Cel Rastignit si Inviat, {i va conduce pe toti oameni spre Imparitia Tatilui, o
Imparitie fara de sfarsit, o Imparitie a jubirii si a armoniei vesnice, o Imparatie a desavarsirii.

Capitolul al IlI-lea ,,Rascumpéirarea oamenilor prin lisus Hristos si jertfa Sa inchinata
Tatalui” vine sa sustind cele aratate in capitolul anterior scotand in evidentd de data aceasta
faptul ca lisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu, vine la patima si la rastignire de bunavoie, ascultand
si indeplinind porunca Celui ce L-a trimis; cici Patimile, Ristignirea si Ingroparea sunt momente
riscumpdritoare pentru intreaga omenire; iar Invierea Domnului a biruit moartea si a golit iadul
de dreptii lui Dumnezeu ce locuiau in Intuneric, este un moment crucial pentru intreaga omenire
din toate timpurile si locurile.

In ultimul capitol al IV-lea ,Roadele riscumpiririi insusite de credinciosi” vom
dezvolta si vom ardta actele prin care fiecare credincios in parte, dar si Tn comunitate se poate
mantui, dar nu in afara Bisericii, ci in Biserica, care este asezamantul mantuirii noastre si punte
de trecere intre Dumnezeu si oameni. Toate aceste roade si practicarea virtutiilor in viata
fiecaruia, crestinul le poate primi numai prin Sfintele Taine care sunt ,,de viatd facatoare” si calea
spre Parintele ceresc. Indeplinind si trdind dupa poruncile lui Dumnezeu, crestinul se face partas
la bucuria si dragostea Tatilui ceresc si astfel se va anticipa Imparatia cerurilor pentru cei ce
respecti si 1l iubesc pe Dumnezeu cu sufletul si cu inima curate.

Mantuitorul nostru lisus Hristos, Care este Calea, Adevarul si Viata, S-a desertat pe Sine
de cele deumnezeiesti, nedepartandu-se de ele, si a luat chip de om, luand asupra Sa firea noastra
cea umana (Filipeni 2, 7), Dumnezeu fiind, spre a ne ridica pe noi din pacatul pierzarii si a ne
dirui din nou posibilitatea de a intra in Imparitia Sa cea vesnicd si fericiti, a luminii
dumnezeiesti si a fericirii vesnice. Omul, creat dupa chipul lui Dumnezeu, tinde mereu catre
dumnezeire si catre fericirea cea vesnica, incd din urma pacatului stramosilor nostri Adam si

Eva, acesta era cdzut in cel mai Intunecat lant al pacatului, caci legatura fatd catre fatd cu

13



Dumnezeu s-a rupt si firea s-a pervertit, iar pentru aceasta era nevoie de rascumpararea omului
din pacat, acest lucru fiind posibil doar de una din persoanele Sfintei Treimi. lar aceasta persona
nu se putea fi decat Fiul, cdci El este chipul Tatdlui, iar omul fiind creat dupa chipul lui
Dumnezeu, numai Fiul putea sa-si asume aceastd calitate, facindu-se Fiul Omului si ,,sa
marturiseasca toata limba ca Domn este lisus Hristos, intru slava lui Dumnezeu-Tatal” (Filipeni
2, 11). Asftel, cunoasterea lui Dumnezeu este obiectiva si sigura pentru ca vine de la Dumnezeu;
se ajunge la ea prin credintd la care se adauga trairea ei prin asceza si iubire ,,viata vesnica
aceasta este: ca sa Te cunoasca pe Tine, Unul adevaratul Dumnezeu, si pe lisus Hristos pe Care
Tu L-ai trimis” (Ioan 17, 3).

Lucrarea mantuitoare a lui Hristos se indreapta spre firea Sa omeneasca, pe care o umple
de dumnezeirea Lui si o elibereazd de afectele, patimi, moarte si consecintele pacatului
stramosesc. Aceasta constituie aspectul ontologic al rascumpararii. Luand firea noastra
omeneasca si fiind intru totul asemenea noua afara de pacat (Filipeni 2, 7; Evrei 2, 7, 9), deci
Dumnezeu adevarat si om adevdrat, Hristos 1si indreapta lucrarea Sa mantuitoare spre noi toti,
din toate timpurile si locurile, de la Adam pana la sfarsitul veacurilor, ca pe toti sd ne mantuiasca
prin participarea la dumnezeirea manifestatd in puterea pe care ne-o transmite prin firea Lui
umana. Si astfel, prin firea umana asumata, Hristos recapituleaza in Sine pe toti, pentru ca pe toti
oamenii sa-i elibereze din robia pacatului si a mortii, impacandu-i cu Dumnezeu si innoindu-i.
Dar nu numai atat. Hristos recapituleaza intreaga creatie, fiindca si ea a suferit de pe urma caderii
lui Adam, uratindu-si chipul si imputinandu-si existenta (Facerea 2, 17-19), ca s-o refaca si s-o
inalte pe o treapta superioard de existentd. Avand o pozitie speciald i o menire nu numai fata de
natura din care este luat trupul sdu, ci si In raport cu Dumnezeu si cu sine insusi, omul, are
misiunea de a indeplini scopul pentru care e fost creat si anume, preamarirea lui Dumnezeu.
Deci, menirea omului constd in cunoasterea si iubirea lui Dumnezeu, in preamarirea Lui, in
comuniunea tot mai stransd cu Dumnezeu. Deci, in raport cu sine insusi, misiunea omului consta
in a se dezvolta si desavarsi neincetat, realizand practica virtutiilor crestine in viata sa, ajutat
fiind de harul lui Dumnezeu, si ajungand la asemanarea tot mai deplind cu Dumnezeu. lar in
raport cu natura $i cu intreaga creatie, misiunea omului constd in a fi purtatorul de cuvant al
lumii in fata lui Dumnezeu si reprezentantul lui Dumnezeu in ea, stipanul ei, din putera lui

Dumnezeu, spre a o duce si pe ea la desavarsire.

14



Modul cel mai clar, in descoperirea lui Dumnezeu este marea lucrare de mantuire
infaptuita de Fiul Sau pentru noi prin jertfa Sa de pe cruce, se vede din marea iubire a lui
Dumnezeu pentru creatie, pentru creaturd. Nu trebuie sd primim invataturile nici unui om drept
invataturi ale Sfintelor Scripturi, ci personal trebuie sa studiem Cuvantul lui Dumnezeu. Daca
vom ingadui altora sd gandeasca pentru noi, atunci vom ajunge sd avem numai histe energii
intelectuale slabe, schiloade si capacitati cu totul reduse. Puterile nobile ale mintii pot fi asa de
puternicite datoritd lipsei de preocupare cu acele subiecte vrednice de atentia lor incat isi pierd
puterea de a sesiza insemnatatea profunda a Cuvantului lui Dumnezeu. Puterea intelectuala se va
dezvolta daca ea este folositd spre a Intelege legatura dintre subiectele Sfintelor Scripturi, spre a
compara text cu text si lucrurile spirituale cu lucrurile spirituale.

Nimic nu este mai puternic pentru intarirea intelectului ca studierea Scripturilor. Pentru
dezvoltarea noastra spirituald nici o alta carte nu este asa de puternica ca sa inalte gandurile si sa
dea putere facultdtilor intelectuale ca adevarurile vaste si Tnnobilatoare ale Sfintelor Scripturi.
Doar astfel, Il putem cunoaste pe Dumnezeu si doar astfel putem vedea marea Lui iubire
manifestatd catre noi. Dacd, Cuvantul lui Dumnezeu ar fi studiat asa cum ar trebui sa fie, atunci
oamenii ar avea vederi atat de largi, caractere atat de nobile si statornice cum rar se vad in zilele
noastre.

Cercetarea noastra Hristos Calea catre Tatal si impreuna lucrator cu crestinul pentru
dobdndirea Impardtiei cerurilor, vine sa intregeasca studiile teologice cu privire la faptul ci
Hristos este ,,Calea Adevarul si Viata”, fapt ce este revelat de Dumnezeu inca de la Facere (3,
15), ce reprezintd prima vestire a venirii unui Rascpumpardtor in lume, imediat dupa caderea
protoparintilor nostrii Adam si Eva in pacat. Aceasta vestire numita ,,protoevanghelie”, este cea
care ne aratd intrezarirea venirii lui Hristos in lume, Fiul lui Dumnezeu, care va zdrobi capul
sarpelui ,,Dusmanie voi pune intre tine si femeie, intre sdmanta ta si sdmanta ei; aceasta iti va
zdrobi capul, iar tu i vei intepa calcaiul” (Facere 3, 15), si va face sa rasard sdmanta dreptatii
divine pe pamant, din pantecele unei Fecioare curate. Fapt este vestit de proorocii Vechiului
Testament (Isaia cap. 42, 50, 52, 53; leremia cap. 31; lezechiel cap. 34, 37) si de stigarile lor
catre poporul ales ce umbla In intuneric. Acestia ardtd toate cele cu privire la Intruparea
Domnului la plinirea vremii, misiunea Sa in lume, dar si Patimile, Moartea, Invierea Sa si
Iniltarea Sa la cer, prin profetiile lor mesianice, ce le sunt decoperite prin Revelatie

dumnezeiasca.

15



Prin urmare, In Hristos-Mesia, Care este Calea, Adevarul si Viata (Ioan 11, 25; 14, 6),
distingem dualitatea firilor sau naturilor, de unde decurge dubla consubstantialitate cu Dumnezeu
si cu omul, care impreuna infatiseazad Persoana intrupatd si unicd a Logosului Dumnezeiesc,
preexistent din vesnicie. Astfel, firea omeneasca a Domnului Hristos este enipostaziata, pentru ca
subzistd in Persoana Cuvantului intrupat 1n istorie (Luca 2, 1-7), iar in ceea ce priveste persoana
umand, ea devine subiect al Teologiei, pornindu-se de la afirmatia Sfintei Scripturi ca,
Dumnezeu I-a creat pe om ,,dupa chipul Sau” (Facerea 1, 27), fapt ce-1 deosebeste substantial de
firea inconjuratoare, cu care are In comun doar elementele biologice. Persoana umand nu se
circumscrie nici la trup, nici la suflet, nici la intelect intrucat, fiind creatd dupa chipul lui
Dumnezeu, este o realitate absoluta care transcende elementele care subzista in ea. Astfel, trupul
omenesc nu are existentd independenta, ci subzistd in subiect. Omul vazut ca persoand nu apare
ca un individ al unei specii oarecare, ci ca o fiintd ce are constiinta de sine si de relatia sa libera
si inteligentd cu Creatorul sau. Caracterul personal al omului constd tocmai in deschiderea si
libertatea spre comuniune.

Inainte de cidere, in rai, trupul se intelegea desavarsit cu sufletul, aceasti situatie se va
repeta dupa inviere, insa intr-un grad mai intens $i mai inalt. Simbioza trupului si a sufletului va
duce prin spiritualizarea progresiva a trupului la reasimilarea cu Dumnezeu sau la indumnezeire.
Pana atunci, sufletul, chiar dupa moartea trupului, va fi capabil sa-si recunoasca trupul, ca si cum
el ar poseda, in chip firesc, unele semne prin care sa poata distinge ceea ce ii este propriu fatd de
masa comund. Parabola bogatului si a sdracului Lazar confirma existenta unor semne distinctive
ale compusului uman 1n lumea cealalta, inainte de nviere (Luca 16, 19-31).

Fiul lui Dumnezeu a devenit, Fiul omului, si astfel isi indeplineste intreita slujire a Sa de
Profet, Arhiereu si Impdrat, in lume, ascultand si indeplinind Cuvantul Tatilui, si aritind lumii
modul in care Tatil il descopera pe Fiul Sau in lume, precum si modul cum Domnul nostru Iisus
Hristos 1i vindeca pe cei bolnavi si ii cheama pe toti cei morti, sufleteste si trupeste, la viata cea
vesnica si fericita. Iertindu-le pacatele tuturor celor ce Il vor urma, prin Patimile, Ristignirea
Moartea si Invirea Sa din morti, Hristos Fiul lui Dumnezeu Cel Rastignit si Inviat, i va conduce
pe toti oameni spre Imparitia Tatilui, o Imparitie fara de sfarsit, o Imparitie a iubirii si a
armoniei vesnice, o Imparitie a desavarsirii.

Prin actul de Rascumparare a oamenilor si de jerfa a Sa indreptatd catre Tatal, Hristos

vine sa scoatd 1n evidenta de data aceasta faptul ca El, ca Fiul lui Dumnezeu, vine la patima si la

16



rastignire de bunavoie, ascultdnd si indeplinind porunca Celui ce L-a trimis; cdci Patimile,
Ristignirea si Ingroparea sunt momente rascumparitoare pentru intreaga omenire; iar Invierea
Sa, a biruit moartea si a golit iadul de dreptii lui Dumnezeu ce locuiau, in intuneric, acesta fiind
momentul crucial pentru intreaga omenire din toate timpurile si locurile.

Astfel, roadele rascumpararii insusite de fiecare credincios in parte, precum: credinta,
iubirea, nadejdea si faptele bune, dar si celelate virtuti, arata actele prin care fiecare credincios in
parte, dar si In comuniune se poate mantui, dar nu in afara Bisericii, ci In Biserica, care este
asezamantul mantuirii noastre si punte de trecere intre Dumnezeu si oameni. Toate aceste roade
si practicarea virtutiilor 1n viata fiecaruia, crestinul le poate primi numai prin Sfintele Taine care
sunt ,,de viatd ficatoare” si calea spre Parintele ceresc. Indeplinind si trdind dupa poruncile lui
Dumnezeu, crestinul se face partas la bucuria si dragostea Tatdlui ceresc si astfel se va anticipa
Imparitia cerurilor pentru cei ce respecti si 1l iubesc pe Dumnezeu cu sufletul si cu inima curate.

Deci, chipul omului a fost prezent in om inca de la creatia sa. Ceea ce lipsea naturii
umane in starea sa primordiald era Ipostasul Logosului, de aceea in teologia ortodoxa se afirma
necesitatea Intruparii Fiului chiar si inainte de pacatul strimosesc, deoarece mantuirea obtinuti
prin Hristos nu are numai intelesul izbavirii de consecintele pacatului sau al unei ispasiri, ci si pe
acela al indumnezeirii umanitatii. Intruparea lui Hristos are ca efect nu numai timaduirea, ci si
indumnezeirea firii umane; iar aceasta constituia tinta omului si inainte de pacat. indumnezeirea,
sau mai precis hristificarea omului devine posibild, astfel, prin Sfintele Taine care au rolul de a
reconstitui firea originara a omului si mai presus de aceasta.

Prin urmare, trebuie sa amintim din nou ca, restaurarea naturii umane incepe o datd cu
Botezul, care incorporeaza persoana umand in Hristos, sau o ipostasiaza 1n Hristos. Taina
Sfantului Botez este, un eveniment ontologic care ii remodeleaza si 11 intregeste existenta creata.
Procesul de restaurare se continud, apoi, cu Taina Mirungerii si culmineazd cu Sfanta Taina a
Euharistiei care constituie centrul si izvorul vietii spirituale In Hristos. Prin Sfanta Euharistie are
loc deplina unire cu Hristos §i tot prin ea este transfigurat si hristificat intreg omul, in toate
dimensiunile lui, cu toate simturile si functiile lui psiho-somatice unite cu Hristos printr-o unire
profunda®’. Credinciosul primeste astfel, aluatul nemuririi sau simanta Invierii, primeste harul
necreat care indumnezeieste si transfigureaza sufletul si trupul sau, precum spune Sfantul Chiril
al Ierusalimului ca cei ce participd la Cina lui Hristos ajung contrupesti si cosanguini cu Hristos,

cici 1l poarta pe Hristos in ei, Trupul si Sangele Domnului, devine in trupul acelora, viati spre

17



comuniunea cu Dumnezeu, Cel netrupesc. lar, aceastd hristificare se actualizeaza progresiv,
printr-o purificare de patimi, printr-o totala lepadare de egocentrism §i printr-o rugaciune
neintrerupta. Astfel, putem spune cd viata asceticad §i misticd este constientizarea progresiv
integrala a vietii sacramentale.

In concluzie, in teologia ortodoxa asemanarea este conceputi ca o hristificare a omului ca
pnevmatizare, in cursul careia simturile si functiile sale psiho-somatice, fiind centrate in Hristos,
sunt transfigurate, asa incat isi certificd actualitatea cuvintele Sfantului Apostol Pavel: ,,Nu mai
traiesc eu, ci Hristos traieste in mine” (Galateni 2, 20). Categoriile timpului si spatiului nu mai
sunt percepute ca limite ce-l inlantuie pe om intr-o lume a neasemanarii, ci capata o valoare
pozitiva prin faptul ca ele constituie mediul in care are loc cresterea spirituald a omului sau
intervalul pe care Dumnezeu il pune la dispozitia fiintei umane in vederea trecerii acesteia de la
chip la asemanare, prin efortul sdu propriu si cu ajutorul harului necreat. Timpul si spatiul sunt
conditii ale urcusului creaturii catre Dumezeu, iar faptul ca Sfintii se pot impartasi inca in cursul
vietii terestre de o pregustare a fericirii desavarsite atemporale si aspatiale, aratd cd aceste
categorii nu se cer inlaturate, ci transfigurate prin deplina unire a chipului cu Arhetipul sau inca
in cursul acestui veac.

In acelasi fel se poate vorbi si despre trup care, in viziunea ortodoxa, nu este asemanator
unei temnite, ce-1 tine pe om prizonier intr-o lume a concupiscentei. Trupul omului participa ca
st sufletul la calitatea de chip si insoteste sufletul in toate actiunile sale. De aceea, spiritualitatea
ortodoxa nu accentueaza o reprimare violentd a trupului ca generator de concupiscentd, ci
implica transfigurarea omului intreg, suflet si trup.

In consecinta, in Ortodoxie, lupta filocalici nu se duce impotriva trupului ca atare, fiindca
este opera lui Dumnezeu, ci impotriva patimilor. Prin puterea Duhului lui Hristos, care patrunde
in adancul subconstientului uman, ca foc purificator, fiecare crestin este chemat sa converteasca
patimile, ca miscari irationale ce duc la dezintegrarea omului, 1n virtuti rationale, care duc la
transfigurarea omului si comuniunea lui cu Dumnezeu. In felul acesta, eliberarea de patimi, care
are loc progresiv, afirma pe de o parte necesitatea timpului si a spatiului ca mediu in care se
desfasoara acest progres, iar pe de altd parte arata ca firea trebuie Insanatosita, nu suprimata; sau,
altfel spus, prin virtute omul este ridicat din starea contrara firii, in cea dupd fire. Aceasta
transfigurare nu este posibild, insa, decat datoritd harului necreat, care poate patrunde si

indumnezeii fiinta umana pana acolo incat s devina dupa har ceea ce este Dumnezeu dupa fire.

18



Jertfa de pe Golgota a Mantuitorului Hristos aduce desfiintarea sacrificiilor sangeroase
ale Legii mozaice, adevar pe care Profetul Maleahi il subliniaza, asa cum s-a mai spus, prin
anuntarea jertfei nesangeroase, Sfanta Euharistie, care se va aduce de toate popoarele si in tot
locul (Maleahi 1, 11). Acelasi profet, numeste pe Mesia Ingerul Legimantului (Maleahi 3, 1) si
Soarele Dreptatii (Maleahi 3, 20), aducator de mantuire. Aruncand o privire de ansablu, putem
spune ca ideea mesianica este originala si specifica Vechiului Testament si ea se dezvolta treptat
de la general la particular. In totalitatea lor, textele mesianice ne dau marturii pretioase pentru
cunoasterea biografiei Mantuitorului Hristos, Care se va naste dintr-o urmasa a femeii, in sanul
unui anumit neam, a unei anumite semintii si familii. Deci, ideea mesianica sta la baza intregii
randuieli teocratice din perioada antica iudaica, fiind clar exprimata in Vechiul Testament, mai
ales in Pentateuh si in cartile proorocilor. Mai mult, chiar 1n serviciul divin, in cultul religios, al
poporului evreu, si prin unele evenimente istorice, a fost prezent in mod neintrerupt simbolul
acestei idei fundamentale a Vechiului Testament.

Prin vindecarea demonizatilor, lisus Hristos este recunoscut ca Fiu al lui Dumnezeu: ,,Ce
ai Tu cu noi, lisuse Fiul lui Dumnezeu? Ai venit aici mai inainte de vreme ca sa ne chinuiesti?”
(Matei 8, 29); sau ,,Tu esti Fiul lui Dumnezeu” (Marcu 3, 11); sau ,,Ce ai cu mine, lisuse, Fiule
lui Dumnezeu Celui Preainalt” (Marcu 5, 7). Prin aceste texte evangehlice se recunoaste
dumnezeirea Fiului, chiar din gura celui rau. El este primul care Il va recunoaste si il va striga pe
lisus cu numele de ,,Fiul lui Dumnezeu”, recunoscandui marirea si puterea divind. lar, prin
invierea fiului vaduvei din cetatea Nain (Luca 7, 12-14), prin invierea ficei lui lair, mai marele
sinagogi (Luca 8, 41-42) si prin Invierea lui Lazdr (Ioan 11, 1-44), fratele Martei si al Mariei,
Domnul nostru lisus Hristos si arata iubirea Sa fata de faptura, dar si puterea S-a dumenzeiasca,
caci aceste minunii aveau sa-i intareascd pe Sfintii Apostoli si mai mult in toata invatitura ce o
primiserd de la Domnul pe parcursul celor trei ani si jumatare de propovaduire.

Trebuie, de asemeni, sd precizdm cd Dumnezeu este Cel ce ne-a iubit intdi. Iubirea
noastra catre El este iubire - rdspuns, e raspunsul spiritului uman la iubirea ce ne-a aratat-o si ne-
o aratd Dumnezeu. Daca la iubirea lui Dumnezeu raspundem cu iubire, intre noi si Dumnezeu se
realizeaza o asa unitate Incat suntem ,,un duh” cu lisus Hristos, asa ca ramanem in El si El in noi,
viem in El si El in noi, devenind sdlas al Sfintei Treimi si participand la viata ei prin har. ,,lata,
stau la usa si bat”, zice Mantuitorul, ,,De va auzi cineva glasul Meu si va deschide usa, voi intra

la el si voi cina cu el si el cu Mine” (Apocalipsa 3, 20). Iar ,,cina” aceasta inseamnd unire,

19



,Petrece intru Mine si Eu 1n el”, caci ,,Dumnezeu este iubire si cel ce raméne in iubire rdmane in
Dumnezeu si Dumnezeu ramane in el” (I loan 4, 16).

Lucrarea mantuitoare asupra tuturor oamenilor nu este decat o prelungire a lucrarii
mantuitoare a lui Hristos asupra firii Lui omenesti. De altfel, chiar in lucrarea asupra firii Sale
este implicatd intentia prelungirii ei asupra celorlalti oameni. Dar, unirea ce se realizeaza intre
om si Dumnezeu, nu este identificare panteistd, dizolvare a omului, in Dumnezeu. Dumnezeu nu
se imbogiteste, nici nu se desavarseste prin iubirea noastra. in Dumnezeu omul nu iubeste numai
pe Dumnezeu, ci intreaga creaturd: pe sine, pe aproapele si intreg cosmosul. Dacad iubesti pe
Dumnezeu, iubesti si ceea ce iubeste Dumnezeu. De aceea, cel ce zice ca ,,pe Dumnezeu iubeste
insd pe aproapele sdu urdste, mincinos este. Cine iubeste pe Dumnezeu iubeste si pe fratele sau”
(I Ioan 4, 20-21).

Evidentiind putem afirma ca, Hristos, Omul atat de real, e, in implinirea Lui ca Om, si
Dumnezeu. Dar, in lisus Hristos, ca Logosul intrupat si inviat, si In cei uniti cu El 1si va atinge si
lumea desdvarsirea sau scopul ei. Hristos implineste creatia, intrucdt este Intr-o comuniune
deplind cu Dumnezeu. Referatul creatiei, arata pe om ca coroana si implinire a creatiei, in faptele
celor cinci zile dintai cuvantul lui Dumnezeu se manifestd ca simpla porunca. Omul este chemat
in existentd si intronizat n creatie printr-o misiune ce i se Incredinteaza. De-abia cu acest act
creatia este desavarsitd (Facerea 2, 1), iar ea se prezintd ca o ordine organizata in trepte, care e
orientatd spre om si isi atinge Tmplinirea supremd in om. Numai omul este pus in relatie cu
Dumnezeu fara alte trepte intermediare. Prin om uneste Dumnezeu lumea cu Sine.

Iubirea este ,fara duratd si fara margini” se intinde si asupra vrdjmasilor, caci zis-a
Domnul: ,,Ati auzit ca s-a zis: Sa iubesti pe apropele tdu si sa urasti pe vrajmasul tau. lar eu zic
voua: lubiti pe vrajmasii vostri, binecuvantati pe cei ce va blestema, faceti bine celor ce va urasc
si rugati-va pentru cei ce va vatama si va prigonesc. Ca sa fiti fiii Tatdlui vostru Celui din ceruri,
ca El face sa rasara soarele peste cei rai si peste cei buni si trimite ploaie peste cei drepti si peste
cei nedrepti. Caci daca iubiti pe cei ce va iubesc, ce platd veti avea? Au nu fac si vamesii acelasi
lucru? Si dacd imbratisati numai pe fratii vostri, ce faceti mai mult? Au nu fac si neamurile
acelasi lucru? Fiti, dar, voi desavarsiti, precum si Tatdl vostru Cel ceresc desavarsit este” (Matei
5, 43-48).

In concluzie, iubirea este »atotputernica” (I Ioan 1-3), este idealul care odata ce a pus

stapanire pe sufletul Apostolilor a facut din ei vestitori neinfricati ai Evangheilei pana la

20



marginile pamantului si pand la sfarsitul veacurilor, iar cel ce iubeste pe Dumnezeu, Acesta
revarsd asupra sa iubirea Sa divind, care este infinitd si duce la desdvarsire. La iubirea lui
Dumnezeu ei raspund prin iubirea lor pana la moarte. “Cine ne va desparti pe noi de dragostea
lui Hristos? Necazul sau strimtorarea sau prigoana, sau foametea sau goliciunea sau robia?
Precum este scris, cd pentru tine suntem omorati toatd ziua, socotiti am fost ca niste oi de
junghiere. Dar in toate acestea biruind cu prisosinta prin Acela care ne-a iubit pe noi. Pentru ca
suntem incredintati ca nici moartea, nici viata, nici Ingerii, nici cdpeteniile, nici puteriile, nici
cele de acum, nici cele viitoare, nici indltimea, nici adancul, nici altd faptura oarecare nu va putea
sd ne despartd de dragostea lui Dumnezeu, care este in Hristos lisus, Domnul nostru” (Romani 8,
35-39). Nimeni si nimic nici viata si nici moartea, nici cerul, nici iadul, nu pot sa desparta pe
crestini de Dumnezeu, deoarece credintele si sperantele si suferintele lor sunt dublate de iubire si
isi afla expresia in ea.

Astfel, porunca iubirii (I Ioan 3, 23) de aproapele a fost prea apropiatd inimii noastre
cazute, caci, porunca este duhovniceasca, iar pe inima noastra au pus stapanire trupul si sdngele.
Porunca este noua, iar inima noastrd a ramas veche. Iubirea noastra fireasca a fost vatamata de
cadere; ea trebuie omoratd si aceasta o spune Hristos, o porunceste, pentru a putea agonisi din
Evanghelie, iubire sfanta cétre aproapele, iubire in Hristos.

Insusirile omului nou trebuie si fie toate noi; nici o insusire veche nu i se potriveste.
Inaintea Evangheliei, nu are nici un pret iubirea aparuti din miscarea sangelui si din simtirile
trupesti. Si ce pret poate sa aibd aceasta, atunci cand ea jura, cu sangele aprins, sd-si pund
sufletul pentru Domnul, iar peste cateva ceasuri, atunci cand sangele s-a racit, se jurd ca nu-L
cunoaste? (Matei 26, 33; 26, 35; 26, 74). Cunoscandu-L pe Hristos si acesta ne va recunoaste
cand ne vom prezenta in fata Tatdlui, caci numai asa, crestinii se pot face partasi la bucuria si
dragostea Tatilui ceresc, impartasita si descoperitd noud de Insusi Fiul Sau, Care a venit pentru

toti oameni de pretutindeni spre a noastra mantuire.

21



Bibliografie selectiva

I. IZVOARE:

1.

Biblia sau Sfdanta Scriptura, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 2008.

Biblia sau Sfdnta Scripturad, tiparitd cu binecuvantarea Preafericitului Parinte Teoctist,
Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, versiune diortosita dupa Septuaginta, redactata si
adnotata de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul Clujului, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2001.

k% Septuaginta: Isaia, leremia, Baruh, Pldngeri, Epistola lui leremia, volum coordonat
de Cristian Badilita, Francisca Baltauanu, Monica Brosteanu, in colaborare cu Pr. Ioan-
Florin Florescu, Editura Polirom, Iasi, 2011.

***k Marturisirea de credinta a Bisericii Ortodoxe, (1964) traducere de Alexandru Elian,

Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti 1981.

II. SCRIERI PATRISTICE:

1.

Sfantul Atanasie cel Mare, Tratat despre intruparea Cuvantului 1, 5, in Scrieri, vol. 1,
col., ’P.S.B.” 15, Editura . B.M.B.O.R., Bucuresti, 1987.

Sfantul Chiril al Alexandriei, Glafira I, 2 (despre Adam), traducere Pr. Dumitru
Staniloae, in Sfdntul Chiril al Alexandriei, Scrieri, partea a Il-a, colectia ”P.S.B.”, vol.
39, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti, 1992.

Idem, Despre Sfanta Treime, 111, trad. Pr. D. Staniloae, in P.S.B. 40, partea a Ill-a,
Editura I.B.M. Bucuresti 1994.

Idem, Comentariu la Evanghelia Sfantului loan, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al B.O.R., Bucuresti, 2000.

Idem, Scrieri, Partea a 1V a, in “P.S.B”, vol. 41, Comentariu la Evanghelia dupa loan,
Carteaa X a, 7.

Sfantul Ciprian al Cartaginei, Epistola 62, in ”Opere”, Partea 1, Kiev, 1891.

Stantul Ciprian, Despre Rugdaciunea Domneasca ,trad. de Pr. Prof. Dr. D. Staniloae in
col. ”P.S.B.”, wvol. 1ll, Apologeti de limba latina, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti,
1981.

Clement Alexandrinul, Stromatele, Cuvant inainte note si indici, Pr. Dr. Fecioru, in vol.

Clement Alexandrinul, partea a II-a, ”P.S.B”., 5, Editura I.B.M., Bucuresti 1982.

22



10.

11.

12.

13

14.

15.

16.

17.

18.

19.

20.

21.

22.

Idem, Pedagogul, trad, introducere, note si indicii de Pr. Dr. Fecioru, in vol. Clement
Alexandrinul, Scrieri” partea I, ”P.S.B.”, Editura [.B.M. B.O.R., Bucuresti 1982.
Stantul Dionisie Areopagitul, Despre numele divine, trad. de pr. Cicerone lordachescu
si Teofil Simenschy, lasi, 1936.

Dionisie Pseudo-Areopagitul, lerarhia Cereasca, lerarhia Bisericeasca, traducere din
greceste de Pr. Cicerone Iordachescu, Chisinau, 1932.

Diadoh al Foticeii, Cuvant ascetic despre viata morald, despre cunostinta si despre
dreapta socoteala duhovniceasca, impartit in 100 de capete, in Filocalia vol 1, trad. de

Pr. Prof. D. Staniloae, Editura [.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1987.

. Fericitul Augustin, De civitas Dei, Eduard Hoffman, p3, Retractiones, Editura Pius

Knol, Pragae Vindobonae, Lipsiae, 1898.
Stantul Grigore de Nyssa, Despre rugaciunea domneasca, IV, "PSB”, 29, 1, Editura
Institutului Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 1982.

Idem, Despre suflet si inviere, PSB, 30, 2, Editura Institutului Biblic si de Misiune
Ortodoxa, Bucuresti, 1998.

Idem, Despre desavarsire, col. ”P.S.B.”, 30, 2, Editura Institutului Biblic si de Misiune
Ortodoxa, Bucuresti, 1998.

Idem, Despre facerea omului, trad. de Pr. Prof. Dumitru Staniloae Bucuresti, col.
”P.S.B.”, 30, 2, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
1998.

Stantul Grigorie Teologul, Cele cinci cuvantari despre Dumnezeu, trad. de Pr. Dr. Gh.
Tilea si Asit. Univ. Dr. Nicolae Barbu, Bucuresti, 1947.

Sfantul Grigorie de Nyssa, Despre viata lui Moise, Editura Sfantul Gheorghe-Vechi,
Bucuresti, 1995.

Idem, Talcuire amanuntita la Cantarea Cantarilor, 1V, ”P.S.B.”, 29, 1, Editura
Institutului Biblic si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 1982.

Sfantul Ioan Damaschin, Dogmatica, traducere din limba greaca de Dumitru Fecioru
in Izvoarele Ortodoxiei, Nr. 1, Editura Librariei Teologice, Bucuresti, 1938.

Stantul loan Gura de Aur, Cele 7 cuvantari tinute spre lauda Sfantului Apostol Pavel,

trad. Pr. Matei Paslaru, in Revista ”’B.O.R.”, 1971, nr. 11-12.

23



23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.
32.

33.

34.

35.
36.

Idem, Comentariu la Epistola I catre Corinteni, P.G. LXI, 9-328, trad. In roméaneste in
volumul, Comentariile sau explicarea Epistolei I catre Corinteni a celui intre Sfinti
Parintelui Nostru loan Hrisostom, trad. din Limba elend editie Oxania, 1847 de Arhim.
Teodosie Athanasiu, Bucuresti 1908.

Idem, Omilii la Matei, Scrieri partea a treia, Colectia ”P.S.B.”, Editura .B.M.B.O.R.,
Bucuresti, 1994.

Idem, Omilii la Epistola catre Efeseni, Cuvantul 9, 3, col. "P.S.B.”, Editura
I.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1996.

Fericitul Ieronim, Comentarii in Isaiam, PL, Editia Migne, Paris, 1844-1855, 1862-
1865, vol. XXVIII, col. 825.

Sfantul Ioan de Kronstadt, Viata mea in Hristos, trad. de Boris Buzila, Editura Sofia,
Bucuresti 2005.

Stantul Isaac Sirul, Cuvinte despre nevointa, in Filocalia romdna, vol. X, trad. de pr.
Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti, 1988.

Stantul Isaac Sirul, Cuvinte despre sfintele nevointe, trad. Pr. Prof. Dumitru Staniloae,
Filocalia, vol. 1X, Editura Editura Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romdne, Bucuresti, 1998.

Sfantul Ioan Scararul, Scara, trad. de Pr. Prof. Dumitru Staniloae, Editura Editura
Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romdne, Bucuresti, 1992.
Sfantul loan al Crucii, Sfaturi de lumina si iubire, Editura Eidos, Botosani, 1994.
Stantul Iustin Martirul si Filozoful, Apologia intdia XXVI, note si indicii de Pr. T.
Bodogae in ”Apologeti de limba greaca”, ’P.S.B.”, 2, Editura I.B.M., Bucuresti 1980.
Sfantul Maxim Marturisitorul, Capete de dragoste, suta a patra, cap. 55, in Filocalia
romand, vol. II, Editura I.B.M.B.O.R., Bucuresti, 2001.

Idem, Cele doua sute de capete despre cunostinta de Dumnezeu §i iconomia intruparii
Fiului lui Dumnezeu. A doua suta, in ,,Filocalia sfintelor nevointe ale desavarsirii”, vol.
I, traducere, introducere si note de Dumitru Staniloae, Editura Humanitas, Bucuresti,
1999.

Idem, Despre cele doua firi in Hristos cel Unul si Dumnezeul nostru, PG 91, col. 193.
Idem, Ambigua, traducere Pr. Prof. Dumitru Staniloae, vol. 80, col. ”P.S.B.”, Editura

Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1983.

24



37. Petru Damaschinul, Din dumnezeiestile invataturi duhovnicesti ale cuviosului parintelui
nostru Petru Damaschinul, In Filocalia, vol. V, traducere de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Staniloae, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1978.

38. Sfantul Simeon Noul Teolog, Imnele iubirii dumnezeiesti. Imnul 17, in volumul Preot
Prof. Acad. Dr. Dumitru Staniloae, Studii de teologie dogmatica ortodoxa, Editura
Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991.

39. Sfantul Simeon al Tesalonicului, Despre Sfdanta Biserica, in “Tratat asupra tuturor
dogmelor credintei noastre ortodoxe”, trad. de Toma Teodorescu, Bucuresti, 1865.

40. Sfantul Vasile cel Mare, Hexaimeronul, Omilia I, cap. 6, Migne, P.G., Tom. XXIX, col.
16.

41. Idem, Despre Sfantul Duh. Corespondenta. Scrieri, Partea a Ill-a, Scrisoarea 234, 1
Scrisorile Sfantului Vasile cel Mare catre Sfantul Grigorie, trad. Pr. Prof. Dr. C.
Cornitescu si Pr. Prof. Dr. T. Bodogae, col. ”"PSB”, vol. 12, Editura Editura Institutului
Biblic si de Misune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1988.

42. *** Filocalia, vol. 11, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1984.

43. ***_ Filocalia, vol 3, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1994.

44. ***  Filocalia, vol 6, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1987.

45. *** Filocalia, vol 8, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Staniloae, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1987.

46. *** Filocalia romdnd, vol.10, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stadniloae, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992.

II1I. LUCRARI

1. Andrutsos, Hristu, Dogmatica Bisericii Ortodoxe rasaritene, trad. de Pr. prof. Dumitru
Staniloae, Editura si Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1930.

2. Alebizopol, Pr. Prof. Dr. Antonios, Ortodoxia in fata sectelor, trad. de Pr. Ion Buga,
Editura Symbol, Bucuresti, 1993.

3. Achimescu, N., Istoria i filosofia religiei popoarelor antice, Editura Junimea, lasi, 1998.

25



10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.
17.

18.

Idem, Familia crestina intre traditie si modernitate. Consideratii teologico-sociologice,
in vol. Familia crestina de azi, lasi, 1995.

Angelicude, Calist, Introducere in Filocalia, vol VIII, traducere de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Staniloae, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1982.

Bartos, E., Conceptul de indumnezeire in teologia lui Dumitru Staniloae, Editura
Institutul Biblic “Emanuel”, Oradea, 1999.

Buchiu, Stefan, Dogma si Teologie, vol 1, Editura Sigma, Sibiu, 2006.

Bobrinskoy, Pr. Prof. Boris, fmpdrtdﬁrea Duhului Sfant, traducere de Mariuca si Adrian
Alexandrescu, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1999.

Idem, Taina Bisericii, trad. Vasile Manea, Editura Patmos, Cluj-Napoca, 2002.

Idem, fmpdrtdsirea Sfantului Duh, trad. Mariuca si Adrian Alexandrescu, Editura
IB.M.B.O.R, Bucuresti, 1999.

Blenkinsopp, Joseph, Une histoire de la prophétie dans [’lsrael. Depuis le temps de
l’installation en Canaan jusqu’a la période hellénistique, traduites par M. Desjardins,
Lectio Divina, 152, Editure Cerf, Paris, 1993.

Brown, Raymond E.; Fitzmyer, Joseph A.; Murphy, Roland E.; Introducere si
comentariu la Sfanta Scriptura, vol. IV, Literatura Profetica, traducere Pr. Dumitru
Grosan, Editura Galaxia Gutenberg, Targu-Lapus, 2009.

Borca, Vasile, Omul, incununare a operei de creatie. Natura i destinul sau in lumina
Revelatiei biblice a Vechiului Testament, Editura Universitatea de Nord, Baia Mare, 2007
Breck, Jhon, Puterea cuvantului in Biserica dreptmdritoare, trad. de Monica E.
Herghelegiu, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti, 1999.

Bulgakov, Serghei, Ortodoxia, traducere de Nicolae Grosu, Editura Paideia, Bucuresti,
1997

Belu, Dumitru Belu, Despre iubire, Editura Omiscop, Craiova, 1997.

Basile de Cesaree, Sur le Saint - Esprit, trad. de Benoit Pruche, col. ,,Sources
Chretiennes”, nr. 17-bis, Les Editions du Cerf, 1968.

Bucevschi, Orest, Pacatul stramogesc, Cluj, 1934.

26



19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.
26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.
35.

36.

Bainton, Roland H., Early Christianity, D. Van Nostrand Company , INC. Princeton,
New Jersey, Toronto, London, 1960.

Cornitescu, Pr. Prof. Dr. Constantin, Studiul biblic al Noului Testament - Curs pentru
anul 11, vol 11, Editura Europolis, Constanta, 2005.

Idem, Studiul biblic al Noului Testament - Curs pentru anul I, vol. I, Editura Europolis,
Constanta, 2005.

Idem, Umanismul la Sfantul loan Hrisostom, teza de doctorat Analecta Vlatodon, vol. X,
Tesalonic 1971.

Cornitescu, Pr. Prof. Dr. Emilian; Vasile, Pr. Lector Dr. Adrian, Comentarii biblice,
Editura Europolis, Constanta, 2006.

Chitescu, Prof. N. Chitescu; Todoran, Pr. Prof. Isidor, Pr. Prof. 1. Petreuta, Teologia
Dogmatica si Simbolica, Editura Renasterea, Cluj, 2004.

Charpentier, Etienne, Pour lire le Nouveau Testament, Paris, 1983.

Constantinescu, Preot Prof. Dr. loan, Studiul Noului Testament, manual pentru
Seminariile Teologice, Editura Credinta noastra, Bucuresti, 1992.

Cristea, Patriarhul Miron, Sfanta Scriptura, Cuvant inainte, Tipografia Cartilor
Bisericesti, 1936.

Comoroseanu, A., Dogmatica, - partea speciald - Cernauti, 1889.

Idem, L'Essor du Christianisme Oriental, Presses Universitaires de France, Paris, 1964.
Idem, Intrebdri asupra omului, trad. lerom. Iosif Pop, Editura Episcopia Ortodoxi
Romana-Alba Iulia, 1997.

Congar, Yves, Credo nello Sprito Santo, 1, Brescia, 1981.

Idem, Jurnal de teologie, Paris, Cerf, 2000.

Coman, Pr. Prof. Dr. Constantin, Ortodoxia sub presiunea istoriei, Editura Bizantina,
Bucuresti, 1995.

Cabasila, Nicolae, Despre viata in Hristos, trad. Pr. Prof. Dr. T. Bodogae, Sibiu, 1946.
Idem, Despre viata in Hristos, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1997.

Idem, Explication de la Divine Liturgie, trad. de Severin Salaville, Les Editions du Cerf,

Paris, 1967.

27



37.

38.

39.

40.

41.
42.

43.

44.

45.

46.

47.
48.

49.

50.

51.

Dausch, Dr Petrus, Christus Inder Modernen Saziale, Bvgunt, Munster In Wesfalen 1920,
Passim.

Dossin, Georges, Signaux Lumineux au Pays de Mari, in “Revue d’Assyriologie”, XXXV,
1938, William Foxwell Albright, The Biblical Period, in “The Jews. Their History”,
Edited by Louis Finkelstein, Schocken Books, New York, 1974.

Dennefeld, L., Introduction a I’Ancien Testament, Libraire bloud et Gay, Paris, 1934.
Dinu, Natalia Manoilescu, lisus Hristos Mantuitorul in lumina Sfintelor Evanghelii, vol.
I, Editura Bizantina, Bucuresti, 2001.

Evdochimov, Paul, lubirea nebuna a lui Dumnezeu, Editura Anastasia, Bucuresti, 1993.
Idem, Cunoasterea lui Dumnezeu in traditia rasariteana, Editura Christiana, Bucuresti,
1996.

Herteliu, Claudiu, Analiza statistica a fenomenului religios in Romania, teza de doctorat
sub coordonarea stiintificd a prof. univ. dr. Alexandru Isaic-Maniu, Academia de Studii
Economice, Buc. 2006.

Iustin, Patriarhul B. O. R., Activitatea Sfantului Apostol Pavel in Atena, Editura
Anastasia, 2002.

Ica, Pr. Prof. Dr. loan jr, Germano Marani, Gdndirea Sociala a Bisericii, Editura Deisis,
Sibiu, 2002.

lordache, Dr. Sita, Persoana si comuniune - Teologie Dogmatica Ortodoxa, (teza de
doctorat), Editura Argoanut, Cluj-Napoca, 2011.

Lacarriere, Jacques, Au coeur de mythologies, collection Folio, Gallimard 2002.

Lossky, Vladimir, Vederea lui Dumnezeu, trad. de Rus Remus, Editur Institutului Biblic
si de Misiune Ortodoxa, Bucuresti, 1995.

Idem, Teologia mistica a Bisericii din Rasarit, trad. de Pr. Prof. Dr. Vasile Raduca,
Editura Bonifaciu, 1998.

Moldovan, Pr. Conf. llie, Invditdtura unitard despre Sf. Duh si despre Bisericd exprimatd
in simbolul de credinta la Sinodul I Ecumenic, in Ortodoxia, nr. 3, 1981.

Munteanu, Prof. Dr. Daniel, Dumnezeu-Tatal — Izvorul iubirii si al vietii vesnice.
Impulsuri trinitare pentru o cultura a pacii si a comunicarii vindecatoare, in Dumnezeu-
Tatal si viata Preasfintei Treimi, coordonat de Prof. Dr. Stefan Buchiu si Pr. Asist. Dr.

Sorin Selaru, Editura Trinitas, Bucuresti, 2010.

28



52.

53.

54.

55.

56.

57.

58.
59.

60.

61.
62.

63.

64.

65.

66.

Negoitd, Athanase, Teologia biblica a Vechiului Testament, Editura Sophia, Bucuresti,
2004.

Olariu, Prof. Dr. losif, Epistolele Santului Apostol Pavel catre Romani, Corinteni,
Galateni si Efeseni, Tipografia diecezana, Caransebes, 1910.

Petrescu, 1.P.S. Prof. Dr. Teodosie Arhiepiscopul Tomisului, Cartea Psalmilor si
importnata ei in viata pastoral-misionara a Bisericii, Editie ingrijitd de Pr. Dr. Nicoale
Rézvan Stan, Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanta, 2008.

Idem, Muzica Vechiului Testament, Editie ingrijitd de Pr. Dr. Nicoale Razvan Stan,
Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanta, 2008.

Idem, Cdntarea de cult si Sfanta Scriptura, Editie ingrijitd de Pr. Dr. Nicoale Razvan
Stan, Editura Arhiepiscopiei Tomisului, Constanta, 2008.

Pop, Pr. Conf. Univ. Dr. Octavian, Lucrarea Duhului Sfant in Vechiul Testament, Editura
Mirton, Timisoara, 2004.

Pentiuc, Pr. Eugen, Cartea profetului Osea, teza de doctorat, Bucuresti, 1997.

Preda, Dr. Constantin, Credinta si viata Bisericii primare, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2002.

Pop, PS. Dr. Irineu Bistriteanul, Cu Hristos pe calea vietii, Editura Universitara Clujeana,
Cluj-Napoca, 2006.

Parrinder, Geoffrey, Dictionarul crestinismului, Editura Lucaman, Bucuresti, 1998.
Popescu, Pr. Prof. Acad. Dr. Dumitru Gh., lisus Hristos Pantocrator, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2005.

Idem, Hristos. Biserica. Misiune, Editura Editura Institutului Biblic si de Misiune al
Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2005.

Radu, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Invdtitura ortodoxd despre Dumnezeu, in JIndrumari
Misionare”, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane,
Bucuresti, 1986.

Idem, Ce este Biserica dupd invititura ortodoxa?, dupa ,Indrumdtorul pastoral”,
Editura Arhiepiscopiei Bucurestilor, Bucuresti, 1981.

Idem, Caracterul ecleziologic al Sfintelor Taine si problema intercomuniunii, teza de

doctorat, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti, 1978.

29



67.

68.

69.

70.
71.

72.

73.

74.

75.

76.
7.

78.

79.

80.

1.

82.
83.

Idem, Despre innoirea si indumnezeirea omului in Hristos, Editura Mitropolia Olteniei,
Craiova, 2007.

Rezus, Pr. Prof. Dr. Petru, Teologia ortodoxda contemporand, Editura Amacord a
Mitropoliei Banatului, Timisoara, 1989.

Renaud, B., La formation du livre de Michée. Tradition et actualisation, Editure Etude
Biblique, Paris, 1977.

Rice, J., Christ in the Old Testament, London, 1969.

Rose, leromonah Serafim, Cartea Facerii, Crearea lumii si omul inceputurilor, Editura
Sofia, Bucuresti, 2001.

Stamatoiu, Pr. Prof. Dionisie, Epistola a II-a catre Tesaloniceni, Editura Mitropoliei
Moldovei si Bucovinei, Iasi, 1996.

Staniloae, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Spiritualitatea ortodoxa. Ascetica si mistica, Editura
Deisis, Sibiu, 1997.

Idem, Sfanta Treime sau la inceput a fost lubirea, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2005.

Idem, Spiritualitatea ortodoxad. Ascetica §i mistica, Editura Editura Institutului Biblic si
de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992.

Idem, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, vol. I, Editura Cristal, Bucuresti 1995.

Idem, Teologia Dogmatica Ortodoxa, vol. 111, Editura Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1997 .

Schapira, A. M., The Messiah according to the Old Testament and New Testament,
London, 1924.

Sterea, Tache, Credinta si misiune, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucurestilor,
Bucuresti, 1999.

Idem, Teologie Dogmatica si Simbolica, vol. 2, Editura .B.M.B.O.R., Bucuresti, 2003.
Yannaras, Christos, Libertatea moralad, Editura Anastasia, Bucuresti, 2002.

Young, E. J., The Prophecy of Daniel Commentary, New York, 1949.

Zavoratul, Teofan, Raspunsul si intrebari ale intelectualilor, Editura Sophia, Bucuresti,
2004.

IV. STUDII SI ARTICOLE

30



10.

11.

12.
13.

14.
15.

16.

17.

Apostolu, drd. George, lubirea si milostenia dupa Sfdantul loan Hrisostom, in revista
"M.M.S.”, LXV (1989), nr. 1.

Arion, Drd. Leon Gh., Unitatea si universalitatea Bisericii dupa Epistolele Pauline, n
Studii Teologice, an XIX, nr. 1-2, 1967.

Alexe, Magistr. Stefan C., Viata crestina dupa Barbatii Apostolici, in “S. T.” VII, 1955,
nr. 3-4.

Idem, Ecleziologia Parintilor Apostolici, in “S. T.” VII, 1955, nr 5-6.

Barbu, Pr. Prof. Dr. loan, Consideratii generale asupra raportului dintre Vechiul si Noul
Testament, in “GB”, anul LXVI (2007), nr. 4-6.

~99

Bodogae, Pr.T., Ce inseamna sa te numesti crestin, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”,
nr.1-2, 1973.

Balana, Pr. Magistr. Gh. N., Sfdntul Apostol Pavel si crestinii din Corint, in ”’S.T.”, an IX
(1957), nr.7-8.

Cornitescu, Diac. Asist. Emilian, Profetiile mesianice s-au implinit in lisus Hristos, in
“Glasul Bisericii”, nr. 1-3, 1983.

Cornitescu, Pr. Prof. Dr. Emilian, Persoana lui Mesia si lucrarea Sa in lumina profetiilor
vechi testamentare, in “Studii Teologice”, anul XXXVII (1985), nr. 9-10.

Idem, Intreita slujire a Mdntuitorului Hristos dupd Vechiul Testament, in “Ortodoxia”,
anul XXXV (1983), nr. 1.

Chiricescu, C., Sfantul Apostol Pavel dupa Sfanta Scriptura, in ,,B.O.R.”, an XXI, nr. §,
1997.

Chitescu, Nicolae, Activitatea Sf. Apostol Pavel in Atena, in ”B.O.R.”, nr. 9-10, 1948.
Cristescu, Vasile, Caracterul comunitar al chipului lui Dumnezeu in om, in ,,Studii
Teologice”, an XLIV (1992), nr. 1-2.

Mladin, Nicoale, lisus in viata morala a credinciosilor, in Studii Teologice, nr. 5, 1953.
Plamadeala, 1.P.S Antonie, Biserica slujitoare, tezd de doctorat, in “Studii Teologice”,
1972, nr. 7-8.

Radu, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Caracterul ecleziologic al Sfintelor Taine si problema
comuniunii (teza de doctorat), in Ortodoxia, nr. 1 —2 / 1978.

Idem, Aspectul comunitar-sabornicesc al mantuirii, in “Ortodoxia”, nr.1, 1974.

31



18. Idem, Biserica in viziune ortodoxa si conceptiile sectare, in Studii Teologice, nr. 3-4,
1997.
V. DICTIONARE

1. Bria, Pr. Prof. Dr lon Bria, Dictionar de Teologie Ortodoxa A-Z, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1994.

2. Chassang, A., Dictionaire grec-frangaise, Paris, 1888.

3. Douglas, 1.D., M.A., B.D., S.T.M., Ph.D., Dictionar biblic, Societatea Misionara
Romana, Editura Cartea crestind, Oradea, 1995.

4. Dincescu, Pr. Constantin, “Dictionar al Noului Testament”, Bucuresti, 1929.

5. Mircea, Pr. Dr. Ioan - Dictionar al Noului Testament, Editura I.B.M.B.O.R., Bucuresti,
1984.

6. Parrinder, Geoffrey - Dictionarul crestinismului, Ed. Lucaman, Bucuresti, 1998.

7. Stoian, Pr. Ioan M. — Dictionar religios, Ed. Garamond, Bucuresti, 1994.

32



