UNIVERSITATEA ,,OVIDIUS” DIN CONSTANTA
SCOALA DOCTORALA DE TEOLOGIE
DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

TEZA DE DOCTORAT
REZUMAT

CREATOR SI CREATIE.
PARINTELE DUMITRU STANILOAE —
VALORIFICATOR
AL SCRIERILOR AREOPAGITICE

Conducator de doctorat,

Prof. Univ. Dr. GHEORGHE F. ANGHELESCU

Student-doctorand,

IONUT Gh. CHIRCALAN

CONSTANTA, 2015



CUPRINS

INTRODUCERE .......oniiiirrnniinnsnniccsssanicsssnsicssssssssssssasssssssasssssssssessssasssssssssssssss 3
PARTEA 1. ASPECTE GENERALE LEGATE DE PERSOANA SI OPERA
SFANTULUI DIONISIE ...ccoucuireeereerenncrensesssesssesssessssesssessessssessssesssessssesaes 8
CAPITOLUL I. CONTROVERSE ASUPRA PERSOANEI SI OPEREI
SFANTULUI DIONISIE “AREOPAGITUL” .....ccoooouerimrierreireeinenssessseseeseeenns 9
L. IStOTICUL COTCELATIT 1.uvveuvieiiieiieiieeie ettt ettt et te et e et e eteeseessaeeseeenseenseessseenseas 9
a) Cercetirile din plan international..............cceoerieiierinierere e 9
b) Cercetarile din Spatiul TOMANESC........ccuerieriieieriieierieeeieie et e sttt et e e eeesbeeaeens 22
2. Viata Sfantului Dionisie Areopagitul..........cccceeieveriiiiinieiienieenieereeeseeeeeee 25
3. Controverse asupra identitatii autorului inspirate din scrierile areopagitice...................... 28
a) Identitatea autOrUIUL ........ccueeiiieiiieiieie ettt 29
b) Pseudonimul si caracterul Iui apofatic..........cceevirieririeiierieesccee e 34
4. Controverse asupra SCrierilor areopagitiCe.........cceeeeerurerierieesiieriesie e 37
a) Cuprinsul SCrierilor ar€OPAZItICE. ... .ccvverrieriieiieriieiierieeere et esteesteesaeebeesreeseeeseseenseas 39
b) Situarea temporald a scrierilor areoPaAGItICE .......eccverereerieerierieeieeiieree e ereesieenenees 44
CAPITOLUL AL II-LEA. ATITUDINEA PARINTELUI DUMITRU STANILOAE
FATA DE IDENTITATEA AUTORULUI SCRIERILOR AREOPAGITICE.....48
1. Sfanta Taind a BoteZUIUL......cc.coueviiriiniiiiiiiicicceeccee e 50
2. STANTUL IMIIT et ettt et et e e eat e et eaeeenee e 52
3. STANTA STNAXE ..coeiieiiietieeiie ettt ettt et e ettt e et e et e et e saeeenee e st e eneeenee 54
4. MONANISINUL ....eeiiiii ettt ettt ettt 55
5. INMOTMANTATEA ... 56
CAPITOLUL AL III-LEA. CONTROVERSE ASUPRA FORMATIEI CRESTINE
A SFANTULUI DIONISTE ......ooviieeieeeeeeeeeeeeeeee e 57
1. Problema prezentei terminologiei filosofice 1n scrierile patristice ...........ccecueene.e. 57
2. Problema prezentei terminologiei filosofice 1n scrierile areopagitice ..................... 60
3. Problema influentei filosofiei neoplatonice asupra teologiei areopagitice................. 64
a) Acuzatori ai Corpusului de influenta neoplatonica de fond ............ccoeevvevveniennnnnen. 65
b) Aparatori si promotori ai ortodoxiei COrpuSUIU ............ccccveeveenirceeneniininieeiniennes 67

CAPITOLUL AL IV-LEA. POZITIA PARINTELUI DUMITRU STANILOAE
FATA DE PRETINSUL PANTEISM NEOPLATONIC AL SCRIERILOR

AREOPAGITICE......oiiiiiee ettt ettt e e e e e e 73
1. Emanationismul neoplatonic si caracterul sau panteist ..........c.ccceeeeeeverenenenennenn 74
2. Corpusul si mesajul sau anti-panteist in viziunea Périntelui Staniloae ................... 77
a) Transcendenta Ui DUMNEZEU .........cccoeeovieiiiiiieeiieieseeee e 78
b) Dumnezeu Proniatorul deosebit de Tume............cccoeveeeiiiiiiiiiiiicce e, 80
c¢) Realitatea accidentald @ rAulUl .........coeovuviiiiiiiiiiieeceeee e 82
d) IndUMNEZEITEA OMUIUI ... 82

e) Participarea creatiei la slava lui Dumnezeu in Vesnicie..........cocceveeveerierieneeeenienncens 85



PARTEA A II-A. ORIGINALITATEA TEOLOGIEI AREOPAGITICE —
FUNDAMENT AL AUTENTICITATII SCRIERILOR, iN VIZIUNEA

PARINTELUI DUMITRU STANILOARE.........ooueereeererennesessssesesssesesessases 88
CAPITOLUL I. RAPORTUL DINTRE DUMNEZEU SI CREATIE IN SCRIERILE
AREOPAGITICE.......oiiiiiiiteee ettt s e 91
1. Personalismul teologiei STAntului DIoNiSie........ccccvevevieciierieeiiieiieeeseeeee e 91
2. Stanta Treime si lucrarea Sa creatoare $i proniatoare............cceceeceeeeererenerennenn. 96
3. Numirile dumnezeiesti si participarea creaturilor la ele ............cccoooeviniiincnnnne 100
a) Supraexistenta Ui DUMNEZEU .........cccveviieriiiriieieeiieiecee e 105
b) Simplitatea sau unitatea lui DUMNEZEU ...........coeviiviieciieieeieceeieeee e 107
c¢) Eternitatea [ui DUMNEZEU .........cc.eeeiiiiiiiiieiiecee et 108
d) Atotputernicia Iui DUMNEZEU ...........coveeiuiiiiieiiiiieceecie ettt 109
e) Atotstiinta si intelepciunea lui DUmMNEzeu..........cccooeevieniiiiiinieniieecee e, 110
f) Dreptatea si mila [ui DUMNEZEU........c.cocvieiiiiiieiieieie e 112
g) Bunatatea si iubirea Iui DUMNEZEU...........cocvveciierienieciieieeeeree e 113
4. Ratiunile divine - Dumnezeu in calitate de izvor unitar al ratiunilor creatiei ............... 115
5. Dumnezeu Cuvantul intrupat — revelatia deplind............c.ccoooieiiiiiiiiiiiire 118
6. Implicatiile hristologice din teologia Sfantului Dionisie............cceeveevieriireceiennn. 122
a) Consecintele Intruparii Cuvantului in iconomia MANTWITT .............oveveeveeveererennn. 124
b) Transfigurarea creatiei. Materia si Trupul [ui HristoS ........ccoeveiveiiieniencieeieeeeee, 129
CAPITOLUL AL II-LEA. IDEEA IDENTITATII INTRE EXISTENTA SI
BINE oo 139
1. Ierarhia cereasca — amprenta nevazuta a bunatatii lui Dumnezeu...............c......... 141
a) Universul angelic dioniSIan ..........cocevererierienienienieieieieceieeene e 142
b) Semnificatia numelor si simbolistica infatisarilor angelice..........cccecevercieienceniene 146
¢) Lucrarea mesianica a sfintilor TN@ETT .......cceeriruienienieiienieeeeteete e 150
d) Rolul sfintilor Ingeri in iconomia MANTUITTL.....cc.eevererienerieneriene e 155
2. lerarhia bisericeasca — conditie necesara a imbunatatirii duhovnicesti a membrilor
25 1 [ § SRR 157
a) Treptele ,,ierarhiel NOASIIE”.........ccvieeieeiieiieeie ettt e ee et e e saeeeae e eeaesene e 157
b) Lucrarea nevazuta a Iui Hristos in ierarhia sacramentala...............cccccoooveeevieennenn, 160
3. Theognosia ierarhica angelica si umana - deosebiri, asemanari si conexiuni............... 164
4. Dimensiunea pozitiva a lumii vazute si problema raului..........cccoeveevoeieiinninncnn. 174
a) Treptele creatiei vazute si caracterul lor Unitar..............cocceeevverieniencieecieseeeeeeeen 175
b) Problema raului in viziunea Sfantului Dionisie........c.ccccvveeiiiiecciieecieeciie e 180
CAPITOLUL AL III-LEA. CUNOASTEREA APOFATICA A LUI
DUMNEZEU ...ttt ettt 188
1. Temeiurile cunoasterii lui DUMNEZEU..........ccoeevieriiiiieiieie e 188
2. Dinamismul si transparenta cunoasterii lui Dumnezeu ..............cccooceeveiveciieieennnn. 191
3. Dinamica raportului dintre teologia afirmativa si cea negativa si cauzele ei................... 195
a) Caracterul personal al lui Dumnezeu si al omului..........ccooceevienieiiiniiiiicie 200
b) DiStinctia: NECIEAt — CTEAL ........ueruieeierieeieieeiieieeieeie et eteste e e ste e e seeeeesseeneeseeneeeeas 202
¢) Distinctia: fiinta lui Dumnezeu — Iucrarile €i..........oceveiiiiininiiniiecec 208
4. Cunoasterea apofatica - €MPITICA........ccuerueriieriieeie et eeeste et et esee e eeeeseeeas 212
CAPITOLUL AL IV-LEA. CARACTERUL SIMBOLIC AL CREATIEI............. 214
1. Trupul lui Hristos — simbolul arhetipal si temeiul simbolismului din creatie.................. 214
2. Simboalele — vehicule catre izvoarele lor inteligibile.............ccoeevvevieriieiieiienn. 217

3. Fapturile — simboluri ale darurilor necreate ale lui Dumnezeu..............cccceeenne. 219



PARTEA A III-A. VALORIFICAREA SCRIERILOR AREOPAGITICE

DE CATRE PARINTELE DUMITRU STANILOAE......ooooeereeeeeevesenne 222
CAPITOLUL I. INFLUENTE ALE SCRIERILOR AREOPAGITICE ASUPRA
TEOLOGIEI PARINTELUI DUMITRU STANILOAE .....oooooooeoeeooeeoeoe 223

1. Referinte dionisiene in opera Parintelui Dumitru Staniloae — o abordare cronologica.. 224
2. Prezenta lui Dumnezeu in creatie — ecouri dionisiene in gandirea teologica a Parintelui
Dumitru StANTIOAE .....c..eoveeiiriiiiiiicicece e 235
CAPITOLUL AL II-LEA. CONTRIBUTIA PARINTELUI DUMITRU
STANILOAE LA INTELEGEREA SCRIERILOR AREOPAGITICE IN

TEOLOGIA CONTEMPORANA .......cooomiririmiirerieieresiseiieeeessiesiesssesssesees 238

1. Opere complete... — o traducere erudita sau inutilizabila? ..............cccoevvenveeenen. 239

a) Motivatia $i 1StOTICUL €AIIET ....eveeeeriieieitieiiesiee ettt 239

b) Calitatea traducerii — argumente Pro Si CONMIA.........ceeeruerueerierieerierieeienieeeeieseeneens 241

2. Aportul Parintelui Dumitru Staniloae la exegeza scrierilor areopagitice .............. 243
CONCLUZIL ....cuuuueiiinnrrnricssssaresssssassssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 250
BIBLIOGRAFTIE ......oovviiiinvnnicssserecssssnncssssssssssssasssssssssssssssassssssssssssssssssssssasses 254
INDICE DE NUME ....cceiiiicissnsssnnssiccssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssassssssssss 284
GLOSAR ...ootreiiiiicnnnnnnnniiiccsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssse 286



REZUMAT

Contributia marcanta a Parintelui Profesor Dumitru Staniloae la revigorarea discursului
teologic crestin 1n secolul al XX-lea este un fapt unanim recunoscut atat in tard, cat si pe plan
mondial. Ca o consecinta fireasca, in ultimele decenii s-au scris numeroase lucrari, unele dintre
ele devenite de referintd, care analizeaza diferite aspecte ale gandirii si operei sale monumentale.
Teza de doctorat cu titlul Creator si creatie. Parintele Dumitru Staniloae — valorificator al
scrierilor areopagitice, pe care am elaborat-o in cadrul Scolii Doctorale de Teologie a
Universitatii “Ovidius” Constanta sub indrumarea Prof. Univ. Dr. Gheorghe F. Anghelescu,
se Inscrie pe aceastd directie de cercetare si isi propune sa evidentieze contributia semnificativa a
Parintelui Staniloae la traducerea in limba romand, comentariul pe text si valorificarea originala
a mesajului teologiei operelor complete dionisiene.

Avand la inceputul activitatii sale publicistice citeva contacte ocazionale cu textul
Corpusului areopagitic, prilejuite fie de traducerea scrierilor filocalice fie de implicarea
sustinuta pe care a aratat-o in elucidarea invataturii mariologice, Parintele Dumitru Stiniloae 1l
utilizeazd mult mai intens pe parcursul pregatirii trilogiei Teologia Dogmatica Ortodoxa si ii
dedicd un interes special in perioada de apogeu a creatiei sale ce a coincis cu partea de final a
vietii pamantesti. Comentariul la operele complete ale Sfantului Dionisie, finalizat de teologul
roman cu putin timp Tnaintea trecerii sale la Domnul (1993) si publicat postum (1996), reprezinta
un adevdrat testament si o dovada in plus a exceptionalei sale creativitati In interpretarea si
valorificarea teologiei dionisiene pentru omul de azi.

Intreprins sub imboldul constiintei (intr-un context in care autenticitatea scrierilor
areopagitice era pusa la indoiala, iar autorul lor discreditat fatis), din necesitatea resimtitd de a reda
Corpusului stralucirea Intelesurilor si a profunzimilor pe care le-au remarcat si evocat cu deosebita
consideratie Sfintii Parinti, demersul sustinut al teologului roman depaseste cu mult caracterul unei
simple exegeze pe text si reprezentd o adevaratd recontextualizare dialogica a scrierilor dionisiene
in areopagul filosofic si teologic contemporan. Dacd din partea criticii istorice moderne reticenta
Parintelui Dumitru Staniloae fatd de localizarea autorului scrierilor areopagitice la cumpana
secolelor al V-lea si al VI-lea a primit unele reprosuri de inactualitate, in celelalte aspecte:
dogmatic, mistic si liturgic, notele si comentariile la textul dionisian reflecta ,,structura filocalic-

=9

duhovniceasca si patristicd-contemporand” a inconfundabilei gandirii' a teologului roman.

! Cristinel Ioja, Dogmatica si dogmatisti. Prolegomena, privind aprofundarea Teologiei Dogmatice Ortodoxe in
Romdnia in a doua jumatate a sec. al XX-lea si inceputul sec. al XXI-lea, Editura Marineasa, Timisoara, 2008, p. 65.

5



O preocupare deosebita a aratat Parintele Staniloae pentru dovedirea continutului general
crestin al Corpusului Areopagitic si, in special, pentru o tema fundamentald a teologiei
dionisiene, anume: relatia dintre Dumnezeu si creatie. Pornind de la afirmatia transanta a sa ca:
In general, in Ortodoxie, scrierile lui Dionisie au fost temei de sustinere a prezentei active a lui
Dumnezeu in viata Bisericii §i in lume, nu temei pentru o mistica panteista sau un continut care
n-a fost de folos.””, am adaugat in teza un plan secund al cercetarii, dedicat acestui aspect
doctrinar. Aceastd analizd mi-a permis sd creionez un model constructiv de interpretare a
scrierilor areopagitice, precum si sd identific elementele din teologia dionisiana ce contribuie la
formarea unei viziuni crestine despre realismul si importanta prezentei lui Dumnezeu in creatie
pentru omul contemporan.

Ipoteza de lucru de la care am plecat este aceea ca scrierile areopagitice, conform opiniei
distinsului teolog roman Dumitru Staniloae, dispun de un potential insemnat de afirmare si
sustinere a unei viziuni teocentrice a lumii si a omului, potential care este insa nevalorificat
suficient in prezent, meritdnd sd i se acorde o atentie speciala cu atat mai mult cu cat directia
generala secularizanta a societatii contemporane, cu tendinte anarhice si destructuralizante, poate
afla aici un antidot la aceste atitudini extremiste.

Analiza de ansamblu a componentelor Corpusului areopagitic dezvaluie prin comparatie
faptul cd viata eclesiala prezentd este afectata la randul ei de unele devieri, pe de o parte de
egocentrismul insului ce percepe Biserica drept o cale de atingere a unei performante spirituale
in mod individual respingand subordonarea fatd de ierarhie, iar pe de altd parte de excesul de
autoritate si control exercitat uneori de structura institutionala bisericeascd ce lasd impresia ca la
randul ei percepe pe credinciosi ca pe o masd amorfa usor controlabila in conditiile unei societati
de consum.

Prin urmare, scrierile areopagitice ne ajutd sa regasim duhul autentic al Bisericii —
comuniune de iubire si de fiintd a credinciosilor, ca frati si madulare ale aceluiasi Trup al lui
Hristos, Dumnezeu-Omul adevarat. Din ele transpare foarte sugestiv unitatea si interdependenta
intreolaltd a fiintelor personale create (Ingeri si oameni) ca revelari ale Sfintei Treimi si ca suport
reciproc de adancire in cunoasterea si trairea dupa voia Lui, precum si comuniunea sfintitoare a
credinciosilor intre ei, cler si popor, n si cu Dumnezeu. Prezenta lui Dumnezeu in Biserica este
ilustratd de Sfantul Dionisie prin unitatea de viatd a crestinilor, In inima carora curge Acelasi
sfant si sfintitor Sange al lui Hristos (primit regulat prin Euharistie) si care ,,respira” Acelasi Duh
al iubirii de Dumnezeu si de semeni.

Departe de a fi o conceptie panteistd, prezenta lui Dumnezeu in lume, asa cum este ea

* Sfantul Dionisie Areopagitul — Opere complete si Scoliile Sfantului Maxim Marturisitorul, traducere, introducere si
note de Pr. Dumitru Staniloae, editie ingrijita de Constanta Costea, Editura Paideia, Bucuresti, 1996, p. 12.



ilustratd de scrierile areopagitice, marturiseste caracterul creat si dependenta lumii fatd de
Dumnezeu — Creatorul si Proniatorul ei. O lume ca cea a ultimelor secole, care considera
prezenta lui Dumnezeu ca pe o incalcare a autodeterminarii ei, dovedeste o grava alienare fatd de
menirea pe care a primit-o.

In Partea I a lucririi am prezentat cteva aspecte generale legate de persoana si opera
Sfantului Dionisie enigmaticul autor al scrierilor areopagitice, un spatiu extins rezervandu-I
expunerii concluziilor pe care Parintele Dumitru Stiniloae le-a exprimat si sustinut legat de acest
aspect pe parcursul cercetarilor sale.

Dupa o succinta, dar, sper, sinteticd incursiune prin istoricul cercetarii dionisiene, ce
constituie subiectul capitolului I, am enumerat si detaliat in capitolul al II-lea consideratiile
liturgico-istorice considerate de Parintele Dumitru Staniloae drept temeiuri interne prin care se
poate sustine vechimea post-apostolica a Corpusului Areopagitic. In opinia teologului roman,
amanuntele specifice oferite de autor in descrierea elementelor de ritual din cadrul cultului nu
puteau proveni decat de la un martor ocular, si acesta traitor in perioada de inceput a Bisericii.

Capitolul al Ill-lea trateaza controversele referitoare la formatia crestind a Sfantului
Dionisie care despart pe cercetatori in doud tabere antitetice. Cei dintdi, mai numerosi, acuza pe
autorul scrierilor areopagitice de contaminarea invataturii crestine cu influente de fond ale
filosofiei neoplatonice, pe cand, cei din urma, minoritari insd cu studii minutioase mai bine
argumentate, apara si sustin ortodoxia Corpusului beneficiind si de sprijinul Traditiei Patristice
milenare.

Pozitia Parintelui Dumitru Staniloae se incadreaza in aceasta partida ,,ortodoxa” si consta
in desfasurarea unei exhaustive analize pe text care reuseste sd infirme categoric pretinsul
panteism neoplatonic al scrierilor areopagitice. Teologul roman identificd mai intai cauzele care
au generat o perceptie atdt de contrard crestinismului la cercetdtorii occidentali ai Sfantului
Dionisie Areopagitul. Este vorba de trei premise false care au condus tabara oponentd pe o pista
gresita: 1) presupunerea nefondatd ca tot ceea ce spune autorul Corpusului este in intregime
conditionat de modul 1n care prefera sa se exprime; 2) confuzia cd teologhisirea Sfintilor Parinti
ar fi un gen de speculatie filosofica ce constd in deductii facute pe baza rationald, lipsitd de
continut experiential; 3) omiterea sau diminuarea importantei mediului eclesial rasaritean din
care provine Corpusul in analiza aspectelor cuprinse in el.

Desi aparent dispersata in intreg comentariul Parintelui, amendarea intelegerii panteiste a
teologiei dionisiene de cétre teologul roméan poate fi structuratd, cred, In cinci directii precise: a)
transcendenta lui Dumnezeu, b) Dumnezeu Proniatorul deosebit de lume, c) realitatea
accidentala a raului, d) Indumnezeirea omului si e) participarea creatiei la slava lui Dumnezeu in

vesnicie, directii pe care le-am cercetat mai amanuntit in capitolul al IV-lea al partii 1.



a) Transcendenta lui Dumnezeu afirmatd in scrierile areopagitice este valoroasa cel mai
mult pentru faptul ca se intemeiaza pe o baza empirica, nu este doar o formulare filosofica. Ea
devine mai evidentd, in mod paradoxal, in Persoana Fiului lui Dumnezeu intrupat si impartasit in
Sfintele Taine. Comentand un pasaj semnificativ din scrierile areopagitice (IV, /11, 10), Parintele
Staniloae spune: ,,In nici una din scrierile Parintilor nu e atat de mult pusa in relief prezenta si
lucrarea lui Hristos ca Persoand dumnezeiascd si omeneascda in Tainele si in toate actele de
sfintire a oamenilor (prin materiile creatiei si prin gesturile ierarhului si preotului), ca la Dionisie
Areopagitul. Personalismul lui divin, cu lucrarea libera si iubitoare a Persoanei lui Hristos, e tot
ce e mai strdin de panteismul neoplatonic sau de orice natura.””

b) Prezenta lui Dumnezeu in lume este, asadar, un fapt afirmat ferm de Sfantul Dionisie.
E o prezenta a Lui ca obarsie a vietii (ND, VI, 2), Creator si Proniator, dar si ca Mantuitor.
Parintele Staniloae observa ca autorul Corpusului a patruns ca nimeni altul relatia dintre
Dumnezeu Cel suprafiintial si creatia compusa din trepte ce se impartasesc de existenta si viata
generala creata si sustinutd de El. Ultima nici nu se confunda cu El in sens panteist, nici nu e
despartitd de El. ,,E o discontinuitate, afirma teologul roméan, intre Dumnezeu ca Cel Ce nu e
cauzat, ci e exclusiv cauza, dar si o continuitate intre El si cele ce au existentd, viata,
intelepciune, etc. — cauzate, deci radical deosebite prin aceasta de El, avandu-L pe El cauza
totald, deci creatoare a existentei si vietii lor.”*

¢) Sondand taina prin care nu obtureaza savarsirea raului asa cum este ea exprimata de
autorul Corpusului, Parintele Dumitru Staniloae vede 1n aceasta o dovada in plus a iubirii lui
Dumnezeu: ,,Fara libertatea unor fapturi create, deci marginite, raul n-ar putea exista. [Cu toate
acestea n.n.], Dumnezeu n-a dat fapturilor aceastd libertate ca o samantd necesard a raului si, in
acest sens, raul nu e de la Dumnezeu. Dar Dumnezeu nici n-a creat toate fapturile fara libertate si
fara constiintd. Céci in acest caz n-ar avea In ele chipul lui Dumnezeu; si n-ar putea fi bune,
neavand vointa prin care pot fi rele; n-ar putea iubi pe Dumnezeu Cel bun si iubitor, daca n-ar
putea si sd nu-L iubeasca. S-ar cddea iardsi intr-un panteism lipsit de bunatate, de iubire, de
sens.”

Astfel, raul trebuie conceput in viziunea dionisiand ca ceva asumat, dar necauzat de
Dumnezeu. El se manifestd ca slabirea sinergiei fapturii cu Dumnezeu sau, mai grav, ca
incélcarea libera, desi irationald, a voii Lui (in cazul ingerilor si al oamenilor). Dumnezeu 1l
asuma intrucat sta n puterea Lui sa anihileze efectele raului si sd le preschimbe in trepte spre un

bine superior. De aceea, raul ,,nu poate fi explicat cugetand izvorul lui ca o esenta identicd cu

? Ibidem, nota 94, p. 130.
* Ibidem, nota 216, p. 239.
> Ibidem, nota 188, p. 236.



esenta binelui. El nu poate fi explicat prin panteism.”® In acest caz, nu s-ar mai putea face o
deosebire reala intre bine si rau.

d) Sfantul Dionisie vede scopul vietii omului in ridicarea la stadiul de persoand tot mai
vie prin insusirea lucrdrii iubitoare a lui Dumnezeu, deci la o crestere tot mai inaltd in
comuniune. ,,Aceasta se infaptuieste prin iubirea lui Dumnezeu de catre noi’”’, insd trebuie
exersata si perfectionatd in cadrul ierarhiei. Scopul ierarhiei, spune teologul roman comentand un
fragment din scrierile areopagitice, ,,este sa ne deprinda in iubirea de Dumnezeu. Dumnezeu este
iubire in Sine si izvor de iubire pentru noi. A creste in iubire € una cu a ne indumnezei. De aici
se desprinde foarte clar importanta pe care o dd Sfantul Dionisie ierarhiei in general si celei
sacramentale (clerului), in special. Membrii acesteia din urmd au menirea primordiala de la
Dumnezeu de a ne ajuta astfel sd sporim in iubire (si in indumnezeire) nu numai vorbindu-ne
despre ea, ci ficAndu-ne si o vedem realizati in ei, ca iubire fata de Dumnezeu si de oameni.”
Ei au puterea de a curdta, lumina si indumnezei pe credinciosi prin Tainele Bisericii In care
lucreaza in mod Personal Hristos in chip nevazut prin mana preotului care binecuvinteaza si prin
cuvantul ierarhului care invata.

Indumnezeirea este, asadar, scopul intregii ierarhii rationale (cereascd si pimanteasci)
(IC I, 1; IB 1, 3), iar realizarea ei este un act sinergic, divino-uman, adicd realizabil prin
participarea liberd a creaturilor personale la viata dumnezeiascd necreatd impartdsita in har din
comuniunea interpersonala treimicad. Acest fapt este scos in relief frecvent de autorul Corpusului,
care, dupa ce aratd cum s-a savarsit mantuirea obiectiva a tuturor in Hristos, adauga si conditiile
ce tin de noi pentru Insusirea ei la nivel subiectiv. Ea trece din stadiul virtual in cel actual ,,daca
si noi ne armonizdm cu El ca madulare ale Trupului Lui (cf. I Cor. 12, 27) in aceeasi viata
intreagd si dumnezeiascd si nu rdmanem asa, nearmonizati, nici nealipiti si neconvietuitori cu
madularele Lui dumnezeiesti si preasanatoase. (...) Trebuie sa tindem si noi spre
atotdumnezeiasca Lui viatd dupa trup si prin asemanarea cu sfinta ei nepacatuire, sd alergdm
spre o vietuire in Intregime de chip dumnezeiesc. Céci asa ni se va darui si noud comuniunea cu
Cel Ce ne vom face asemenea.” (/B 111, 12).

Sfanta Euharistie, afirma teologul roman, ,,e taina culminanta (...) pentru cd ea ne face
partasi a ceea ce porneste deplin spre a ni se impartdsi pe masura noastrd din dumnezeiasca
obarsie. (...) Dumnezeu nu ramane inchis in Sine, ci a fost de la crearea lumii si este vesnic prin
ceea ce comunica obarsia de putere, de har, de lumind, de fericire a ceea ce nu este El prin

PO
fiinta.”

% Ibidem, p. 235-236.

7 Ibidem, nota 50, p. 122.
¥ Ibidem.

o Ibidem, nota 69, p. 124.



Aceasta viziune liturgica a urcusului fapturilor spre Dumnezeu, concluzioneaza Parintele
Dumitru Staniloae, ,,ne arata incd o data pe Dionisie radical deosebit de panteismul neoplatonic.
O esenta netranscendentd nu poate avea caracterul unui mister care nu poate fi niciodata cuprins.
Si ea nu poate reprezenta izvorul sfinteniei in care trebuie sa progreseze toate inaintdnd spre
ea.”!’

Acuza cd prin aceasta s-ar sugera comunicarea unei esente divine, ca in panteismul
neoplatonic, este nefondatd, fiindca Sfantul Dionisie numeste pe Dumnezeu direct, creatorul
simboalelor (IB, 11I) si precizeazd cd nu toti se readund in El desi se impartasesc real cu El.
,2Lumea nu e consideratd de [autorul scrierilor areopagitice n.n.] ca fiind din esenta lui
Dumnezeu. Asa cum la Cina cea de Taina Iuda, care nu s-a Impartasit cu vrednicie de Trupul si
Sangele lui Hristos, s-a despartit de El, la fel se departeaza de El cei ce fac la fel in orice timp
sau cei ce pur si simplu nu vor sd se impartaseasca de El prin simboalele de paine si de vin ale
Trupului si Sangelui Lui. La fel, nu ar putea vorbi Dionisie de o indumnezeire a unora sau nu le-
ar da unora titlul de dumnezeiesti, daca toate ar emana si s-ar intoarce in El in baza unei legi
uniforme.”"!

e) Remarcand 1n scrierile areopagitice afirmarea faptului ca intreaga faptura are capacitea
de a fi deiformda (DN IX, 10), Parintele Staniloae mentioneaza si In ce constd cresterea ei
spirituald prin participarea la puterile dumnezeiesti: Fapturile ,,sunt nu numai subiecte ale
existentei si puterilor create din nimic, ci si ale puterilor dumnezeiesti, care le sustin pe primele.
Deosebirea lor de Dumnezeu e ca Dumnezeu le are prin fiintd, pe cand ele le primesc ca raze de
la Dumnezeu. Ele nu sunt prin aceasta nici una cu Dumnezeu, nici separate de El. Nu e nici
panteism, nici separatism intre lume si Dumnezeu. Dumnezeu e deosebit de creaturi prin fiinta,
sau prin faptul ca El e mai presus de fiinta sau de existenta (ovcia, de la €ivan) creaturilor, pe
care ele o au de la El drept cauzi, pe cand El o are necauzati si cauzatoare. In aceasta calitate
Dumnezeu ca fiintd este neparticipabil.”'>

Partea a II-a a tezei sondeaza teologia areopagiticd din prisma originalitdtii sale ca
fundament al autenticitatii scrierilor areopagitice, In viziunea Parintelui Dumitru Staniloae.

Capitolul I prezintd raportul dintre Dumnezeu si creatie asa cum se desprinde el din
continutul Corpusului. Cu acest prilej am enumerat citeva dintre elementele definitorii ale
gandirii dionisiene, anume: personalismul teologiei sale; caracterul treimic al lui Dumnezeu
Creatorul si Proniatorul fapturii; originea mistica (experientiald) a numirilor dumnezeiesti,
aspectul unitar al creatiei; lisus Hristos, Fiul lui Dumnezeu intrupat — revelatia deplind; si

transfigurarea creatiei ca o consecinta a indumnezeirii firii omenesti in Hristos.

' Ibidem, nota 3, p. 62-63.
" Ibidem, nota 72, p. 125.
2 Ibidem, nota 254, p. 244.

10



Spre deosebire de doctrina Principiului suprem — Unul din filosofia neoplatonica, Sfantul
Dionisie afirmd unitatea Dumnezeirii nu ca pe ceva abstract, ci in Treimea Persoanelor
dumnezeiesti. ,,Prin Dumnezeirea intreaga, autorul intelege nu fiinta in Sine a lui Dumnezeu, ci
fiinta purtata de Cele trei Ipostasuri. Dionisie nu gandeste la Dumnezeu ca la o unitate uniforma,
ci ca la Dumnezeu Cel in Treime (DN 11, 1)”".

Pentru autorul Corpusului, observa teologul roman, Dumnezeu ,,este izvor neinceput si
incepator de bunatate si de lumina si de aceea nu poate sa nu fie Persoana.”"* Faptul ca face
lumea din bunitate Il aratid ca interpersonal din veci. Caci bunatatea nu poate fi decat a
persoanei si nu se poate adresa decat altei persoane.””” Dumnezeu, ca Treime de Persoane este
izvorul vietii si al bunatatii. Relatia Sa de bunavoie cu creatia nu este pentru Sine o necesitate si
nici nu o impune apeland la constrangere. Ea este, insa, fundamentala pentru progresul
creaturilor constiente, ajutandu-le sd dobandeascd, prin har, din stabilitatea dumnezeiasca
nepasivd pe care o are in mod fiintial fard a o fi dobandit printr-un progres temporal.”'’
Creaturile constiente trdiesc aceastd intarire in virtute ca pe un act comunional, nu mecanic sau
magic.

Comentand prologul lerarhiei ceresti in care autorul Corpusului ilustreaza coborarea lui
Dumnezeu la faptura Sa, Parintele Stiniloae enumerd trasaturile de baza ale Persoanelor
dumnezeiesti asa cum sunt percepute de noi ca fapturi si aratd semnificatia lor: ,,Persoana, ca
supremul izvor al luminii, e Tatal, iar lumina cea mai deplina care vine din El la noi este Fiul
Lui. Fiul vine ca lumina deplina dumnezeiasca la noi cu toate razele luminoase ce se raspandesc
din El. Tot ce ne da Dumnezeu, 1n toate gradele si formele, e lumind, e sens, e bunatate. Si toate
luminarile ne vin de la Tatal prin Fiul sau de la comuniunea dumnezeiascd personald, si de la
aceea iubitoare. Numai legatura cu acest Dumnezeu personal ne scoate din intuneric.”"’

Cel mai mult ne-a confirmat caracterul personal al lui Dumnezeu si menirea la care
suntem chemati — de a ne asemana ca persoane sfintite cu El, Cel Sfant prin Sine — intruparea
Fiului lui Dumnezeu. Ea este o taini de nepatruns, dar si revelatia suprema. Prin Intrupare ,,L-am
cunoscut astfel ca Subiect intre noi pe Unul din Subiectele Treimii si prin Acesta ne-a venit in
maxima apropiere Sfanta Treime, dar prin perdelele simboalelor umane, care si ele sunt moduri
ale iubirii Lui de oameni.”"*

Comuniunea Dumnezeiesc-omeneascad a Fiului lui Dumnezeu facut om ne impartiseste

constiinta cd Dumnezeu a pus in intreaga creatie pecetea iubirii si bunatatii Sale, dar si taina ca

13 Ibidem, nota 149, p. 231.
" Ibidem, nota 3,p. 63.

'3 Ibidem, nota 125, 229.

' Ibidem, nota 276, p. 283.
7 Ibidem, nota 1 c, p. 62.
'8 Ibidem, nota 135, p. 230.

11



universul creat este plin de fapturi capabile de comunicare si relatii personale pline de sens.
,Chiar «mintile ceresti» sau duhurile ingeresti ne sunt descoperite de marea lumina a lui
Dumnezeu Cuvantul. Daca Dumnezeu nu e existenta personald, daca nu e Tata care are un Fiu
iubit si iubitor, nu pot exista nici «mintile Tngeresti» personale, care sd voiascd sa-L cunoascd si
sa-L iubeascd, pentru cd si ele sunt inzestrate cu capacitatea constiintei iubitoare. Dar, ajutati si
de ingeri, noi urcam prin lumina dumnezeiasca aflatd si in ei, spre lumina simpla incepétoare si
fara de inceput a lui Dumnezeu, dar fara sa ne contopim cu E1.”"

Sfantul Dionisie afirmd cd, de fapt, sfintenia este si scopul la care trebuie sd tinda
ierarhiile personale create: ,,Tinta comuna a intregii ierarhii este iubirea sau apropierea de
Dumnezeu si de cele dumnezeiesti, produsa prin sfintire in chip dumnezeiesc si unitar” (/B I, 3).

Chiar si legile puse de Dumnezeu in lume, precum si obiectele create de El (fapturile
nepersonale) sunt elemente care au rolul de a ne invita la practicarea iubirii unii fata de altii si la
dobandirea iubirii de Dumnezeu, deci la o raportare personala unii fata de altii. Constientizand ca
lumea ne este daruitd de Dumnezeu pentru sporirea legaturilor personale fericite intre oameni ne
dam ,,seama ca Dumnezeu e o fiinta iubitoare, ca n-are nimic de obiect in El, cd nu e intru nimic
supus unor legi, pe cand omul e pe de o parte liber, pe de alta supus unor legi care 1i aratd ca nu e
prin sine, (...) legi, ca o conditie a afirmarii iubirii.”*’ Exista aici o reciprocitate: oamenii pot
,,iubi liber pe Dumnezeu ca Creator si Dumnezeu Se poate face si om, pentru a intdri iubirea lor
fatd de Sine si intre ei prin unirea Sa ca Subiect suprem iubitor cu ei. Aceasta aratd insa ca si
umanitatea poate fi ridicatd la treapta unei subiectivitdti care depaseste toate legile impuse
omului ca obiect creat.””!

O deosebire fundamentala a teologiei areopagitice fatd de gandirea religioasd a filosofilor
pagani este iubirea extatica pe care o aratd Dumnezeu fatd de creatia Sa. ,,Dumnezeu e eros si
iubire, ca Cel Ce creeaza si sustine, iar indragit si iubit ca Cel Ce atrage cele create spre El,
aratandu-Se frumos si bun. Prin prima numire Se misca in Sine in iubirea fard inceput si sfarsit,
prin a doua misca cele create, intorcandu-le spre Sine.”*

Sfantul Dionisie are o Intelegere foarte profunda despre existenta creatiei. El vede in
insusi faptul existentei fapturilor o tindere universala a lor spre Dumnezeu ca spre Cel bun si
frumos. Aceasta dovedeste dependenta creatiei de Dumnezeu, céci nu pot fi in afara Lui, dar si
ca, ,,fiind in El, sunt intr-un fel printr-o putere mai presus de a lor, deci intr-un mod mai presus

de fiintd. Nu e nimic fara sa-si aiba ultima sustinere in Cel mai presus de fiintd si fara sa

9 Ibidem, nota 3,p. 62.

2% Ibidem, nota 133, p. 230.
2! Ibidem, nota 133, p. 230.
*2 Ibidem, nota 184, p. 235.

12



participe la aceasta calitate a Lui.”* Aceasta unitate de origine a creatiei ii da un caracter unitar
si conferd o solidaritate interna fapturilor, unora in mod constient, altora prin firea lor, fara sa-si
dea seama. ,,Din pricina aceasta se sustin toate, caci in aceasta sustinere reciprocd se manifesta
puterea sustindtoare a Binelui in care sunt.”** Ca bunatatea insasi, Dumnezeu ,,le iubeste pe toate,
le atrage pe toate, le desavarseste pe toate” in mod dezinteresat, potrivit vointei lor. Pe cele care I
se opun le mentine doar in existenta si le impartaseste de darurile Sale temporar pana la vremea
Judecatii, cand are loc mplinirea voii lor.

Scrierile areopagitice sunt adevarate tratate mistagogice ce evidentiaza sensurile profunde
ale cultului si ale Invataturilor teologice crestine. Prin relevarea acestor semnificatii dumnezeiesti
autorul Corpusului respinge indirect conceptiile filosofice de sorginte pagana ale timpului sdu:
panteismul, dualismul maniheic si spiritualitatea abstracta a filosofiei pagane. O afirmatie
rezumativd a conceptiei sale despre Dumnezeu si lume ar putea fi cu sigurantd aceasta:
,2Dumnezeu n-a facut lumea ca sd o tind despartitd sau sd o topeascd in Sine, ci ca s-0
transfigureze.”>

Astfel, o implicatie majord a Intruparii lui Hristos este cea a spiritualizarii materiei si a
lumii materiale in general. Materia, spune Sfantul Dionisie, este ,,existenta simpla” (DN 1V, 26),
inferioard existentelor biologice, rationale sau inteligibile (mintilor ceresti). Totusi, aceasta
inferioritate calitativd nu o pozitioneaza In categoria raului, nu o identifica a fi sursa acestuia
(DN 1V, 28), cum eronat invitau filosofiile pagane. In economia creatiei, materia isi are valoarea
ei: ,fara ea, spune Sfantul Dionisie, n-ar exista trupurile, prin care se experiaza tot mai mult
formele vietii spirituale”*°

Comentand aceste aspecte, Parintele Dumitru Staniloae afirma: ,,si ea [materia] face parte
din lume, in care este o rationalitate si o frumusete. >’ ,,Dumnezeu Insusi a adus[-o] la fiinta (...)
intinsd 1n spatiu, capabild sa fie organizatd in multe forme (...) [si] vrea sa Se arate si prin ele,
dandu-le prin aceasta o frumusete, o ordine, o capacitate de a se transfigura ca mediu al lucrarilor
dumnezeiesti.”**

Fiind supusd de Dumnezeu omului si dependentd intr-o oarecare masura de traseul
duhovnicesc al acestui stdpan, materia isi reveleaza profunzimile doar prin el si pentru el. Atunci

cand omul rupe prin neascultare legatura cu Sursa vietii — comuniunea interpersonala Treimica —,

intunecandu-i-se mintea, ,,introduce” prin aceasta perceptiec deformata si in materie raul.” Omul

> Ibidem, nota 181, p. 235.

** Ibidem, nota 181, p. 235.

> Ibidem, nota 89, p. 128.

*® Ibidem, nota 229, p. 240.

*7 Ibidem, nota 193, p. 237-238.

*% Ibidem, nota 47, p. 121.

¥ DN1V, 28: ,,nu din materie vine raul in suflete, ci dintr-o miscare neregulata si gresita.”

13



pacdtos rasfrange asupra lumii inconjuratoare dispozitia sa sufleteasca, intunecand-o, dar fara sa
o facd total rea. Ea devine stricdcioasd pentru cd nu poate sa sustind o existentd ce se opune lui
Dumnezeu, Creatorul lumii. E un blestem pe care il resimte cel ce, izolandu-se de Dumnezeu,
vrea sad-si desfasoare existenta folosind in mod patimas si egoist cele create de EL
Coruptibilitatea materiei este o consecinta a pacatului, la fel ca si opacitatea ei. *° La inceput,
Dumnezeu a creat-o prin cuvintele: ,,Sa fie lumina!” (Facere 1, 3), dar aceastd lumina creata si
rationalitatea ei poate fi sesizatd deplin doar de omul purtitor de Dumnezeu, teo- sau photofor.

Legat de acest aspect, Parintele Staniloae remarca: ,,avand in vedere cd omul va slabi
legdtura cu Dumnezeu si se va apleca mai mult spre acest mediu, Dumnezeu a pus in ea si
posibilitatea de-a deveni opacd si totodata supusa legilor care o fac necesard hranei omului si
coruptibild. Dar prin aceasta materia nu devine cu totul rea. Ea a ramas folositoare vietii omului
si poate cAstiga o transparentd tot mai mare pentru oamenii curati. In viata viitoare ea va fi,
pentru cei apropiati deplin de Dumnezeu, cu totul luminoasa. '

Autorul Corpusului subliniaza In numeroase ocazii valoarea speciald a materiei, fie atunci
cand prezinta treptele creatiei materiale ca fiind fapturi ale lui Dumnezeu interdependente, fie
cand 1i aratd caracterul de suport secundar al existentei biologice (dupad Dumnezeu) sau cand
afirmd convingator invierea din morti a oamenilor, cu trup si suflet. El se arata inovator pentru
timpul cand a trdit si fatd de contemporanii sai care considerau materia o existentd informa si
pasiva. Reluand aceste aspecte, in scoliile sale, Parintele Dumitru Staniloae, aduce numeroase
contributii originale ce pot constitui temeiuri teologice pentru pretuirea lumii ca dar de la
Dumnezeu.

Urmand Sfantului Dionisie, care afirmase legitura ,,ontologica” intre trup si suflet (ca
doud realitati ce compun o singurd fire — omeneascd), teologul roman evidentiazd legéatura
profunda intre acestea si finalitatea spirituald pentru care a fost adusa la existentd materia: ,,Cea
mai Tnaltd forma de organizare o primeste materia in trupul omenesc, devenita in el cea mai
intima spiritului. In ochii omului, materia a devenit mijloc de comunicare a intelesurilor
spiritului din ele. Dar spiritul omului std intr-o legitura cu ingerul ca spirit pur si cu Dumnezeu
ca Spiritul suprem cuprinzator in forma unitatii necompuse a tuturor intelesurilor si puterilor de
suprema eficienta in tot cosmosul. Materia n-a fost facuta fara nici un rost. Ea e facutd ca mijloc
de revelare a spiritului divin in mod indirect, dar In mod mai intim si al spiritului uman. Omul a
primit cinstea deosebitd de a da materiei sensuri si functii spirituale, de a o spiritualiza, de a o
face sd se transfigureze deplin, in Dumnezeu, prin el.”*

Aprofundand aceasta corespondentd dintre cele materiale si cele spirituale, dintre

% Ibidem, nota 282, p. 284-285.
3 bidem, nota 193, p. 237-238.
32 Ibidem.

14



realitatea creatd si cea necreatd, teologul roman noteaza capacitatea materiei de a primi intipdrite
in ea nu doar productiile cognitive ale fiintelor spirituale, ci si pe realitatile duhovnicesti insesi
(suflete, ingeri, Dumnezeu)>. Aceasta se datoreaza faptului ci ea este creatia lui Dumnezeu —
Realitatea Spirituald si Personala suprema, care creand-o o face aptd sa primeasca lucrarile Sale
dumnezeiesti si ale fiintelor spirituale, iar la ,plinirea vremii” (Galateni 4, 4) pe Insusi Fiul lui
Dumnezeu prin Intrupare.®

Capitolul al II-lea reflectda tocmai acest adevar al teologiei dionisiene: identitatea dintre
existenta si bine. lerarhia cereascad reprezintd amprenta nevazuta a bunatatii lui Dumnezeu, iar
cea bisericeascd este conditia necesari a imbunatatirii duhovnicesti a membrilor Bisericii. In
ambele lucreazi nevazut Hristos in calitate de Mantuitor si tintd a lor. In pofida raului ca
accident corolar libertatii fiintelor rationale, universul dionisian reflectd o dimensiune pozitiva,
treptele creatiei vazute si nevazute manifestand un caracter unitar.

In capitolul al Ill-lea am expus si analizat influentele pe care teologia apofatici
dionisiana le-au generat asupra gandirii Parintelui Dumitru Staniloae, precum si felul ingenios al
teologului roman de a prezenta teologia afirmativd si pe cea negativd relevandu-i dinamica
raportului si caracterul experiential. Dinamismul si transparenta cunoasterii lui Dumnezeu de
catre fapturi aratd atat posibilitatea fapturii de a avea acces la theognosie, cat si caracterul
Personal si necreat al lui Dumnezeu, ce scapa conceptualizdrii gratuite de tip silogistic.

Caracterul simbolic al creatiei, tema capitolului al IV-lea, vine ca o completare la acest
aspect, evidentiind pe de o parte nejustificarea unei spiritualizari excesive a creatiei, de tip
gnostic, cat si materialismul lipsit de spiritualitate de tip epicureic sau scientist.

Sfantul Dionisie aratd cu deosebitd preocupare ca si In lumea materiald existd diferite
trepte de existenta, intr-o ierarhie tot mai ascendentd, deci tot mai apta pentru a reda ca intr-o
oglinda rationalitatea Spiritului Suprem (IB I, 2)*. In general el exprimi credinta ci nu doar
materiile din cadrul Sfintelor Taine au menirea de a deveni transmititoare ale sfinteniei si
cunoasterii lui Dumnezeu, ci intreaga creatie este ,,gandita”*® de Dumnezeu sa reprezinte, in stari
ontologice deosebite, diferite revelatii ale Divinului in lume. Aceasta corespondentd este
sustinuta de faptul cd Dumnezeu a imprimat intreaga fapturd de rationalitate, sustinand la toate
nivelurile progresul in cunoastere si intirirea in existenta. In acest sens, fiecare treapta superioara
reprezintd pentru cea egald sau imediat inferioard un simbol, un chip al divinului adaptat
nivelului de intelegere al receptorului, prin care acesta din urmd dobandeste o mai inalta

cunoastere a maretiei tainei lui Dumnezeu, insotita, in mod paradoxal, de un mai deplin sens si o

33 Ibidem, nota 5,p. 63.

3 Ibidem, nota 6, p. 64.

% Unul este Cel pe care il doresc toti cei asemanitori lui Dumnezeu, dar nu se imprtasesc in mod unitar de Cel Ce
e Acelasi si Unul, ci precum imparte fiecdruia cumpana judecatii dumnezeiesti.”

% Ibidem, nota 286, p. 285.

15



mai actuala putere 1n existenta.

In cazul ambilor teologi, suprema dovadi a valorii creatiei, in general, si a lumii
materiale, in special, pentru Dumnezeu o reprezinta Intruparea Cuvantului. Sfantul Dionisie ii
subliniaza ineditul, iar Parintele Staniloae caracterul de taina si revelator. ,,Aici se pune in relief
taina unirii firii omenesti — inclusiv a trupului ei — cu Ipostasul dumnezeiesc al lui lisus Hristos.

E o taind de neinteles.”’

,2Dumnezeu Cuvantul a facut firea omeneasca mediu capabil de cuprindere
a universului intreg, pentru ca ea e mijlocul creatiei, avand o relatie constientd cu ingerii prin spirit si cu
ordinea materiald. Dumnezeu Cuvantul poate uni prin firea omeneasca toata creatia in Sine, o poate
indumnezei intreaga.”®

Teologul roman evidentiaza totodata si caracterul personal pe care il ia forma organizata
a materiei In trupul omenesc, precum si rolul ei de sacrament sau mijloc prin care se
impartdseste umanitatii sfintenia din Trupulul lui Hristos: ,,prin Trupul inviat al lui Hristos si
prin Duhul Sfant Care din El se comunicd in Taine credinciosilor, intarind spiritul lor, materia
devine un mediu de intilnire cu Dumnezeu si cosmosul intreg inainteaza spre transfigurare si
desdvarsire in viata viitoare (cireia minunile ii sunt o anticipare).”’

In Partea a IIl-a am tratat mai punctual diferitele aspecte prin care Parintele Dumitru
Staniloae a contribuit la valorificarea scrierilor areopagitice.

Capitolul I cuprinde o abordare cronologica a influentelor dionisiene n opera teologului
roman conturate, mai concret, prin expunerea sintetici a viziunii sale despre prezenta lui
Dumnezeu in creatie.

Creatia, In interpretarea sa fundamentata pe cosmologia dionisiand, nu e inteleasa ca un
obiect exterior lui Dumnezeu, perceput la rindul Sdu ca un obiect. Dimpotriva, se afirma raspicat
faptul ca Dumnezeu creeaza lumea in Sine, din bunatate (DN IV, 1), printr-o manifestare a
energiei Sale spirituale, fard ca prin aceasta iesire voitd creatoare sd se produca o confuzie
panteistd intre El si creatie. ,,Dumnezeu e neseparat de lume si lumea neseparata de El, dar El
este cauza neconditionatd a lumii™*

Cu alte cuvinte, cand ne gandim la Dumnezeu trebuie sa evitdm ideea cd Dumnezeu are o
viatd izolata, cd traieste numai in Sine, precum si pe aceea ca El ar avea lipsd de ceva atunci cand
creeazd. Dumnezeu fiind mai presus de existentd In comuniunea desdvarsita trinitara, El a hotarat
din vesnicie sa Isi reverse dragostea in afara fiintei Sale, adica la nivelul unor existente pe care le

creeaza din nefiintd. De aceea, pe buna dreptate se poate spune ca ,,primul act al lui Dumnezeu

fata de lume, care poate fi socotit si baza tuturor celorlalte acte si a Revelatiei Sale in continuare,

37 Ibidem, nota 163, p. 233.
% Ibidem, nota 164, p. 233.
% Ibidem, nota 282, p. 284.
0 Dumitru Staniloae, Revelatia prin acte, cuvinte si imagini, ,,Ortodoxia”, nr. 3 (1968), p. 352. Vezi si DN 11, 3.

16



e creatia™'.

Teologia creatiei dionisiene afirma ca nu suntem aici la Intdmplare, ci pentru ca am fost
creati de Dumnezeu cu un scop. Toate fapturile au o organizare dupd principiul ierarhic si
reprezinta ,,0 sfintitd randuiala si stiintd si lucrare asemandtoare, pe cat e cu putintd, modelului
dumnezeiesc, inaltatd spre imitarea lui Dumnezeu prin lumindrile date ei de la Dumnezeu pe
masura ei.” (/C III, 1). Aceasta intrucat, Dumnezeu este personal, un Creator viu, care Se
manifestd pe Sine n puterea bunatatii si a dragostei.

Capitolul al II-lea evidentiaza contributia Parintelui Dumitru Staniloae la intelegerea
autenticd a scrierilor areopagitice, precum si aportul sau ca traducator si exeget la ameliorarea
vocabularului dionisian pentru limba romana.

Rezumand cele afirmate pand acum, pot spune ca aportul teologului roman la
valorificarea scrierilor areopagitice a fost unul major, deosebit de semnificativ prin
redescoperirea caracterului practic al continuturilor dogmatice cuprinse in ele, esential prin
evidentierea interioritatii cosmosului in Dumnezeu, a persoanelor create in comuniunea Sfintei
Treimi si a mintii credinciosului in altarul inimii luminate de erosul dumnezeiesc. Varietatea
temelor abordate si creativitatea debordantd in modul ortodox de prezentare a lor fac din
demersul Parintelui Staniloae o usd deschisd tuturor cétre redescoperirea firescului de a
teologhisi cu gandul la cel caruia i se comunicd si cu autoritatea dobanditd din experierea

credintei.

* Ibidem, p. 350.
17



CONCLUZII

In pofida rezervelor privind autenticitatea lor, mai mult sau mai putin semnificative,
scrierile areopagitice s-au bucurat de o pretuire sustinutd in spatiul crestin ortodox, bazata in
principal pe traditia Sfintilor Parinti care le-au comentat si recomandat cu deosebit respect si
interes, impresionati de continutul lor teologic si de varietatea temelor abordate, unele dintre ele
inedite. Este adevarat ca Sfintii Parinti nu au exprimat dubii cu privire la identitatea autorului
acestor scrieri, Insd din comentariile care ni s-au pastrat de la acestia intelegem ca prestigiul
scrierilor areopagitice tinea mai mult de ortodoxia invataturii lor si doar in plan secund se datora
demnitatii apostolice a presupusului lor autor.

Ca si in cazul traducerii si adnotarii si a altor opere patristice, mobilul principal al atentiei
pe care Parintele Staniloae o acorda scrierilor areopagitice este unul profund spiritual, acela de a
promova prezenta si lucrarea reald a lui Hristos si a Duhului Sfant in toate prin crucea
actualizatd.*” De aceea, putem afirma ci pentru teologul romén scrierile patristice selectate de-a
lungul vietii in vederea traducerii reprezintd mai mult un suport, o sursa autorizata, dar cu rol
secundar fatd de mesajul unitar pe care il transmit si pe care Parintele Staniloae a dorit sd 1l
redescopere omului de azi: dobandirea mantuirii.*’ Ele sunt un izvor nesecat de inspiratie pentru
teolog, dar si un ,,nor de marturii” (Evrei 12, 1) autentice care confirma ortodoxia credintei
crestine si posibilitatea insusirii acestui mod de viata de catre fiecare om.

Din acest motiv, chiar daca este evidentd preferinta Parintelui Staniloae pentru anumiti
Parinti ai Bisericii, precum Sfintii: Grigorie Palama, Maxim Marturisitorul, Grigorie Teologul,
Chiril al Alexandriei, Dionisie Areopagitul si Grigorie de Nyssa, preocuparea sa principala este
constant aceea de a evidentia realitatea si, deci importanta, lucrdrii si prezentei personale a lui
Dumnezeu in lume, in general, si in viata omului, in special. Inainte de a fi o cercetare stiintifica
in sine, cu rol strict teoretic, teologia Parintelui Staniloae, reflectatd in comentariile la aceste
traduceri patristice, este rodul unei cercetdri centrate pe evidentierea valorii si accesibilitatii
trairii credintei crestine ortodoxe pentru omul de azi.**

In conformitate cu scrierile Parintilor greci, in cazul de fati cu cele ale Sfantului Dionisie,
Parintele Staniloae identificd fundamentul creatiei in viata Sfintei Treimi: ,,Numai pentru ca este

prin Sine plenitudinea mai presus de orice determinare si devenire, de orice crestere si

2 Victor Botez, Interviu cu Dumitru Staniloae, in ,,Revista de filosofie”, nr. 6 (1992), p. 554.

43 Pr.Prof.Dr. Dumitru Staniloae, Teologia dogmatica ortodoxa, vol. 1, Editia a 1I-a, E.1.B.M.B.O.R., Bucuresti,
1996, p. 9.

* Aceastd metoda de a face teologie este specific patristicd. in Introducerea la Ambigua, (p. 38-39) Pirintele
Staniloae remarca: ,,Ca si alti Parinti, Sfantul Maxim nu a facut teologie pentru teologie, ci pentru trebuintele
Bisericii din timpul sau.”

18



descrestere, Dumnezeu a putut crea o lume destinatd impartasirii de eternitatea Sa, inteleasa ca
plenitudine a comuniunii interpersonale. Caci alt rost nu ar avea crearea lumii. lar o lume
existenta prin ea ca o eternitate impersonala, care creste si descreste continuu intr-un cerc inchis,
n-ar avea nici ea vreo ratiune si ar fi cu totul inexplicabila.”*

In actul creatiei Dumnezeu Isi arati dragostea, iar omul Ii rispunde lui Dumnezeu in
dragoste (DN IV, 12-14). In acord cu teologia areopagiticd, teologul roman sustine ca fiintele
personale create participd, in mod responsabil si constient de sine, la formarea lumii si la
inaintarea ei inspre desdvarsirea finald. Prin urmare, ,,omul este conlucratorul lui Dumnezeu si
continuatorul creatiei. Stdniloae atrage deseori atentia asupra caracterului paradoxal al relatiei
dintre lume si om. Suntem in mod constant constienti de unitatea si diversitatea omului si a
relatiei sale cu intregul cosmos. Omul si lumea depind unul de altul in implinirea destinului

10r9a46

, acela de a-si actualiza tot mai mult caracterul de simbol al luminii dumnezeiesti.

Daca 1n cazul lumii nevazute acestd actualizare echivaleazd cu o tot mai profunda
adancire in cunoasterea lui Dumnezeu, in Biserica*’ treptele ierarhice urca pe cei mai de jos si ele
insele in trairea tainelor lui Dumnezeu folosindu-se de medierea simbolurilor vazute (Sfintelor
Taine) si de propriul model de comuniune. In aceste doui ,.forme” se afli in chip nevazut Insusi
Hristos, Cuvantul intrupat al Tatélui, Cel Care reprezinta sursa sfinteniei si Omul indumnezeit in
gradul suprem. ,,Cunoasterea lui Dumnezeu — observa teologul roman — este cunoasterea Lui ca
taina, ca mister nemarginit si producator de sfintenie in cel ce se impartaseste de ea”®. Tot asa,
dar intr-un grad redus se reveleazi si persoanele semenilor. ,,In impartasirea comuna de Hristos,
credinciosii realizeazd si intaresc continuu nu numai comuniunea intre ei, ci si cu Cel Unul,
devenind una toti intre ei si fiecare unificand pornirile sale intr-o proprie unitate.”*

Am redat aici o foarte mica parte din bogdtia de idei si de semnificatii pe care le-a
redescoperit, actualizat si prezentat intr-o forma ortodoxd si intr-un comentariu original,
Parintele Dumitru Staniloae. Poate cea mai evidentd forma de valorificare a acestor scrieri o
reprezintd insdsi persoana sa, despre care Pdrintele lon Bria afirma cu obiectivitate:
,Consacrarea, iati tema vietii lui (...) Intreaga lui persoani vorbeste de Dumnezeu — Mare

teolog, el se sfieste de teologie. (...) Toatd opera lui este o «mistagogie», munca uriasd de

elucidare a fundamentelor metafizice si teologice ale Ortodoxiei, de largire a viziunii asupra

* Pr.Prof.Dr. Dumitru Stiniloae, Teologia dogmatici ortodoxd, vol. 1, Editia a II-a, E.LB.M.B.O.R., Bucuresti,
1996, p. 124.

* Emil Bartos, Conceptul de indumnezeire in teologia lui Dumitru Staniloae, Editura Institutului Biblic ,,Emanuel”,
Oradea, 1999, p. 179.

*" Teologia deschiderii Bisericii fatd de lume consta in insisi manifestarea naturii dialogului divino-uman unit cu
responsabilitatea umana ce decurge de aici. Sensul prezentei Bisericii in lume este acela al spiritualizarii si
transfigurarii progresive a omului si a lumii. In viziunea dionisian, lumea este destinata si devina Biserica.

* Sfantul Dionisie Areopagitul — Opere complete si Scoliile Sfantului Maxim Marturisitorul..., nota 45, p. 121.

* Ibidem, nota 64, p. 123.

19



lumii, de interpretare a viitorului omenirii.”*

Felul distins in care a tradus scrierile areopagitice si comentariile profunde pe care le-a
redactat cu fidelitate patristica fata de adevarul viu al Bisericii, m-a facut sa cred adesea citind si
recitind editia aparutd postum ca intre teologul roman si Sfantul Dionisie s-a permanentizat in
timp o comuniune plind de mister. Este ceea ce a afirmat Intr-un mod inspirat unul din discipolii
sai, astazi Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane: ,,Existd o comuniune tainica intre oamenii care
gandesc la fel, desi marturisesc pe Hristos in timpuri diferite. Ei realizeaza o comuniune peste

timp, deci nu numai sincronic, ci si diacronic.”!

%% Pr.Prof.Dr. Ton Bria, Spatiul indumnezeirii. Eternizarea umanului in Dumnezeu in viziunea teologicd a Pdrintelui
Staniloae, ,,Ortodoxia”, an XLV, (1993), nr. 3-4, p 77-78.

I LP.S. Daniel Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, Parintele Staniloae — creator al unei sinteze neo-patristice in
teologia ortodoxa contemporand, in ,,Studii Teologice”, nr. 1 (2005), p. 149.

20



BIBLIOGRAFIE SELECTIVA

A) IZVOARE

a) biblice

***% Biblia sau Sfanta Scriptura, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane (E..LB.M.B.O.R.), Bucuresti, 1988.

**%* Noul Testament, versiune revizuita, redactatd si comentatd de Bartolomeu Valeriu
Anania, E.I.LB.M.B.O.R., Bucuresti, 1993.

**% Novum Testamentum Latinae, Nestle-Aland, Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart,
1998.

**% The Greek New Testament, Fourth Revised Edition edited by Barbara Aland, Kurt
Aland, Johannes Karavidopoulos, Carlo M. Martini and Bruce M. Metzger, Deutsche
Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1998.

b) patristice

**% Corpus Dionysiacum 1. De divinis nominibus, ed. B.R. Suchla (Patristische Texte und
Studien 33), de Gruyter, Berlin-New York, 1990; II. De coelesti hierarchia, ed. G. Heil;
De ecclesiastica hierarchia. De mystica theologia. Epistulae, ed. A.-M. Ritter (PTS 36), de
Gruyter, Berlin-New York, 1991. In PTS 63, 2011.

Denys 1'Aréopagite, Oeuvres, traduites du grec, précédées d’une introduction par Mgr. L.
Darboy, archeveque de Paris, A. Tralin ed., Paris, 1932.

Idem, La Hiérarchie céleste, ,Sources chrétiennes”, vol. 58 bis, introduction par René
Roques, étude et texte critique par Gunther Heil; traduction et notes par Maurice de
Gandillac, Paris, 1958.

Dionisie Pseudo-Areopagitul, lerarhia cereasca, lerarhia bisericeasca, trad. Cicerone
Iordachescu, Editura Cartea Roméaneasca, Chisinau, 1932, 164 p.

Idem, Despre numele divine. Teologia Mistica, trad. Cicerone lordachescu si Theofil
Simenschy, Tipografia concesionara Alexandru Terek, Chisinau, 1936, LII + 128 p.
Evagrius Scholasticus, The Ecclesiastical History (Historia Ecclesiastica), translated with
an introduction by Michael Whitbay, Liverpool University Press, Liverpool, 2000.
Filocalia sfintelor nevointe ale desavarsirii, sau culegere din scrierile Sfintilor Parinti care
arata cum se poate omul curati, lumina si desavarsi, vol. VII: Scrieri de: Nichifor din
singuratate, Teolipt al Filadelfiei, Sfantul Grigorie Sinaitul, Sfantul Grigorie Palama,
traducere din greceste, introduceri si note de Pr.Prof.Dr. Dumitru Staniloae,
E.ILB.M.B.O.R., Bucuresti, 1977.

Migne, J.P., Patrologiae cursus completus: Series Graeca, tomus III et IV, S. Dionysius
Areopagita, Paris, 1857.

Pidalion sau Cdrma Corabiei Sobornicestii si Apostolicestii Biserici a Ortodocsilor,
traducere din limba greaca de I.P.S. Mitropolit Veniamin Costache, tipografia Sfintei
Manastiri Neamtul, 1844.

Sancti Dionysii Areopagitae, Operum omnium quae extant, et commentariorum quibus
illustrantur, tomus primus, ed. Balthasaris Corderii, Lutetiae Parisiorum, M. DC. XLIV
[1644].

Stantul Chiril al Ierusalimului, Cateheze, traducere din limba greaca si note de Preotul
profesor Dumitru Fecioru, E..B.M.B.O.R., Bucuresti, 2003.

Stantul Dionisie Areopagitul — Opere complete si Scoliile Sfantului Maxim Marturisitorul,
traducere, introducere si note de Pr. Dumitru Stiniloae, editie ingrijitd de Constanta
Costea, Editura Paideia, Bucuresti, 1996.

21



Stantul Dionisie Pseudo-Areopagitul, Epistolele, trad. de pr. V. Raduca si pr. Gh. Dragulin,
Editura All, Bucuresti, 1994.

Stantul Grigorie Palama, Opere complete, vol. 1I, traducerea volumului, succinta
introducere, notele si bibliografia au fost realizate de o echipa de traducatori alcatuita din:
preotul Cristian Chivu, Adrian Tanasescu, Diaconul Cornel Coman, Caliopie Papacioc si
Cristina-Costena Rogobete, Editura Gandul Aprins, Bucuresti, 2013.

Stantul Isaac Sirul "Cuvinte despre sfintele nevointe", in Filocalia..., vol. X: traducere,
introducere si note de Pr.Prof.Dr. Dumitru Staniloae, E.I.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1981.

Sfantul Ignatie Briancianinov, Despre inselare, traducere din limba rusa de Cristea
Florentina, Editura Egumenita, 2010.

Sfantul loan Damaschin, Dogmatica, traducere, introd. si note de Pr. Dumitru Fecioru,
E.ILB.M.B.O.R., Bucuresti, 2001.

Sfantul Maxim Marturisitorul, Mystagogia, cosmosul si sufletul, chipuri ale Bisericii,
introducere, traducere si note de Pr.Prof.Dr. Dumitru Staniloae, E.I.B.M.B.O.R., Bucuresti,
2000.

Idem, Ambigua, traducere din limba greacad veche, introducere si note de Preotul Profesor
Dumitru Staniloae, E.I.B.M.B.O.R., Bucuresti, 2006.

Idem, Scrieri. Partea a Il-a, Epistolele Sfantului Maxim Marturisitorul despre cele doua firi
in Hristos si despre viata duhovniceascad, in trad. lui D. Staniloae, P.S.B., vol. 81,
E.ILB.M.B.O.R., Bucuresti, 1990.

¢) filosofice

Plotin, Enneada I, 6, 1: Tratatul despre Frumos. Viata lui Plotin si ordinea scrierilor
acestuia de Porfir, editie bilingva, trad. de V. Rus, Editura Antaios, Bucuresti, 2000.

Idem, Enneade I-1I, Editie bilingva, trad. si comentarii de V. Rus, Al. Baumgarten, G.
Chindea, Editura Iri, Bucuresti, 2003.

Idem, Opere, 2 vol., traducere, lamuriri preliminare si note de Andrei Cornea, Editura
Humanitas, Bucuresti., (vol. I -2002; vol. II - 2006).

Procli philosophi platonici. Opera et codd. ms. Biblioth. Reg. Parisiensis, text Ingrijit de
Victor Cousin, tomus I, editor: Excudebat J.M. Eberhart, Paris, 1820.

Proclos' Commentary on Plato's Parmenides, translated by Glenn R. Morrow, John M.
Dillon, Princeton University Press, New Jersey, 1987 (Editie revizuita in 1992).

Proclos, On the Existence of Evils, traducere si introducere de Jan Opsomer si Carlos Steel,
Cornell University Press, Ithaca, New York, 2003.

Idem, Elemente de teologie, trad. de A. Anghel, Editura Herald, Bucuresti, 2007.

B) INSTRUMENTE DE LUCRU: MANUALE, DICTIONARE,
TRATATE UNIVERSITARE, ATLASE, ENCIPLOPEDII

**% The Acts of the Council of Chalcedon, translated with an introduction and notes by
Richard Price and Michael Gaddis, Translated Texts for Historians, Volume 45, Liverpool
University Press, 2005.

*x% The Acts of the Council of Constantinople (with related texts on the Three Chapters
Controversy), translated with an introduction and notes by Richard Price, Translated Texts
for Historians, Volume 51, Liverpool University Press, 2005.

**% Catalog of Syriac Manuscripts in the British Museum Acquired Since the Year 1838,
by W. Wright, LL.D., professor of arabic in the University of Cambridge, and late assistant
keeper of the mss. in the British Museum, part II (Theology), London, 1871.

*** Dictionar biblic, Editura Cartea crestind, Oradea, 1995.

*** Dictionnaire de Spiritualité, Tome X, Beauchesne, Paris, 1980.

**% Enciclopedia Italiana Treccani, 1931, Herder’scher — Lexicon fiir Theologie de

22



[’année, 1931.

**% Oxford Dictionary of the Christian Church, ed. F. L. Cross, Oxford University Press,
London, 1958.

***The Book of the Saints of the Ethiopian Church, a translation of the Ethiopic
Synaxarium made by Sir E. A. Wallis Budge from the Manuscripts Oriental 660 and 661
in the British Museum, University Press, 1928.

*** Vietile Sfintilor pe luna octombrie, Editura Episcopiei Romanului si Husilor, 1992.

Andrutsos, Hristu, Dogmatica Bisericii Ortodoxe rasaritene, Edit. Tipografiei
Arhidiecezane, Sibiu, 1930.

Anghelescu, Gheorghe F., Parintele Dumitru Staniloae, un urmas vrednic al patristicii
clasice (Bio-Bibliografie), Editie revizuita, actualizatd si intregitd, Editura Enciclopedica,
Bucuresti, 2013.

Bailly, A., Dictionnaire grec-frangais, édition revue par L. Sechan et P. Chantraine, Ed.
Hachette, Paris, 2000.

Balca, Diac.Prof.Dr. Nicolae, Istoria Filosofiei Antice, E..B.M.B.O.R., Bucuresti, 1982.

Bria, Pr. Prof. lon, Dictionar de Teologie Ortodoxa, A-Z, Editia a-1I-a, EL.B.M.B.O.R.,
Bucuresti, 1994.

Bruce, F.F., International Standard Bible Encyclopedia, Gen. Ed. G.W. Bromiley, vol. 1.
Grand Rapids, Eerdmans, 1979, s.v. ,,Acts of the Apostles”; H. Wayne House,
Chronological and Background Charts of the New Testament, Grand Rapids, Zondervan,
1981.

Coman, Pr. Prof. loan G., Manual de Patrologie, Bucuresti, 1956.

Didier, J., Dictionnaire de la Philosophie, Larousse, Paris, 1991.

Fouille, Alfred, Istoria filosofiei, vol. 1, trad. de P. Ardelean, Casa Editoriala Odeon,
Bucuresti, 1998.

Héfélé, Charles Joseph, Histoire des Conciles d’apres les documents originaux, tome II,
livre XIII, Paris, 1908.

Icd jr., Arhid. Ioan 1., De la Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului — integrala
comentariilor liturgice bizantine, Editura Deisis, Sibiu, 2011.

loja, Cristinel, Dogmatica si dogmatisti. Prolegomena, privind aprofundarea Teologiei
Dogmatice Ortodoxe in Romdnia in a doua jumdtate a sec. al XX-lea si inceputul sec. al
XXl-lea, Editura Marineasa, Timisoara, 2008.

Moreschini, Claudio, e Norelli, Enrico, Istoria literaturii crestine vechi grecesti si latine,
vol. Il - De la Consiliul de la Niceea la inceputurile Evului Mediu, trad. de H.
Stanciulescu, Editura Polirom, lasi, 2004.

Pacurariu, Pr.Prof.Univ.Dr. Mircea, Dictionarul teologilor romdni, Editura Univers
enciclopedic, Bucuresti, 1996.

Voicu, Arhid.Prof.Dr. Constantin, Patrologie, vol. III, Editura Basilica a Patriarhiei
Romane, Bucuresti, 2010.

Wand, J.W.C, A, History Of The Early Church To A.D. 500, Routledge’s collection, Taylor
& Francis, London and New York, 2007.

(@) CARTI, STUDII, ARTICOLE GENERALE

Anghelescu, Gheorghe F., Patru intrebari pentru o nedreptate..., in “Dreptatea”, XXII,
seria a IV a, nr. 168, miercuri 29 august 1990.

Idem, Timp si dincolo de timp. Consideratii din antropologia patristica clasica rasariteand,
Editura Universitatii Bucuresti, Bucuresti, 1997.

Armstrong, A.H., Arhitectura universului inteligibil in filosofia lui Plotin, trad. de A.
Moldovan, Editura Galaxia Gutenberg, Bucuresti, 2004.

Idem, The escape of the One, in “Studia patristica”, nr. 13, 1973, pp. 77-89.

23



Bartos, Emil, Conceptul de indumnezeire in teologia Ilui Dumitru Staniloae, Editura
Institutului Biblic “Emanuel”, Oradea, 1999.

Black, Peter, ,,The Broken Wings of Eros: Christian Ethics And The Denial Of Desire”, in
“Theological Studies”, No. 64 (2003), p. 106-126.

Bria, lon, Spatiul indumnezeirii. Eternizarea umanului in Dumnezeu in viziunea teologica a
Parintelui Staniloae, “Ortodoxia”, an XLV, (1993), nr. 3-4

Brock, Sebastian, An Early Syriac Life of Maximus the Confessor, in “Analecta
Bollandiana”, tome 91 (1973), p. 299-346.

Chitoiu, Dan, Hierarchy and Participation Spirituality and Ideology in Byzantium, in
Revista Portuguesa de Filosofia, T. 64, Fasc. 1, Filosofia e Espiritualidade: O Contributoda
Idade Média / Philosophy and Spirituality in the Middle Ages (Jan. - Mar., 2008), p. 499-
510.

Clément, Olivier, Le Pere Dumitru Staniloae et le génie de |’Orthodoxie Roumaine, in
Persoana si comuniune. Prinos de cinstire Parintelui Profesor Academician Dumitru
Staniloae la implinirea a 90 de ani, Editura si tiparul Arhiepiscopiei ortodoxe de Sibiu,
Sibiu, 1993, p. 82-89.

Closca, Pr. drd. Ciprian Marius, Apophasis si eros -paradigma cognitiva in teologia mistica
a Bisericii Ortodoxe, in rev. “Theologos”, An I, Nr. 1-6, ianuarie-iunie, 2006, p. 294-333.
Idem, Apofatismul ortodox si nihilismul modern (1), In rev. “Credinta Ortodoxa”, Nr. 5, mai,

An XI, 2001, Bacau, 2001; Ibidem (II), Idem, iunie, 2001.

Dragulin, Pr. Gh. L., Sfantul Nicodim de la Tismana si curentele vietii religioase din veacul
al XIV-lea, in revista ,,Mitropolia Olteniei”, XXVIII (1976), Nr. 11-12, pp. 962-971.

Idem, leromonahul Dionisie Smeritul ,, Exiguus” sau ,,Cel Mic” (aprox.470- 550), in rev.
“Studii Teologice”, XXXVII (1985), Nr. 7-8, p. 521-539.

Idem, Prefetele cuviosului Dionisie Smeritul sau Exiguul. Doua epistole despre problemele
datei Pastelui si elementele calculului calendaristic si pascal”, “Mitropolia Olteniei”,
XXXIX, (1987), Nr. 1, p.27-70.

Diaconescu, Mihail, Prelegeri de estetica Ortodoxiei, vol. 1, Editura Porto-Franco, Galati,
1996.

Idem, Despre postmodernism ca mizerie intelectuala si morala, in rev. “Theologos”, Nr. 7-
12, Tulie-Decembrie, Roman, 2006, pp. 320-421.

Idem, Dionisie Smeritul (Exiguus) (1), in “Adevarul literar si artistic”, Bucuresti, An III, Nr.
103, 9 februarie, 1992, p. 7 si 10; (II), Nr. 104, 16 februarie 1992, p. 8.

Evdokimov, Paul, Présence de L Esprit Saint dans la tradition orthodoxe, Les Editions du
Cerf, Paris, 1977.

Idem, Iubirea nebuna a lui Dumnezeu, trad. de T. Baconsky, Editura Anastasia, Bucuresti,
fa.

Idem, Cunoasterea lui Dumnezeu, trad. de pr. V. Raduca, Editura Christiana, Bucuresti,
1995.

Idem, Ortodoxia, trad. de Dr. Irineu loan Popa, E.1.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1996.

Idem, Virstele vietii spirituale, trad. de Pr. Prof. lon Buga, ed. a IlI-a revazuta, Editura
Christiana, Bucuresti, 2003.

Florensky, Pavel, Stdlp si temelie a adevarului, Editura Polirom, lasi, 1999.

Florovsky, Fr. Georges, Bible Church Tradition an Eastern Orthodox View, Volume One in
the Collected Works of Georges Florovsky, Nordland Publishing Company, Belmont,
Massachusetts, 1972.

Idem, The Byzantine Ascetic and Spiritual Fathers, cap. Corpus Areopagiticum,
Biichervertriebsanstalt, Vaduz, Europa, 1987.

Gilson, Ettienne, and Langan, T., Modern Philosophy. Descartes to Kant, New York,
Random House, 1963.

24



Idem, L'esprit de la philosophie medievale, Vrin, Paris, 1989.

Idem, Filosofia Evului Mediu, trad. de 1. Stanescu, Editura Humanitas, Bucuresti, 1995.

Harrington, L. Michael, Body and the Dicursive in the Anthropology of Dionysius the
Areopagite and His First Scholiast, in ,,Studia Patristica”, vol. XLII, papers presented at
the Fourteenth International Conference on Patristic Studies held in Oxford, 2003, edited
by F. Young, M. Edwards and p. Parvis, Peeters Publishers, Leuven — Paris — Dudley, MA,
2006, p. 147-161.

Hausherr, 1., ,Ignorance infinie”, in “Orientalia christiana Periodica”, nr. 2, 1936, p. 351-
362.

Ica jr., Diac. loan 1., Si totusi traditia are dreptate. Note pe marginea interpretarii
Corpusului Areopagitic — studiu introductiv la Andrew Louth, Dionisie Areopagitul. O
introducere, traducere de Sebastian Moldovan, Editura Deisis, Sibiu, 1997.

Ionescu, Nae, Curs de metafizica, Editura Humanitas, 1991.

Idem, Contemplatie si creatie. lubirea instrument mistic de cunoastere. Mistica si magie, in
vol. Predania si un indreptar Ortodox cu si despre Nae lonescu teolog, Editura Deisis,
Sibiu, 2001.

Isaac, lerom., Viata Cuviosului Paisie Aghioritul, traducere din limba greaca de Ieroschim.
Stefan Nutescu, Schitul Lacu — Sfantul Munte Athos, Editura Evanghelismos, Bucuresti,
2005.

Kenneth, Warren, The Defense of Chalcedon in the 6" Century: The Doctrine of Hypostasis
and Deification in the Christology of Leontius of Jerusalem, teza de doctorat,
Departamentul de Teologie, Universitatea Fordham, New York, 1986.

King, Karen L., What Is Gnosticism?, Harvard University Press, 2005.

Kierkegaard, Seren, La maladie de la mort, (Euvres completes, vol. XVI, trad. de P.-H.
Tisseau, Ed. de I'Orante, Paris, 1995.

Leslie, John, 4 neoplatonist's pantheism, in “The Monist”, nr. 80 (2)/1997, p. 218-231.

Lévy, Antoine Le créé et l'incréé: Maxime le confesseur et Thomas d’Aquin: aux sources de
la querelle palamienne, Vrin, Paris, 2006.

Lilla, Salvatore, Dionigi [’Areopagita e il platonismo cristiano, Editrice Morcelliana,
Brescia, 2005.

Llbera, Alain de, Cearta universaliilor. De la Platon la sfarsitul Evului Mediu, trad. de 1. si
M. Gyurcsik, Editura Amarcord, Timisoara, 1998.

Lossky, Vladimir, Essai sur la théologie mistique de L’ Eglise d’Orient, Paris, 1944,

Idem, Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, traducere, studiu introductiv si note de Pr.Dr.
Vasile Raduca, Editura Anastasia, Bucuresti, 1990.

Idem, Introducere in Teologia Ortodoxa, trad. de Lidia si Remus Rus, Editura
Enciclopedica, Bucuresti, 1993.

Louth, Andrew, Maximus the Confessor, A Tradition of cosmic Theology: Denys the
Areopagyte, Routledge, New York, 1996.

Idem, Saint John Damascene: Tradition and Originality in Byzantine Theology, Oxford
University Press, New York, 2004.

Idem, Deslusirea Tainei. Despre natura teologiei, trad. de M. Neamtu, Editura Deisis,
Sibiu, 1999.

Marin, Constantin, Existenta si devenire la Aristotel, in rev. “Studii de istorie a filosofiei
universale”, Editura Academiei R.S.R, Bucuresti, 1989.

Idem, ,,Emanatism si extaz in Enneadele lui Plotin”, in “Analele Stiintifice ale Univ. Al 1.
Cuza”, tomul XXXIX, 1- 2/1993, Editura Universitatii “Al. I. Cuza”, lasi, pp. 19- 24.

Idem, Teme si interpretari din filosofia antica si medievald, In vol. (colectiv de autori)
Comunicare si asistentd sociala, Editura Fundatiei Axis, lasi, 2001.

Marion, Jean-Luc, God without being. Hors-Texte, translated by Thomas A. Charson, with a

25



forward by David Tracy, The University of Chicago Press, Chicago and London, 1995.

Martin, Therese, The Development of Winged Angels in Early Christian Art, in revista
Espacio, Tiempo y Forma, Serie VII, Historia del Arte, t. 14, editor: UNED: Facultad de
Geografia e Historia, Madrid, 2001, p. 11-29.

Martzelos, George, Orthodoxy and Heresy of the Anti-chalcedonians According to St. John
Damascene, in ,,EOAOI'TA”, vol. 75, n. 2 (2005).

McGinn, Bernard, Mystical Consciousness: A Modest Proposal, in “Spiritus”, no. 8 (2008),
The Johns Hopkins University Press, p. 44-63.

Mclntosh, Mark A., Mpystical Theology. The Integrity of Spirituality and Theology,
Blackwell Publishers Inc., Maiden — Massachusetts, 1998.

Meijering, E. P., God — Cosmos — History. Christian And Neo-Platonic Views On Divine
Revelation, in “Vigilliae Christianae”, Vol. 28, No. 4 (Dec., 1974), p. 248-276.

Matsoukas, N. Teologia dogmatica si simbolica, vol. IV, Tratat de demonologie, trad. de C.
Coman si Cristian-Emil Chivu, Editura Bizantina, Bucuresti, 2002.

Idem, Istoria filosofiei bizantine, trad. de Pr. C-tin Coman si N. Deciu, Editura Bizantina,
Bucuresti, 2011.

Idem, Teologia dogmatica si simbolica, vol. 11, Expunerea credintei ortodoxe, trad. de N.
Deciu, Editura Bizantina, Bucuresti, 2006.

Manza, Pr. 1., Viata Sfantului Dionisie Areopagitul, (dactil., in bibl. Facult. de Teologie)
Bucuresti, 1900.

Marza, Pr. Melchisedek, Viata si scrierile atribuite Sf. Dionisie Areopagitul, teza de licenta
(dactil., in bibl. Facult. de Teologie), Bucuresti, 1900.

Merkur, Daniel, Mystical moments and unitive thinking, State University of New York Press
- Suny Press, New York, 1999.

Meyendorft, John, Sfantul Grigorie Palama si mistica ortodoxd, trad. de Angela Pagu,
Editura Enciclopedica, Bucuresti, 1995.

Idem, Teologia bizantina, trad. de Alex. [.Stan, EIBMBOR, Bucuresti, 1996.
1997.

Mladin, Nicolae, Influenta lui Dionisie Areopagitul asupra lui Juan de la Cruz, teza de
licenta (dactil.), Bucuresti, 1943.

Moltmann, Jiirgen, God in Creation: A New Theology of Creation and the Spirit of God,
trad. din germ. de M. Kohl, Fortress Press, Minneapolis, 1993.

Mortley, Raoul, From Word to Silence, vol. 11, The way of negation, Christian and Greek,
Peter Hanstein Verlag, Bonn, 1986.

Nellas, Panayotis, Omul - animal indumnezeit, Editia a-Ill-a, trad. de loan Ica jr. Editura
Deisis, Sibiu, 2002.

Nichols, Aidan, Discovering Aquinas: An Introduction To His Life, Work, And Influence,
Wm. B. Eerdmans Publishing, Cambridge, 2003.

Norocel, Epifanie, Sfantul Eftimie, ultimul patriarh de Tarnovo si legaturile lui cu Tarile
Romanesti, in rev. “Biserica Ortodoxd Romana”, Nr. LXXXIV (1966), 5-6, pp. 565-570.

Osborne, Catherine, Eros Unveiled. Plato and the God of Love, Clarendon Press, Oxford,
1994,

Parain, Brice, Logosul platonician, trad. de M. Jitareanu, Editura Univers Enciclopedic,
Bucuresti, 1998.

Pavel, Constantin C., Introducere in gdndirea Fericitului Augustin, Editura Anastasia,
Bucuresti, 1998.

Idem, Problema raului la Fericitul Augustin, E.1.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1996.

Pead Coughlin, Rebeca Ann, Ocovpyia and Ocopia: Divine Activity in the Dionysius the
Areopagite, teza de doctorat, Dalhousie University, Halifax, Nova Scotia, 2006.

26



Peers, Glenn, Icons’ Spirited Love, in “Religion and the Arts”, No. 13 (2009), Leiden, p.
218-247.

Idem, Subtle bodies. Representing angels in byzantium, University of California Press,
Berkeley — Los Angeles — London, 2001.

Pelikan, Jaroslav, Fecioara Maria de-a lungul secolelor. Locul ei in istoria culturii,
traducere din engleza de Silvia Palade, Seria Religie, Editura Humanitas, Bucuresti, 1998.
Idem, Traditia crestina. O istorie a dezvoltarii doctrinei, vol. 1. Nasterea Traditiei

Universale (100-600), traducere de Silvia Palade, Editura Polirom, Iasi, 2004.

Perl, Eric D., Theophany: The Neoplatonic Philosophy of Dionysius the Areopagite, SUNY
Series in Ancient Greek Philosophy, State University of New York Press, 2007.

Perminov, V.1., Cauzalitatea in filosofie si in stiinta, traducere de Sorin Vieru, Editura
Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1988.

Phillips, John, Order From Disorder. Proclos’ Doctrine of Evil and its Roots in Ancient
Platonism Studies in Platonism Neoplatonism and the Platonic Tradition, Brill, Lieden -
Boston, 2007.

Pieper, Josef, From Scholasticism: Personalities and Problems of Medieval Philosophy,
McGraw-Hill, New York, 1964.

Polymnia, Athanassiadi, Dreams, Theurgy and Freelance Divinisation - the Testimony of
lamblichus, reprinted from “The Journal of Roman Studies”, Vol. LXXXIII, 1993, p. 115-
130.

Price, Richard and Mary, Whitby, Chalcedon in Context. Church Councils: 400-700,
Liverpool University Press, 2009.

Rappe, Sara, Reading Neoplatonism. Non-discursive Thinking in the Texts of Plotinus,
Proclos, and Damascius, Cambridge University Press, New York, 2000.

Rist, John M., Man, Soul and Body. Essays in Ancient Thought from Plato to Dionysius,
Variorum Collected Studies Series, Ashgate Publishing Limited, Vermont, 1996.

Romanides, Fr. John, Notes on the Palamite Controversy and Related Topics, in “Greek
Orthodox Review”, nr. 6 (1960-1961) si nr. 9 (1963-1964).

Rorem, Paul and Lamoreaux, John C., John of Scythopolis on Apollinarian Christology and
the Pseudo-Areopagite's True Identity, in “Church History”, Vol. 62, No. 4 (Dec., 1993),
Cambridge University Press, p. 469-482.

Rosan, Laurence Jay, The Philosophy of Proclos. The Final Phase of Ancient Thought,
Cosmos Greek-American Printing Co, New York, 1949.

Rose, Eugen (Pr. Serafim), Nihilismul - o filosofie lucfierica, trad. de T. Petrache, Editura
Egumenita, Galati, 2004.

Russell, Norman, The Doctrine of Deification in the Greek Patristic Tradition, Oxford Early
Christian Studies, Oxford University Press, 2004.

Sandu, Dan, Pr., Un singur Dumnezeu, teza de doctorat la Istoria Religiilor, coordonator:
Prof.Dr. Remus Rus, Facultatea de Teologie din Bucuresti, 2007.

Savin, loan Gh., Mistica si ascetica ortodoxa, Tiparul Tipografiei Eparhiale, Sibiu, 1996.

Shaw, Gregory, Theurgy and the Soul: the Neoplatonism of lamblichus, The Pensylvania
State University Press, Pensylvania, 1951.

Schiavone, M., Neoplatonismo e crestianesimo nello Pseudo-Dionigi, Milano, 1963.

Schindler, D. C., The Redemption of Eros: Philosophical Reflections on Benedict XVI’s
First Encyclical, In “Communio: International Catholic Review”, nr. 33 (2006), p. 375-
399.

Schroeder, Frederic Maxwell, Form and Transfarmation: A Study in the Philosophy of
Plotinus, McGill-Queen's University Press, 1992.

Schwarz, Hans, Creation, Creation in the Beginning (Creation ex nihilo), Wm. B. Eerdmans
Publishing, Michigan-Cambridge, 2002.

27



Semen, Pr. Petre, Experienta umanului cu divinul dupa Sfanta Scriptura. Teologie biblica,
Editura Performantica, lasi, 2007.

Sheridan, Julio César Lastra, Un acercamiento a la nocion de singularidad del ente en la
filosofia de Dionisio Areopagita desde un andlisis de la denominacion ‘Justicia' (Nombres
divinos VIII 7-9), in ,,Actas de las VII Jornadas de Investigacion en Filosofia para
profesores, graduados y alumnos”, Departamento de Filosofia, Facultad de Humanidades y
Ciencias de la Educacion, Universidad Nacional de La Plata, 2008, p. 1-7.

Sherwood, Polycarp, The Earlier Ambigua of St. Maximus the Confessor and His Refutation
of the Origenism, Studia Anselmiana, Philosophica Theologica edita a professoribus
Institute Pontificii S. Anselmi de Urbe, Fasciculus XXXVI, Roma, 1955.

Siniossoglou, Niketas, Plato Christianus: The Colonization of Plato and Identity Formation
in Late Antiquity, in Pascale Catherine Hummel (ed.), Pseudologie: Etudes sur la faussété
dans la langue et dans la pensée, Philologicum, Paris, 2010, p. 145-176.

Sonek, Krzystof, Truth Beauty and Goodness in Biblical Narratives A Hermeneutical Study
of Genesis 21: 1-21, Beihefte Zur Zeitschrift Fur Die Alttestamentliche Wisse, Walter de
Gruyter - Berlin - New York, 2009.

Stan, Pr. Florin, Cuvdntul IIPEXBITEPOX in conceptia paulina si raportarea modernitatii
la acesta, in rev. ,,Studii Teologice”, Seria a II-a, Anul LVI, Nr. 1-2, lanuarie-Iunie, 2004,
pp- 201-220.

Standaert, Nicolas, The Composition of Place. Creating Space for an Encounter, in ,,The
Way”, No. 46/1 (January 2007), p. 7-20.

Staniloae, Pr.Prof.Dr. Dumitru, Chipul nemuritor al lui Dumnezeu, Editura Mitropoliei
Olteniei, Craiova, 1987.

Idem, Din istoria Isihasmului in ortodoxia romdna, Editura Scripta, Bucuresti, 1992.

Idem, Gdnduri despre problema raului, in Ortodoxie si romdnism, Tiparul Tipografiei
Arhidiecezane, Sibiu, 1939.

Idem, lisus Hristos sau restaurarea omului, ed. a-1I-a, Editura Omniscop, Craiova, 1993.

Idem, lisus Hristos - Lumina lumii si indumnezeitorul omului, Editura Anastasia, Bucuresti,
1993.

Idem, Maica Domnului ca mijlocitoare, in “Ortodoxia”, nr.1 (1952), p. 115.

Idem, Opera teologica a lui Nichifor Crainic, in “Gandirea”, nr. 4 (1940), p. 264-276.

Idem, Reflexii despre spiritualitatea poporului roman, Editura Scrisul Romanesc, Craiova,
1992.

Idem, Spiritualitatea ortodoxa. Ascetica si mistica, E.1.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1992.

Idem, Spiritualitate si comuniune in liturghia ortodoxa, Craiova, 1986.

Idem, Studii de teologie dogmatica ortodoxa, Editura Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1990.

Idem, Temeiurile teologice ale ierarhiei si ale sinodalitatii, in “Studii Teologice”, nr. 3-4
(1970), p. 169.

Idem, Teologia dogmatica ortodoxa, Editia a II-a, E.I.B.M.B.O.R., Bucuresti, 1996.

Idem, Trairea lui Dumnezeu in Ortodoxie, Editura Dacia, Cluj Napoca, 2000.

Idem, Viata si invatatura Sf. Grigorie Palama, Editura Scripta, Bucuresti, 1993.

Spidlik, Tomas, Spiritualitatea Rasaritului crestin, vol. 11, Rugaciunea, trad. de diacon loan
Ica Junior, Editura Deisis, Sibiu, 1998.

Idem, Spiritualitatea rasaritului crestin, vol. 1, Manual sistematic, editi.a a Il-a, trad. de loan
Icd jr., Editura Deisis, Sibiu, 2005.

Sweeney, Leon, Participations and the Structure of the Being in Proclu's Elements
Theology, in vol. The Structure of Being: A Neoplatonic Approach (coord. R. Baine
Harris), Norfolk- Virginia, Suny Press, 1981.

Taylor, Alfred E., Platonism and Its Influence, Cooper Square Publishers, Inc., New York,
1963.

28



Tausan, Grigore, Filosofia lui Plotin, Editura Agora, lasi, 1993.

Taylor, Alfred E., Platonism and Its Influence, Cooper Square Publishers Inc., New York,
1963.

Telea, Marius, Antropologia Sfintilor Parinti capadocieni, Editura Reintregirea, Alba Iulia,
2001.

Teoclit Dionisiatul, Dialoguri la Athos, vol. 1I: Teologia rugdciunii mintii, Editura Deisis,
Sibiu, 1994.

Terezis, Christos; Olga Stavropoulou, The pedagogic act as a personal relation in the
Neoplatonic Proclos, in ,,Phronimon”, vol. 8 (1) 2007.

Théry, Gabriel, Hilduin traducteur du Denys, in Etudes dionysiennes. Edition de sa
traduction I, J. Vrin, Paris, 1932.

Thibon, Gustave, Ignoranta instelata, trad. de 1. Nastasia si M. Nastasia, Editura Humanitas,
Bucuresti, 2003.

Tillich, Paul, 4 History of Christian Thought: From Its Judaic and Helenistic Origins to
Existentialism, trad. din germ. de Carl E. Braaten, publ. by Simon and Schuster, 1972.

Thundberg, Lars, Omul si cosmosul in viziunea Sfantului Maxim Marturisitorul, trad. de
Remus Rus, E.I.LB.M.B.O.R., Bucuresti, 1999.

Urs von Balthasar, Hans, Das Scholienwerk des Johannes von Scythopolis, in Scholasthik, V
(1940), nr. 1, p. 16-38; Beate Regina, Die Uberlieferung des Prologs des Johannes von
Skythopolis zum griechischen Corpus Dionysiacum Areopagiticum, Nachrichten der
Akademie der Wissenschaften in Géttigen, 1. Philologisch-historische Klasse 4 (1984),
176-188.

Idem, The Glory of the Lord. A Theological Aestethics, vol. 11: Studies in Theological Style:
Clerical Styles, T.&T. Clark, Edinburgh, 1984

Verdenius, Willem Jacob, Mimesis: Plato's Doctrine of Artistic Imitation and Its Meaning to
Us, cap. 1, Plato's Doctrine of artistic imitation, New York, 1972.

Vemette, J., Secolul XX I va fi mistic sau nu va fi deloc, trad. de C. Jinga, Editura Corint,
Bucuresti, 2003.

Vlachos, Hierotheos Mitropolit de Napaftakos, Persoana in traditia ortodoxa, trad. de prof.
P. Bilan, Editura Buna-Vestire, Bacau, 2001.

Viller, Marcel S.J., La Spiritualité de premiers siecles chrétiens, Paris, 1930.

Vladuca, loan, Despre monofizism. Raspunsuri la 100 de intrebari, Fundatia Justin Parvu,
Petru Voda, 2010.

Vladutescu, Gh., Deschideri cdtre o posibila ontologie: interpretari la presocratici, Editura
Stiintifica si Enciclopedica, Bucuresti, 1987.

Idem, Aristotelismul ca filosofie a individualului, Editura Paideia, Bucuresti, 1997.

Idem, Ontologie si metafizica la greci, Editura Paideia, Bucuresti, 1998.

Idem, Teologie si metafizica in cultura Evului Mediu, Editura Paideia, Bucuresti, 2003.

Volker, W., Kontemplation und Extase bei Pseudo-Dionysius Areopagita, Wiesbaden, 1958.

Vulcanescu, Mircea, Logos si eros, Editura Paideia, Bucuresti, 1991.

Ware, Episcopul Kallistos, Ortodoxia. Calea dreptei credinte, Editura Trinitas, Editura
Moldovei si Bucovinei, lasi, 1993.

Watts, Pauline Moffitt, Nicolaus Cusanus, Brill, Leiden, 1982. Waddington, Charles, De la
psychologie d'Aristote, Oxford University, 1848.

Walson, Rev. W.S., An arabic version of The Epistle of Dionisyus the Areopagite to
Thimothy, in “American Journal of semitic language and literature", 16/1899-1900, p. 225-
241.

Walter F. Otto, Zeii Greciei. Imaginea divinitatii in spiritualitatea greaca, trad. de L.
Snagoveanu-Spiegelberg, Editura Humanitas, Bucuresti, 1995.

Ware, Kallistos of Diokleia, Bishop, The Jesus prayer in Saint Diadochus of Photice, in

29



Aksum-Thyatera, Festschrift to Archbishop Methodios, 1960.

Wesche, Kenneth Warren, The Defense of Chalcedon in the 6" Century: the Doctrine of
“Hypostasis” and Deification in the Christology of Leontius of Jerusalem, teza de
doctorat, Fordham University, 1986.

Whiston, William, Three Tracts, London, (fara editura), 1742.

Whittaker, Thomas, Neoplatonismul. Un studiu asupra istoriei elenismului, trad. de Al
Anghel, Editura Herald, Bucuresti, 2007.

Yannaras, Christos, Heidegger si Areopagitul, trad. de N.S. Tanasoca, Editura Anastasia,
Bucuresti, 1996.

Idem, Persoana si eros, trad. de Zenaida Luca, Editura Anastasia, 2000.

Zisis, Theodore, Protopresbyter, St. John of Damascus and the ‘Orthodoxy’ of the Non-
Chalcedonians, in “Gregorios Ho Palamas”, no. 744 (September-October, 1992), p. 1133-
1144,

D) CARTI, STUDII, ARTICOLE SPECIALE

**% Denys |’Aréopagite et sa posterite en Orient et en Occident. Actes du colloque
international Paris, 21-24 septembre 1994, ed. Ysabel de Andia, in “Etudes
Augustiniennes”, nr. 151, Parism, 1997.

*** Die Dionysius-Rezeption im Mittelalter, Internationales Kolloquium in Sofia vom 8. Bis
11. April 1999, ed. T. Boiadjiev, G. Kapriev, A. Speer, Brepols, 2000.

Afonasin, Eugene, Dionysius the Areopagite in the Contex of Byzantine — Slavonic Literary
Relations.

Anghelescu, Gheorghe F., Statutul ontologic al numelor date lui Dumnezeu in “Numele
divine” la Dionisie Areopagitul, in “Mitropolia Olteniei”, Anul LV, nr. 1-4 (2003),
Craiova, p. 36-43.

Apetrei, Ciprian Florin, Pr., Teologia creatiei in gandirea Parintelui Dumitru Staniloae si
conceptiile cosmologice moderne, teza de doctorat sustinutd la Facultatea de Teologie
Ortodoxd a Universitatii “Babes-Bolyai” Cluj-Napoca, coordonator stiintific: Pr. Prof.
Univ. Dr. Ioan Icd, Cluj-Napoca, 2011.

Arthur, Rosemary A., Pseudo-Dionysius as Polemicist. The Development and Purpose of
the Angelic Hierarchy in Sixth Century Syria, Ashgate Publishing House, Aldershot
(England), 2008.

Idem, ,,Ps-Dionysius’ Angelic Hierarchy and the Chaldaean Oracles”, in “Studia Patristica”,
vol. XLII, paper presented at the Fourteenth International Conference on Patristic Studies
held in Oxford, 2003, edited by F. Young, M. Edwards and p. Parvis, Peeters Publishers,
Leuven — Paris — Dudley, MA, p. 23-44.

Badilita, Cristian, Dumitru Staniloae intre patristica si ideologie, traducere din franceza de
Rézvan lonescu, in volumul Glafire. Noua studii biblice si patristice, Polirom, lasi, 2008.

Baélan, Arhimandrit loanichie (Editor), Omagiu memoriei Parintelui Dumitru Staniloae,
Editura Mitropoliei Moldovei si Bucovinei, lasi, 1994.

Bogdanovi¢, Jelena, Rethinking the Dionysian Legacy in Medieval Architecture. East and
West, in Dionysius the Areopagite between Orthodoxy and Heresy, edited by Filip
Ivanovi¢, Cambridge Scholars Publishing, 2011, p. 109-134.

Bourceanu, Adrian-Claudiu, Neoplatonismul in Corpusul Areopagitic, tezd de doctorat
sustinutd sub coordonarea stiintificA a Acad. Gheorghe Vladutescu, Universitatea
Bucuresti — Facultatea de filosofie, 2006, 164 p.

Botez, Victor, Interviu cu Dumitru Staniloae, in ,,Revista de filosofie”, nr. 6 (1992).

Brandao, Bernardo Guadalupe S. L., Mistica e Paidéia: O Pseudo-Dionisio Areopagita.
(Mistic and Paideia: Dionysius the Pseudo Areopagite), in “Mirabilia”, nr. 4, Ricardo da
Costa (coord.), Jun-Dez 2005, 82-100.

30



Bria, lon, The Creative Vision of D. Staniloae. An introduction to his theological thought, in
,»,The Ecumenical Review”, vol. 33 (1981), issue 1

Brote, Nicolae, Taina unirii creatului cu necreatul: premisele mistagogice ale theoriei
liturgice dionisiene, teza de doctorat, Sibiu, 2007 (netiparita).

Bucur, Bogdan G., Dionysius Unities and Differentiations and the Exegesis of Biblical
Theophanies, p. 115-138.

Idem, The Theological Reception of Dionysian Apophatism in the Christian East And West:
Thomas Aquinas and Gregory Palamas, in “Downside Review” 125 (2007), p. 131-146.

Bucescu, C-tin Emil, /nvdtatura lui Dionisie Pseudo-Areopagitul despre cele doud ierarhii,
tezd de licenta (dactil.), Bucuresti, 1956.

Bulhak, Emmanuel, Authenticité des ceuvres de Saint Denys I’ Aréopagite Evéque d’Athénes
et de Lutetia in Parisiis et sa réintégration sur le siege épiscopal, Rome, 1938.

Bychkov, Victor V., The Symbolology of Dionysius the Areopagite (The Aestetic Aspect), in
“Russian Studies in Philosophy”, vol. 51, no. 1 (Summer 2012), p. 28-63.

Ciobotea, I.P.S. Daniel Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, Parintele Staniloae — creator al
unei sinteze neo-patristice in teologia ortodoxa contemporand, in “Studii Teologice”, nr.
1 (2005).

Closca, Pr.Dr. Ciprian Marius, De docta ignorantia in Theognosia apofatica a Sfantului
Dionisie Pseudo-Areopagitul, Editura Lumen, lasi, 2009.

Colet, John, Two Treaties on the Hierarchies of Dionysius, Bell and Daldy, London, 1869.

Costache, Doru, Rev.Dr., St. Dionysius the Areopagite, Letter 4, in “The Voice of
Orthodoxy”, 31: 7-9 (2009), p. 45-46.

Crainic, Nichifor, Dionisie Areopagitul, in “Gandirea”, anul XXIII, nr. 4-5, aprilie-mai
1944,

Idem, Sfintenia - fmplinirea umanului, Editura Trinitas, lasi, 1993.

Cvetkovic, Vladimir, Predetermination and providence in Dionysius the Areopagite and
Maximus the Confessor, in Dionysius the Areopagite between Orthodoxy and Heresy,
edited by Filip Ivanovi¢, Cambridge Scholars Publishing, 2011, p. 135-156.

de Andia, Ysabel, Denys ['Aréopagite. Tradition et métamorphoses, Serie: Histoire de la
philosophie — Antiquité, Librairie Philosophique J. Vrin, France, 2006.

Idem, Henosis. L’Union a Dieu chez Denys ['Aréopagite, E.J. Brill — Leiden, The
Netherlands, 1996.

Idem, Inconnaissance et priére chez Evagre le Pontique et Denys 1'Aréopagite, in ,,Studia
Patristica”, vol. XLII, papers presented at the Fourteenth International Conference on
Patristic Studies held in Oxford, 2003, edited by F. Young, M. Edwards and p. Parvis,
Peeters Publishers, Leuven — Paris — Dudley, MA, 2006, p. 97-105.

Idem, Neoplatonismo y cristianismo en Pseudo-Dionisio Areopagita, in “Anuario
Filosofico”, nr. 33 (2000), p. 363-394.

Dodu, Dragos, Ascunderea raului la (Pseudo-) Dionisie Areopagitul, in “Scholé”, nr. 2
(2011), p. 21-50.

Dragulin, Pr. Gh. 1., Eclesiologia tratatelor areopagitice §i importanta ei pentru
ecumenismul contemporan, teza de doctorat, EIBMBOR, Bucuresti, 1979.

Idem, Identitatea Iui Dionisie Pseudo-Areopagitul cu ieromonahul Dionisie Smeritul
(Exiguul), cercetare ortodoxa a umei controversate probleme de istorie a culturii
bizantine si a celei straromdne, Editura Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991.

Idem, leromonahul Dionisie Smeritul ,, Exiguus ,,sau ,,Cel Mic” (aprox.470- 550), in rev.
“Studii Teologice”, XXXVII (1985), Nr. 7-8, pp. 521-539.

Idem, Premise si perspective in dezbaterile din ultima suta de ani asupra Sfantului Dionisie
Areopagitul si a operei sale, in rev. “Glasul Bisericii”, X1 (1986), Nr. 1, pp. 73-87.

Idem, Sfantul Dionisie Smeritul si Areopagitul in cinstirea si unitatea spirituala a Europei,

31



in rev. “Ortodoxia”, Anul LV, Nr. 1- 2, Ianuarie-Iunie, 2004.

Idem, Pseudo-Dionysios the Areopagite in Dumitru Staniloae’s Theology, in Dumitru
Staniloae: Tradition and Modernity in Theology, editor Lucian Turcescu, The Center for
Romanian Studies, lasi, Oxford, Portland, 2002, p. 71-80.

Idem, Preocuparile Parintelui acad. Dumitru Staniloae pentru teologia, traducerea si data
aparitiei tratatelor areopagitice, in “Glasul Bisericii”, nr. 9-12/2006, p. 150-157.

Dragos Dodu, Ascunderea raului la (Pseudo-) Dionisie Areopagitul, in “Schole”, nr. 2
(2011).

Drugas, Serban George Paul, Drd., Creatie si eshatologie, “Revista Teologica”, nr.2 (2008),
p. 204-224.

Druta, Alina Cristina, Functia persuasiva a artei oratorice. Sfantul Dionisie Areopagitul si
cunoasterea ierarhiei ceresti cu ajutorul simbolurilor, In “Text si discurs religios”, nr.
2/2010, p. 251-260.

Esbroeck, M. van, Peter the Iberian and Dionysius the Areopagite: Honigmann’s thesis
revisited, ,,Orientalia Christiana Periodica”, nr. 59 (1993), p. 217-227.

Fiori, Emiliano, Dionigi [’Areopagita e [’origenismo siriaco. Edizione critica e studio
storico-dottrinale del trattato sui Nomi divini nella versione di Sergio di Res ‘ayna, Allma
Matter Sttudiiorum — Universita di Bollogna, 2010.

Idem, The Impossibility of the Apokatastasis in Dionysius the Areopagite, in Origeniana
decima. Origen as writer. Papers of the 10th international Origen congress, University
School of Philosophy and Education. Igatianum, Krakow, Poland 31 August—4
September 2009. Edited by Sylwia Kaczmarek and Henryk Pietras with Andrzej
Dziadowiec, Peeters Publishing House, Leuven, 2011, p. 831-843.

Fisher, Jeffrey, The Theology of dis/similarity: Negation in Pseudo-Dionysius, in “The
Journal of Religion”, Vol. 81, No. 4 (Oct., 2001), The University of Chicago Press,
[linois, p. 529-548.

Frohlich, Karlfried, Pseudo-Dionysius and the reformation of the Sixteenth Century in
Pseudo-Dionysius, The Complete Works, trad. si ed. de Colm Liubheid si Paul Rorem,
New York, 1987.

Frothingham jr., A.L., Stephen Bar Sudaili the Syrian Mystic and the Book of the Holy
Hierotheos, Leyde, E.J. Brill, 1886.

Gandillac, Maurice de, Introduction, in (Euvres complétes du Pseudo-Denis |’Areopagite.,
Paris, 1943.

Gavrilyuk, Paul 1., The Reception of Dionysius in Twentieth-Century Eastern Orthodoxy, in
“Modern Theology”, nr. 24, 4 octombrie 2008.

Idem, The Suffering of the Impassible God. The Dialectics of Patristic Thought, Oxford
Early Christian Studies, Oxford University Press, New York, 2004.

Golitzin, Alexander, Et introibo ad altare Dei. The Mystagogy of Dionysius Areopagita with
special references to its predecessors in the Eastern Christian Tradition, Ilatplopyikdv
[3pvpa [Matepikdv Meletdv, O@sooarovikn, 1994.

Idem, "Suddenly", Christ: The Place of Negative Theology in the Mystagogy of Dionysius
Areopagites, Forthcoming in Mystics: Presence and Aporia, ed. Michael Kessler and
Christian Shepherd, U. of Chicago Press

Idem, ‘4 Contemplative and a Liturgist’: Father Georges Florovsky on the Corpus
Dionysiacum, in “St. Vladimir’s Theological Quarterly”, No. 43 (1999), p. 131-161.

Idem, ,,Earthly Angels and Heavenly Men”: The Old Testament Pseudepigrapha, Niketas
Stethatos, and the Tradition of ,, Interiorized Apocalyptic” in Eastern Christian Ascetical
and Mpystical Literature, in Dumbarton Oaks Papers, vol. 55 (2001), pp. 125-153.

Idem, Dionysius Areopagita: A Christian Mysticism?, in “Pro Ecclesia”, No. 12 (2003), p.
161-212.

32



Idem, Dionysius Areopagites in the Works of Saint Gregory Palams: On the Question of a
‘Christological Corrective’ and Related Matters, in “St. Vladimir’s Theological
Quarterly”, No. 46 (2002), p. 163-190.

Idem, Hierarchy Versus Anarchy: Dionysius Areopagita, Symeon the New Theologian,
Nicetas Stethatos, and Their Common Roots in the Ascetical Tradition, In “St. Vladimir's
Theological Quarterly”, No. 38 (1994), p. 131-179.

Idem, Liturgy and Mysticism. The Experience of God in Eastern Orthodox Christianity
(Mistagogia: Experienta lui Dumnezeu in Ortodoxie, Editura Deisis, Sibiu, 1998).

Idem, Revisiting the ‘Sudden’: Epistle 11l in Corpus Dionysiacum, p. 482-491.

Idem, The Mpysticism of Dionysius Areopagita: Platonist or Christian?, in “Mystics
Quarterly”, No. 19 (1993), p. 98-114.

Idem, Hierarchy vs. Anarchy? Dionysius Areopagita, Symeon the New Theologian, Nicetas
Stethatos and their Common Roots in Ascetical Tradition, ibid. 38 (1994), nr. 2, p. 131—
175.

Idem, Mistagogia, experienta lui Dumnezeu in Ortodoxie, trad. de loan 1. Icd jr., Editura
Deisis, Sibiu, 1998.

Idem, Mystagogy: A Monastic Reading of Dionysius Areopagita, (with the collaboration of
Bogdan G. Bucur) edited by Bogdan G. Bucur, Cistercian Publications, 2014.

Idem, On the Other Hand, in ,,St. Vladimir’s Theological Quarterly, nr. 34 (1990), p. 305-
323.

Hathaway, Ronald F., Hierarchy and the Definition of Order in the Letters of Pseudo-
Dionysius. A Study in the Form and meaning of the Pseudo-Dionysian Writings,
Maratinus Nijhoff, The Hague, Netherlands, 1969.

Honigmann, Ernst Anselm Joachim, Pierre [’lbérien et les écrits du pseudo-Denys
[’Aréopagite, dans Meémoire de [’Académie Royale de Belgique, Classe des Lettres et des
Sciences Morales et Politiques, t. 47, fasc. 3, Bruxelles, 1952.

Hornus, J.-M., Les recherches récentes sur le Pseudo-Denys |’Areopagyte, in “Revue
d'histoire et de philosophie religieuse”, nr. 1 (41)/1961.

Idem, Les recherches dionysiennes de 1955 a 1960, in “Revue d'histoire et de philosophie
religieuse”, 41 (1961), Nr. 1, p. 45.

Hausherr, 1., Le pseudo-Denys est-il Pierre I’'lbérien?, “Orientalia christiana Periodica”, t.
19, 1953, p. 247-260.

Ivanovi¢, Filip, Symbol and Icon: Dionysius the Areopagite and the Iconoclastic Crisis,
Eugene, OR: Pickwick Publications/Wipf & Stock, 2010.

Janowitz, Naomi, Theories of Divine Names in Origen and Pseudo-Dionysius, in “History of
Religions”, Vol. 30, No. 4 (May, 1991), Published by: The University of Chicago Press,
p. 359-372.

Jones, John N., Sculpting God The Logic of Dionysian Negative Theology, in “The Harvard
Theological Review”, vol. 89, No. 4 (oct. 1996), p. 355-371.

Klitenic Wear, Sarah, John Dillon, Dionysius the Areopagite and the Neoplatonist
Tradition: Despoiling the Hellenes, Ashgate Publishing, Ltd., New York, Hampshire,
England, 2007.

Koch, Hugo, Der pseudoepigraphische Character der Dionysischen Schriften Theologische
Quartelschrift, 1895, Seite.

Idem, Proklus als Quelle des Pseudo-Dionysius Areopagita in der Lehre vom Bdsen,
“Philologus”, 1895.

Idem, Pseudo-Dionysius Areopagita in seinem Beehungen zum Neoplatonismus und
Mpysterrienwesen, ed. Frany Kirchheim, Mainz, 1900.

Lankila, Tuomo, The Corpus Areopagiticum as a Crypto-Pagan Project, in “The Journal of
Late Antique Religion and Culture”, nr. 5 (2011), p. 14-40.

33



Leclerq, Jean, Influence and noninfluence of Dionysius in the Western Middle Ages, In in
vol. Pseudo-Dionysius: The Complete Works, trad. in engl. de Colm Luibheid,
(contributors: Colm Luibheid and Paul Rorem), Paulist Press, New York, 1987.

loanicescu, Pr. 1., Sfantul Mucenic Dionisie Areopagitul, in revista “Mitropolia Olteniei”,
XXVII, Nr. 9-10, 1975.

Livingstone, Elizabeth A., Dionysius becomes an Augustinian. Bonaventure’s Itinerarium
V1, sustinut la ,,The Twelfth International Patristics Conference, August, 1995, Oxford”,
si publicat in “Studia Patristica”, vol. XXIX, Editura Peeters, Leuven, 1997.

Louth, Andrew, Originile traditiei mistice crestine. De la Platon la Dionisie Areopagitul,
trad. de Elisabeta V. Sita, Editura Deisis, Sibiu, 2002.

Idem, Denys the Areopagite, Continuum International Publishing Group, London/New
York, 2002.

Idem, Dionisie Areopagitul. O introducere, traducere de Sebastian Moldovan, studiu
introductiv de diac. Ioan I. Ica jr., Editura Deisis, Sibiu, 1997.

Manolache, Anca Magistrand, Un capitol de angelologie. Creatia, natura si cdderea
ingerilor, in “Studii Teologice”, nr. 1-2 (1955), p. 122-136.

Marsh, F.S., The Book which is called The Book of the Holy Hierotheos with Extracts from
the Prolegomena and Commentary of Theodosios of Antioch and from the ,,Book of
Excerpts” and other works of Gregory Bar-Hebraeus, London-Oxford, 1927.

Nieva, Jos¢ Maria, Ejercicios espirituales y trascendencia en Dionisio Areopagita, n
“Teologia 'y Vida”, vol. XLIII (2002), p. 303-309.

Nucubidze, S., Tajna Psevdo-Dionissija [The Secret of Pseudo-Dionysius the Areopagite],
Thilisi, 1942. Vezi si Basil Louri€, Peter the Iberian and Dionysius the Areopagite:
Honigmann - van Esbroeck's Thesis Revisted, in “Scrinium”, nr. VI (2010).

Nygren, Theodor Samuel, Eros and agape, trad. din germ. de Ph. S. Watson, Philadelphia,
1953.

O’Rourke, Fran, Being and Non-Being in the Pseudo-Dionysius, in The Relationship
between Neoplatonism and Christianity, Ed. T. Finan and V. Twomey, Dublin: Four
Courts, 1992, p. 55-78.

Papantoniou, Anthony, The Theandric Mystery of Jesus Christ in Byzantine Christology, in
,»Studii Teologice”, nr. 3 (2009), Bucuresti, p. 177-196.

Pavés, José Rico, Semejanza a Dios y Divinizacion en el Corpus Dionysiacum. Platonismo y
Cristianismo en Dionisio el Areopagita, Estudio Teologico de San Ildefonso, Imprenta
Serano, Toledo, 2000.

Pelikan, Jaroslav, The Odyssey of Dionysian Spirituality, In vol. Pseudo-Dionysius: The
Complete Works, trad. In engl. de Calm Luibheid, (contributors: Calm Luibheid and Paul
Rorem), Paulist Press, New York, 1987.

Péra, Cesla, Denys le Mystique et la Theomachia, Revue de Sciences philosophiques et
théologiques, t. 25, 1936, p. 5-75.

Perczel, Istvav, Pseudo-Dionysius the Areopagite and the Pseudo-Dormition of the Holy
Virgin, in “Le Muséon”, vol. 125, nr. 1-2 (2012), p. 55-97.

Idem, Le pseudo-Denys, lecteur d’Origene, in W.A. Bienert — U. Kithneweg, Origeniana
Septima. Origenes in den Auseinandersetzungen des 4. Jahrhunderts, Leuven, 1999.

Idem, «Théologiens» et «magiciens» dans le Corpus Dionysien, In “Adamantius: Newsletter
of the Italian Research Group” - Origen and the Alexandrian Tradition, p. 62-74.

Idem, Pseudo-Dionysius and the Platonic Theology - a Preliminary Study, in Actes du
Colloque International de Leuvain (13-15 mai 1998), Ancient and Medieval Philosophy,
Series I, XXVI, Leuven University Press & Les Belles Lettre, Leuven & Paris, 2000, p.
491-530.

Plesu, Andrei, Despre ingeri, Editura Humanitas, Bucuresti, 2003.

34



Podolak, Pietro, Positive and Negative Theologies. Theories of Language and Ideas in
Dionysius, in Dionysius the Areopagite between Orthodoxy and Heresy, Cambridge
Scholars Publishing, 2011, p. 13-43.

Pupaza, Pr.Dr. Daniel, Teologia Frumosului si Binelui la Sfantul Dionysie Areopagitul, teza
de doctorat pregatita si sustinutd la Facultatea de Teologie din Tesalonic.

Idem, Frumosul si Binele — Nume primordiale ale lui Dumnezeu in invatatura Sfantului
Dionisie Areopagitul, in “Ortodoxia”, nr. 1 (2012).

Idem, Cauzalitatea universala a frumosului si binelui conform invataturii cuprinse in
scrierile areopagitice, in “Ortodoxia”, nr. 1 (2013).

Idem, Taina frumosului si binelui, Editura Nemira, Bucuresti, 2014.

Rist, J., ,,Pseudo-Dionysius, Neoplatonism and the Weakness of the Soul” in From Athens
to Chartres. Neoplatonism and Medieval Thought. Studies in Honour of Edouard
Jeauneau (ed. HJ. Westra), Leiden, 1992, p. 131-161.

Riordan , William K., Divine Light: The Theology of Denys the Areopagite, Ignatius Press,
San Francisco, 2008.

Roques, René, Introduction la: Denys L'Aréopagyte, la hierarchie celeste, (Sources
Chretienes 58), Paris, 1958, pp. XLVIII- XLIV.

Idem, Structure hiérarchique du monde selon le Pseudo-Denys, Aubier, Edition Montaigne,
1954.

Idem, Pierre I’'Ibérien et le Corpus dionysien, dans Revue de [’histoire des religions, t. 145,
1954, p. 69-98.

Idem, Le Pseudo-Denys I'Aréopagite, in Dictionnaire de spiritualité, col. 249, Paris, 1957.

Idem, L Univers dionysien. Structure hiérarchique du monde selon le Pseudo-Denys, Paris,
1954.

Rorem, Paul, The Uplifting Spirituality of Pseudo-Dionysius, in Christian Spirituality:
Origins to the Twelfth Century, Bernard McGinn (ed.), Crossroad, New York, 1985.

Idem, Eriugena’s Commentary on the Dionysian Celestial Hierarchy, Pontifical Institute of
Mediaeval Studies, Toronto, 2005.

Idem, Biblical and Liturgical Symbols within the Pseudo-Dionysian Synthesis, in col.
Studies and Texts, vol. 71, Pontifical Institute of Medieval Studies, Toronto, 1984.

Idem, Pseudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to Their
Influence, Oxford University Press, New York, 1993.

Rorem, Paul, and Lamoreaux, John C., John of Scythopolis and the Dionysian Corpus:
Annotating the Areopagite, Oxford University Press, 1998.

Sabau, Gelu, Despre creat si increat la Dionisie Areopagitul si in traditia neoplatonica, in
“Scholé”, nr. 2 (2011), p. 5-20.

Sammon, Brendan Thomas, Through the Splendor of Creation: Dionysius the Areopagite
and the Embodiment of Divine Pedagogy, presented at the Patristic, Medieval and
Renaissance Conference (PMR) at Villanova University, 2011.

Schéfer, Christian, The Philosophy of Dionysius the Areopagite. An Introduction to the
Structure and the Content of the Treatise on the Divine Names, Brill, Leiden - Boston,
2006.

Stang, Charles M., Apophasis and Pseudonymity in Dionysius the Areopagite: “No Longer
1", Oxford University Press, Oxford, 2012, p. 153-197.

Steele, Carlos, Proclos et Denys: De [’existence du mal, in Denys [’Aréopagite et sa
posterité en Orient et en Occident, ed. Ysabel de Andia, Institut d’Etudes Augustiennes,
Paris, 1997, 89-116.

Stiglmayr, Joseph, Einkitung, la vol. Des Heiligen Dionysius Areopagita, angeblische
Schiften uber die beiden. Hierachien, Miinchen, 1911.

Idem, Das Aufkommen der Pseudo-Dionysischen Schriften und ihr Eindringen in die

35



Christliche Literatur bis zum Laterankonzil 649, in IV. Jahresbericht des offentlichen
Privatgymnasiums an der Stella Matutina zu Fedkirch, Fedkirch, 1895.

Tataru-Cazaban, Bogdan, Intre Dionisie Areopagitul si Grigorie Palama. Fundamente
patristice  ale  angelologiei  parintelui ~ Dumitru  Staniloae  in  vol.
**% Arhangheli si ingeri, coeditare Deisis/Stavropoleos, Sibiu/Bucuresti, 2011.

Vanneste, J., Le mystere de Dieu. Essai sur la structure rationelle de la doctrine mystique de
Pseudo-Denys, Bruxelles, 1959.

E) SURSE ELECTRONICE:
Adamut, Anton, Filosofie, editia a Il-a revdazutd si adaugita, Capitolul al II-lea:
Neoplatonism si crestinism — problema cosmologica Editura Polirom, lasi, 1999
http://filozofie.3x.ro/Filosofia%20Medievala%20%20Capitole%20PDF/I1.%20NEOPLA
TONISM%20S1%20CRESTINISM%20%20PROBLEMA%20COSMOLOGICA.pdf
Badilita, Cristian, Dumitru Staniloae: viata de dupa moarte a teologiei, in ,,Rost”, nr. 9
(2003) http://www.rostonline.org/rost/nov2003/staniloae_teologia.shtml
Enciclopediei romano-catolice online New Advent:
http://www.newadvent.org/cathen/05013a.htm
Pope Benedict XVI Homily on Pseudo-Dionysius the Areopagite:
http://solzemli.wordpress.com/2011/09/04/homily-on-pseudo-dionysius-the-areopagite-
by-pope-benedict-xvi/
Vlachos, Mitropolitul Ierotheos, Preotul este chemat sa fie vindecator de suflete, nu doar
liturghisitor, http://vlad-mihai.blogspot.ro/2011/05/preotul-este-chemat-sa-fie-
vindecator.html
Idem, O erezie incoltita in Biserica Ortodoxa; Op06do&oc Tvmoc, 22 iulie 2011, nr. 1888,
p. 1 (traducere de Tatiana Petrache) disponibil online la adresa:
http://bucovinaprofunda.wordpress.com/2011/10/11/0-erezie-incoltita-in-biserica-
ortodoxa-ips-hierotheos-vlachos-denunta-o-grava-erezie-si-hula-de-tip-protestant/.
Photius, Bibliotheca or Myriobiblion (Cod. 1-165, Tr. Freese) — Theodore the Presbyter,
On the Genuineness of the works of Dionysius the  Areopagite.
http://www.tertullian.org/fathers/photius_03bibliotheca.htm
Scouteris, Professor Constantin, Platonic Elements in Pseudo-Dionysius Anti-
Manichaean Ontology, studiu disponibil la adresa:

http://www.orthodoxresearchinstitute.org/articles/dogmatics/scouteris_ontology.htm

36



