
1 

 

UNIVERSITATEA “OVIDIUS” DIN CONSTANŢA 

 
ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE 

 
DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TEZĂ DE DOCTORAT 

 
 

MISIUNEA PROFETICĂ A BISERICII 
 
 
 
 
 
 
Conducător de doctorat 
 
Pr. Prof.univ.dr. EMILIAN CORNIŢESCU 
 
        Student-doctorand 
        
        Pr. ADRIAN CHIRIŢĂ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

CONSTANŢA 

2017 



2 

 

CUPRINS………………………………………………………………………………....3 

LISTA DE ABREVIERI ȘI PRESCURTĂRI……………………………………………..4 

INTRODUCERE…………………………………………………………………………..7 

CAPITOLUL I : PROFEȚII - ALEȘII LUI DUMNEZEU ȘI MISIUNEA LOR ÎN SFÂNTA SCRIPTURĂ 

A VECHIULUI TESTAMENT ………………………………………………………………...14 

I.1. ETIMOLOGIE, DEFINIȚII ȘI NUMELE DE PROFET……………………………………16 

I.2. MISIUNEA, VOCAȚIA ȘI INSPIRAȚIA PROFEȚILOR………………………………….19 

I.3. PROFEȚII VECHIULUI TESTAMENT………………………………………………..28 

I.3.1 PROFEȚII ORATORI…………………………………………………………..30 

I.3.2 PROFEȚII SCRIITORI………………………………………………………….36 

I.4. PRINCIPALELE ASPECTE SOCIALE ȘI RELIGIOS-MORALE ÎN PREDICILE PROFEȚILOR..45 

CAPITOLUL II : PROFETUL, MODEL DE ÎMPLINIRE A VOII LUI DUMNEZEU………………51 

II.1. CHEMAREA DIVINĂ LA PROPOVĂDUIRE. ÎMPLINIREA / REALIZAREA ȘI 

INTERPRETAREA PROFEȚIILOR………………………………………………………...53 

II.2. PROFEȚII MIJLOCITORI AI VOII DIVINE……………………………………………57 

II.3. IMPORTANȚA LEGII ȘI A TRADIȚIEI ÎN CUVÂNTĂRILE PROFETICE…………………60 

II.4. CUVINTELE PROFETICE, VESTITOARE ALE ZILEI DOMNULUI, ALE MÂNTUIRII ȘI ALE 

NOULUI LEGĂMÂNT…………………………………………………………………..66 

CAPITOLUL III: CHEMAREA ȘI ÎNDEMNUL PROFEȚILOR LA PĂSTRAREA CREDINȚEI 

MONOTEISTE A LUI ISRAEL. SFÂNTUL PROOROC IOAD…………………………………….70 

III.1. PROFETUL CA MESAGER ȘI MARTOR AL LUI DUMNEZEU………………………...71 

III.2. DUMNEZEU CHEAMĂ PE ALEȘII SĂI CA SĂ ÎNDEMNE POPORUL LA PĂSTRAREA 

CREDINȚEI MONOTEISTE………………………………………………………………76 

III.2.1 PROFETUL FĂRĂ CHEMARE DIVINĂ, NU SLUJEȘTE LUI DUMNEZEU, CI 

INTERESELOR SALE………………………………………………………………..79 

III.2.2 PROFEȚII VECHIULUI TESTAMENT – ÎNTRE SLUJIREA LUI DUMNEZEU ȘI 

SLUJIREA OAMENILOR……………………………………………………………..81 

III.3. CHEMAREA ȘI ÎNDATORIREA PROFETULUI ÎN ISTORIA LUI ISRAEL……………….85 

III.4. SFÂNTUL PROOROC IOAD……………………………………………………….89 

III.5. ACTUALITATEA MESAJULUI PROFETIC ÎN PĂSTRAREA UNITĂȚII DE CREDINȚĂ…..96 

CAPITOLUL IV: MESAJUL MESIANIC AL PROFEȚILOR…………………………………102 

IV.1. PROFEȚIILE MESIANICE DIN PENTATEUH………………………………………105 

IV.2. PROFEȚII MESIANICE ÎN CĂRȚILE ISTORICE…………………………………….110 



3 

 

IV.3. PROFEȚII MESIANICE ÎN PSALMI ……………………………………………….112 

IV.4. PROFEȚII MESIANICE ÎN CĂRȚILE PROFEȚILOR…………………………………119 

IV.5. CHEMAREA FEMEII LA PROFETISM .....................................................................138 

CAPITOLUL V: PROFETISMUL ÎN NOUL TESTAMENT…………………………………..151 

V.1. IOAN BOTEZĂTORUL……………………………………………………………156 

V.2. IISUS HRISTOS, EBED IAHVE, MARELE PROFET-ÎNVĂȚĂTOR…………………...160 

V.2.1 IISUS HRISTOS – PLINIREA LEGII ȘI A PROOROCILOR………………………160 

V.2.2 IISUS HRISTOS – MARELE PROFET-ÎNVĂȚĂTOR…………………………...169 

V.2.2.1 MARELE ÎNVĂȚĂTOR ……………………………………………….172 

V.2.2.2 HRISTOS – PROFETUL SUPREM……………………………………..182 

CAPITOLUL VI:  PREZENȚA ȘI CONTINUAREA LUCRĂRII PROFETICE A SFÂNTULUI DUH ÎN 

BISERICĂ...........................................................................................................................196 

VI.1. BISERICA – TRUPUL PNEVMATIZAT AL LUI HRISTOS…………………………..196 

VI.2. LUCRAREA PROFETICĂ A SFÂNTULUI DUH ÎN BISERICĂ……………………….206 

VI.3. „DUHUL SFÂNT… CARE A GRĂIT” ȘI GRĂIEȘTE PRIN PROFEȚII BISERICII………212 

CAPITOLUL VII: ACTUALITATEA MESAJULUI PROFETIC PRIN DIMENSIUNEA LUI 

MORALIZATOARE ȘI SOCIALĂ ÎN BISERICĂ ȘI ÎN LUME…………………………………...227 

VII.1. BISERICA ÎN DIALOG CU SOCIETATEA POSTMODERNĂ………………………...227 

VII.2. SPECIFICUL MISIUNII BISERICII ÎN CONTEMPORANEITATE…………………….237 

VII.3. MISIUNEA PROFETICĂ A BISERICII ȘI ACTUALITATEA MESAJULUI PROFETIC…..245 

 VII.4. IMPORTANȚA PROFEȚILOR ÎN VIAȚA BISERICII……………………………….257 

CONCLUZII……………………………………………………………………………266 

BIBLIOGRAFIE………………………………………………………………………..284 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 

 

REZUMAT 

 

În lucrarea de față ne-am propus să tratăm o temă de actualitate spirituală, eclezială și 

misionară. Biserica prin caracterul său teandric este o realitate dinamică, ce unește 

indestructibil, neîmpărțit, nedespărțit, neamestecat și neschimbat lumea divină cu cea umană, 

formând Trupul sacramental al Mântuitorului Hristos extins social peste secole. Divinul 

întrepătrunde umanul și umanul se împărtășește de divin printr-o deschidere după modelul 

unirii ipostatice din Persoana Mântuitorului Hristos. Această unire se realizează permanent 

prin mijlocirea Duhului Sfânt. 

 Biserica este formată din oamenii societății, botezați în numele Sfintei Treimi, care 

au primit harul lui Dumnezeu și trăiesc în lume ca spațio-temporalitate, care îi cuprinde pe 

toți cu toate manifestările socio-culturale existente în ea. Aici apare importanța înțelegerii 

faptului că lumea trebuie privită ca dar al lui Dumnezeu făcut omului, ca spațiu al dialogului, 

al întâlnirii și al comuniunii dintre oameni întreolaltă cu Dumnezeu care își face cunoscută 

voia Sa prin oamenii aleși ai Săi purtați de Duhul Sfânt. 

Sfințirea vieții, împlinirea sensului vieții fiecăruia din noi, ca existențe personale 

unice, irepetabile poziționate de către Dumnezeu cu fața spre veșnicie, coincide în 

creștinismul răsăritean cu mântuirea, care nu este altceva decât unirea cu Dumnezeu, 

îndumnezeirea prin har. Acesta este cel mai înalt scop al vieții, iar îndumnezeirea nu se 

realizează decât prin conlucrare liberă, conștientă și responsabilă cu Dumnezeu, în 

comuniunea tuturor celor create, care nu tind să rămână la stadiul de creatură, ci tot timpul 

transcend, cu o aspirație dată și înscrisă de „chipul” divin în om.  

În Ortodoxie, nu găsim o distanță, depărtare, despărțire sau separație între natură și 

har, spirit și materie, între sacru și profan, între lumea cerească și lumea concretă care cade 

sub cauzalitate, spațiu și timp. Toate cele create se întrepătrund prin har, dând posibilitate 

omului să trăiască timpul lui Dumnezeu care este un prezent continuu, nu prin repetabilitate, 

ci prin continuă trăire reală, prezentă, adevărată a lui Hristos, cu Hristos, în Hristos și să vadă, 

nu numai cele ce au fost, cele ce sunt, ci și cele viitoare, ca anticipație și pregustare din cele 

ale eshatonului, în timpul prezent. Aceasta nu de dragul curiozității, ci pentru asumarea 

responsabilității, ceea ce face ca acest timp responsabil, să devină timpul mântuirii. 

Considerăm că această temă a misiunii profetice pe care o are de îndeplinit Biserica în 

această lume este importantă pentru contemporaneitate, întrucât prin ea încercăm să dovedim 

pe baza dovezilor scripturistice și patristice că misiunea și lucrarea profetică a Duhului Sfânt 



5 

 

nu a încetat niciodată să se exercite în Biserică. A continuat și după încetarea instituției 

profeților din Vechiul Testament și continuă până în zilele noastre. Ea va continua până în 

eshaton, în Biserică, acolo unde lucrarea lui Hristos nu e separată de lucrarea Duhului Sfânt, 

care a grăit prin prooroci. Din contră, lucrarea Duhului Sfânt face continuă, prezentă, actuală 

și eficientă lucrarea lui Hristos de extindere a trupului sacramental în lume pentru înnoirea 

lumii și transfigurarea ei pe toate planurile de existență: cultural, social, religios-moral. 

Aceasta este lucrarea liberă a Duhului, pe care nu îl poate nimeni închide în concepte sau 

chiar în dogme, pentru că, potrivit Scripturii, asemenea vântului, El suflă unde vrea și când 

vrea (Ioan III, 8). Duhul Sfânt lucrează continuu în Biserică, prin membrii ei, la înnoirea 

Bisericii și transfigurarea creației sau a lumii.  

Totodată vrem să arătăm că lucrarea profetică a trecut în lucrarea sacramentală a 

ierarhiei bisericești în cele 3 funcții sau slujiri, învățătorească-profetică, arhierească și 

conducătoare și este necesar să se continue până la finalitatea istoriei, adică până la realizarea 

cerului și a pământului nou și transformarea Bisericii în Împărăția lui Dumnezeu, care să 

cuprindă cerul și pământul. Strigarea Sfântului Ioan Botezătorul, ultimul mare profet al 

Vechiului Legământ, „pocăiți-vă că s-a apropiat Împărăția cerurilor” este o strigare 

permanent actuală, existențială, cu valențe perene, pentru mântuirea lumii. De fapt și 

Mântuitorul își începe activitatea tot prin cuvântul „pocăiți-vă…” adică, întoarceți-vă la 

Dumnezeu. 

Prin folosirea metodei analitică-sintetică, vrem să arătăm că este nevoie astăzi de mult 

discernământ, în gândirea, grăirea și făptuirea umană, pentru că foarte multe confuzii se 

produc în lume, datorită lipsei de discernământ, a ignoranței, a necredinței și relei-voințe, 

egoismului și consumismului nelimitat de materie, energie, plăcere și putere ce duc lumea 

prin așa-zișii „profeți ai noii ere”, pe căi tot mai greșite ce o îndepărtează de Dumnezeu și în 

același timp o dezumanizează, expunând-o unor primejdii nebănuite, paradoxal chiar prin 

propriul progres tehnico-științific.  

Datorită aparentei libertăți care i se asigură omului în cultura contemporană tot mai 

desacralizată și autonomizată în care fiecare face ce vrea, considerând că dreptatea și 

adevărul îi aparțin în „mod absolut și exclusiv”, nesocotind autoritatea divină și erijându-se 

un fel de zeu, este tot mai dificil de urmat un sens precis al vieții fiecăruia dintre noi. Tocmai 

în era cunoașterii, a progresului tehnic și a nanotehnologiilor avansate, lumea a ajuns într-o 

mare dilemă, în confuzie totală, în ceață, și-a pierdut identitatea, iar existența pare să își 

piardă sensul în ciuda miilor de indicatoare și de profeți și învățători falși care o ghidează. 



6 

 

Evoluția tehnicii, comunicarea virtuală, ascendentul civilizației, în detrimentul culturii 

și spiritualității unde explozia informațională pare să nu mai cunoască limite sunt semne ale 

depersonalizării și nivelării tuturor oamenilor, care au pierdut relația vie și personală cu 

Dumnezeu, întreolaltă și cu creația.  

Pe acest fond al relativizării tuturor valorilor, în special în societatea actuală, se simte 

nevoia unui reviriment în ceea ce privește trăirea cu sens a vieții. Și există o soluție eficientă. 

Este nevoie doar ca biserica să-și înțeleagă rolul misionar în secolul XXI, și pentru 

aceasta să își (re)găsească resursele, prin întoarcere la principiile și izvoarele scripturistice și 

patristice. Principala idee misionară care reiese din cercetarea Revelației este că lucrarea 

profetică a Duhului Sfânt nu a încetat nici o clipă în Biserică și în istoria mântuirii. 

În sine, misiunea Bisericii este misiune profetică prin excelență, este actualizarea, 

aprofundare, interpretare și dezvoltare a principiilor fundamentate pe Scriptură și scrierile 

patristice. Pentru a susține această idee discursul lucrării a fost structurat după cum vom arăta 

în continuare.  

În capitolul întâi al lucrării, am tratat despre profeți ca aleși misionari ai lui Dumnezeu 

în Vechiul Testament. Profeții au fost mediatori ai voii lui Dumnezeu către poporul evreu, 

însăși etimologia cuvântului profet exprimând misiunea pe care au avut-o aceștia: de a fi 

interpretatori și „purtători de cuvânt” ai lui Dumnezeu. Misiunea lor a fost de a predica și de a 

prezice cele viitoare și de a ajuta poporul să păstreze credința monoteistă. Profetismul 

Vechiului Testament a avut atât un caracter moralizator, de îndreptare și de schimbare a 

obiceiurilor formate și dobândite de popor printr-o practică constantă a unor adevăruri de 

credință denaturate, cât și un caracter pedagogic de a învăța care este voia lui Dumnezeu în 

momentele esențiale din istoria lui Israel. 

Profeții Vechiului Testament nu se ocupă cu probleme individual-particulare; 

misiunea lor este de a ajuta la punerea bazelor unei noi societăți teocratice, prin propunerea 

unor altfel de relații între oameni și Dumnezeu. Duhul Sfânt este cel care a vorbit prin profeți 

(II Petru I, 21) care au înțeles că trebuie să vorbească deschis, pe față, fără ocolișuri, oricui 

indiferent de statutul politic, religios sau social al vremii. Misiunea lor a fost mai ales de a 

convinge pe conducătorii naționali și religioși că trebuie să se pocăiască de la nedreptățile pe 

care le săvârșeau față de conaționalii lor. 

Cuvintele lor nu sunt cuvintele unor simpli oameni, sunt cuvinte inspirate pline de un 

mesaj profund, divin, care exprima voia lui Dumnezeu pentru poporul aflat în grele încercări, 

fie din cauza celorlalte popoare, fie din cauza slăbirii credinței. 



7 

 

Lumina Duhului Sfânt era cea care descoperea minții smerite a profetului adevărurile 

rațiunilor divine care erau ascunse în lucrurile lumii potrivit planului veșnic al lui Dumnezeu. 

Mesajele lor puteau avea atât un sens strict, literal, neavând nevoie de nici o interpretare, 

exprimând direct ceea ce era de înțeles, cât și un sens simbolic/alegoric, adeseori însoțite de 

anumite acte, la rândul lor, simbolice specifice gândirii orientale. Toate gesturile fizice ale 

profeților aveau scop pedagogic, moralizator ca urmare a înțelegerii și aplicării în viața lor a 

voii lui Dumnezeu pe care trebuiau să o propovăduiască și celorlalți. Scopul profețiilor a fost 

unul religios-moral și pedagogic, pentru a călăuzi poporul pe calea adevărului, adică a voii 

divine, pentru pregătirea primirii lui Mesia, răscumpărătorul promis și mult așteptat. 

Cel mai adesea, profeții Vechiului Testament au fost împărțiți în 2 categorii: profeții 

oratori, adică cei care nu și-au scris predicile/profețiile și profeții scriitori, împărțiți în alte 2 

grupe: profeți mari și profeți mici. În paginile Bibliei aflăm despre profeți adevărați, autentici, 

profetese, profeți falși/profetese false, profeți anonimi, profeți oratori, profeți scriitori. În 

paginile Vechiului Testament aflăm câteva nume ale proorocilor, numărul profeților care au 

activat în Israelul antic, fiind imposibil de cunoscut cu exactitate.  

În ultima parte a acestui capitol, am tratat despre principalele aspecte sociale și 

religios-morale în predicile profeților. Propovăduirea voii lui Dumnezeu, a credinței 

monoteiste și condamnarea imoralității erau temele principale ale predicii profeților. 

Bunătatea, mila, adevărul, credincioșia ca fidelitate și încredere în Dumnezeu sunt bazele 

adevăratei religiozități a poporului Israel, și nu formele dezgolite de fond ale cultului religios, 

care era promovat în societatea religioasă israelită. Ținta predicii profeților nu este cultul 

mozaic, ci spiritualitatea care trebuie să stea la baza formelor de cult. Religia și morala sunt 

cele care formulează și impun în învățătura profeților, principiile de viețuire în statul evreu 

pentru toți locuitorii indiferent de statutul social sau religios.  

Capitolul al doilea este o aprofundare a concepției despre profeți în scrierile Vechiului 

Testament, accentuând faptul că ei sunt modele de împlinire a voii lui Dumnezeu. Experiența 

profetică a proorocilor adevărați s-a făcut sub călăuzirea și chemarea lui Dumnezeu. Profeția 

fără chemare era o erezie. Această vocație specială i-a făcut conștienți de misiunea deosebită 

pe care o aveau de îndeplinit și a fost energia care i-a călăuzit să depășească orice opoziție de 

care s-au lovit în activitatea lor. Faptul că ei au fost chemați arată că sunt reprezentanți 

autentici ai lui Iahve, prin care s-a cultivat și propovăduit continuu monoteismul în Israel.  

Profeții l-au făcut pe Dumnezeu actual poporului prin profețiile lor. După modul de 

împlinire, au existat 4 tipuri de profeții: profeții literale, a căror împlinire urma în scurt timp 



8 

 

după enunțarea lor; profeții tipologice, adică profețiile veterotestamentare care și-au găsit 

împlinirea în Noul Testament, ca de exemplu profețiile mesianice; profeții literal-spirituale 

erau acele profeții care se împlineau într-un dublu sens: atât literal, cât și spiritual; profeții 

„neașteptate”, cum este cazul profeției lui Isaia LIII: Mesia cel care suferă pentru popor 

moartea, venit în Persoana lui Iisus în Noul Testament (fapt neașteptat pentru rabinii timpului 

care se așteptau la venirea unui „Mesia” cuceritor și eliberator politic). 

Valabilitatea predicilor profetice depășește cadrul social-cultural al timpului căruia se 

adresează; aplicabilitatea lor este universală, mesajul etic rămânând mereu actual. Timpul 

acela, devine timpul acesta, timpul „acum”, în care principiul moral este de cea mai precisă 

actualitate depășind spațio-temporalitatea oricărei epoci. Profeții sunt oameni actuali, atât 

pentru timpul lor, cât și pentru timpul de astăzi, arătându-se astfel faptul că Duhul lui 

Dumnezeu este cel care face ca mesajul profetic să rămână cu aplicabilitate veșnică.  

În alt subcapitol am punctat faptul că, Legea are o importanță deosebită în predicile 

profeților. Principiile Legii fiind de origine divină, orice încălcare a lor, însemnând de fapt, 

necesitatea apariției unui interpret al ei, în persoana profetului pentru a o acorda la existența 

umană concertă în adevăratul ei sens social și moral-religios. Profeții biblici apar în istoria lui 

Israel pentru a arăta faptul că Legea trebuie respectată în Duhul ei, astfel revelându-se ca 

autentică valoare spiritual-morală perenă.  

Toate profețiile adresate de către profeții Vechiului Testament în legătură cu 

denaturarea și nedreptatea față de interpretarea Legii și implicit, față de cult și față de 

religiozitatea defectuoasă a poporului, se împlinesc în cel mai dur cuvânt adresat de către 

Mântuitorul Iisus Hristos în Evanghelii, cuvântarea „vai vouă” de la Matei XXIII, 13-33. 

Acesta este cea mai virulentă cuvântare a Mântuitorului Iisus Hristos, un cuvânt dur adresat 

fariseilor și cărturarilor, adică învățaților vremii, care denaturaseră într-un mod extrem Legea.  

Păcatul individual care a întreținut păcatul societății, a fost combătut de către profeți 

în predicile lor, fiind conștienți de realitatea prezenței lui Dumnezeu într-o societatea care era 

crispată într-o credință impersonală, devenită magică. Jertfa bine primită de Dumnezeu este 

schimbarea interioară, care are ca principal efect oprirea practicilor imorale și corupte. În 

cazul nepocăinței, cuvântul profeților aduce sentința divină care vine de fapt ca urmare a 

păcatului repetat, devenit, la rândul său, obicei și stare permanentă. Pe lângă sensul 

moralizator al cuvântărilor profetice nu trebuie uitat și neglijat și sensul eshatologic, al celor 

care vor urma, adică al venirii lui Mesia adică al Noului Legământ.  



9 

 

În partea finală a capitolului al doilea am tratat despre cuvintele profetice ca mai-

înainte vestitoare ale Zilei Domnului și ale Noului Legământ. Profeții descoperă poporului, 

voia lui Dumnezeu, care va însemna în viitor, un Nou Legământ. Acesta nu va fi o nouă lege 

rigoristă, cu aplicare intransigentă, ci va fi o lege a iubirii, a responsabilizării în libertatea 

autentică în Duhul care face accesibil Adevărul. Legământul va avea valabilitate universală și 

va fi veșnic, fiind cea de pe urmă revelare a lui Dumnezeu, cea mai deplină, în care însăși 

conținutul profeției se va întrupa într-o Profeție universală, adică Persoana divină și umană a 

lui Iisus Hristos. Cuvintele profeților vor face, de fapt, accesibilă pregătirea și anticiparea 

venirii lui Iisus Hristos. „Astăzi” al profeților care se adresează de fapt viitorului mesianic, 

transfigurează timpul mântuirii într-un „astăzi continuu”. Iar acest adevăr mesianic are nevoie 

de păstrarea credinței monoteiste pentru a putea fi trăit în adevăratul său sens. 

În capitolul al treilea am tratat despre chemarea și îndemnul pe care l-au primit 

profeții pentru a păstra și a propovădui adevărul credinței monoteiste continuu în popor. 

Misiunea poporului evreu de a păstra credința monoteistă și astfel, identitatea și 

unitatea de neam, arată rolul deosebit pe care iudeii l-au avut de îndeplinit în istoria 

omenirii/mântuirii. Credința monoteistă trebuia trăită ca o fidelitate și încredere față de 

Dumnezeu. Alunecările la politeism au fost inevitabile, tocmai de aceea rolul profeților a fost 

de o reală importanță în istoria poporului evreu. Personalități puternice și oameni de o 

profundă calitate morală, profeții au fost mărturiile și martorii lui Dumnezeu, spre întărirea 

poporului în momentele dificile prin care acesta a trecut de-a lungul istoriei fie din cauza 

încercărilor interioare (momentele de necredință), fie din cauza încercărilor externe 

(perioadele de exil, de captivitate, de cotropire). 

Profetul ca om al lui Dumnezeu și vestitor al voii divine: aceasta era percepția 

oamenilor în legătură cu mesajul și misiunea adevăraților „oameni ai lui Iahve”. Modul de 

viață, predica, atitudinea, comportamentul și credința profetului erau adevărate paradigme de 

trăire autentică a relației de credință vie, cu Dumnezeu. 

Viețile profeților sunt exemple de împlinire a voii lui Dumnezeu, de înțelegere a 

chemării deosebite care le e adresată. Viețile marilor profeți ne arată misiunea deosebită pe 

care au îndeplinit-o precum și modul unic în care fiecare a colaborat cu Duhul lui Dumnezeu 

în această exercitarea vocațională a profetismului.  

Capitolul al patrulea al lucrării este dedicat profețiilor mesianice și mai ales mesajului 

mesianic al acestora. Profețiile biblice au în centrul lor, în majoritate covârșitoare, pe Iisus 

Hristos. În calitatea de Logos întrupat, de Rațiune supremă a rațiunilor create, Iisus va fi cu 



10 

 

adevărat împlinirea profețiilor despre El, în ciuda anumitor semnelor de întrebare pe care le-

au ridicat unele texte din Scriptură. Pentru iudei, Iisus Hristos nu a fost Mesia; pentru noii 

iudei - creștinii, Iisus este cu adevărat Mesia, Fiul lui Dumnezeu întrupat. Evangheliile stau 

mărturie pentru acest adevăr de netăgăduit al realității întrupării lui Dumnezeu-Fiul. 

Neadaptarea așteptărilor eshatologice la realitățile istorice pe care le-au trăit și îndrăznim să 

spunem, le trăiesc evreii, au făcut ca Iisus Hristos să nu fie recunoscut drept Unsul, Mesia sau 

Hristosul.  

Ideile mesianice sunt prezente în toate scrierile Vechiului Legământ, începând cu 

Pentateuhul, unde referirile la Răscumpărător și speranța izbăvirii erau cele mai pline de 

nădejde. Făgăduința făcută Evei (Facere III, 15), făgăduința făcută lui Avraam (Facere XII, 2-

3), cuvântarea lui Iacob despre Șilo (Facere XLIX, 10), profeția lui Balaam/Valaam (Numeri 

XXIV, 17) sau cuvântul lui Iahve către Moise (Deuteronom XVIII, 15, 18-19) sunt semne ale 

faptului că Dumnezeu a pătrat vie în conștiința poporului evreu, speranța izbăvirii care va 

veni printr-un „om” care este mai presus de orice cugetare: Dumnezeul-Om.  

În Iisus Hristos se împlinește întreaga scriptură veterotestamentară. Hristos/Mesia este 

cel așteptat, anticipat și profețit în care se vor împlini toate sensurile anagogice, simbolice și 

mistice pe care le-au avut cuvintele profetice.  

În capitolul al cincilea am tratat despre modul în care a fost receptat profetismul în 

Noul Testament, adică despre profeții Noului Testament, despre chemarea femeii la profetism 

și despre plinirea profețiilor în Iisus Hristos, marele Profet, revelarea desăvârșită a profețiilor 

mesianice. Același Duh care a grăit prin profeții veterotestamentari, a continuat să îi facă 

actuali în cel mai profund sens, prin întruparea profețiilor în Iisus Hristos, Marele Profet, Cel 

care prelungește pe Hristos în lume. Punctul esențial al profetismului Noului Testament este 

pogorârea Sfântului Duh la Cincizecime care face misionari și profeți pe toți cei care cred că 

Iisus Hristos este cu adevărat Mesia, își asumă această misiune și o îndeplinesc asemenea 

profeților veterotestamentari. 

Ultimul profet care l-a propovăduit pe Iisus Hristos, cel care îl recunoaște ca Mesia 

este Sf. Ioan Înaintemergătorul. Viața lui întreagă a fost o profeție, începând cu momentul 

zămislirii, până la moartea sa de martir. Este un profet autentic al lui Dumnezeu, intransigent 

cu formalismul fariseilor, cu moravurile ușoare, chiar dacă erau ale regelui. Este martorul 

ocular al venirii lui Mesia, martor și mărturisitor care sfârșește martirizat. Sf. Ioan este 

modelul de smerenie și de ascultare de voia lui Dumnezeu; verticalitatea morală și justețea 

cuvântului său l-au făcut să fie comparat de către contemporani cu Iisus Hristos. Sf. Ioan este 



11 

 

făclia care arde pentru a lumina pe ceilalți și a-i ajuta să se pregătească de primirea lui Iisus, 

Lumina lumii. 

Tot în acest capitol am atins și problema chemării femeii la profetism sau a 

profetismului femeilor. În Biblie întâlnim amintite cu numele 5 profetese: Mariam, Debora, 

Hulda, Noadia și soția lui Isaia în Vechiul Testament și proorocița Ana, alături de fiicele lui 

Filip în Noul Testament. Potrivit Talmudului, ar fi activat în Israelul Vechiului Testament 7 

profetese: Sara, Mariam, Debora, Ana, Hulda și Estera. Numărul profeteselor este probabil să 

fi fost mai mare. Dumnezeu nu a făcut discriminare în ceea ce privește statutul femeii, mai 

ales în acțiunea profetică a Duhului Sfânt. În narațiunile biblice veterotestamentare 

„personajele” feminine apare de foarte puține ori, lucru normal având în vedere principiul 

patriarhatului pe baza căruia era formată societatea iudaică. Mariam, sora lui Moise este 

prima profetesă menționată în Sfânta Scriptură, având un rol deosebit în educarea lui Moise; 

Debora, a fost conducătorul statului Israel, îndeplinit funcția de Judecător, contemporanii 

văzând în ea semnul prezenței lui Dumnezeu, fiind una dintre cele mai mari figuri feminine 

din istoria poporului evreu. Despre soția lui Isaia nu se știe nimic în afara faptului că este 

numită profetesă: fie datorită căsătoriei cu Isaia, fie datorită faptului că nici o femeie nu este 

numită profetesă în Scriptură, fără să fi exercitat și o misiune profetică. Hulda a ocupat un loc 

însemnat în istoria poporului evreu, deoarece a fost femeia aleasă de Dumnezeu pentru a 

reforma religios cultul monoteist impregnat de idolatrie, din timpul regelui Iosia. Cazul 

profetesei/profetului Noadia, rămâne un mister pentru că nu se pot spune foarte multe lucruri 

argumentat istoric, ceea ce face din ea, o profetesă necunoscută. Asemenea profeților, au 

existat și profetese false, mai mult niște vrăjitoare amintite de Iezechiel XIII, 17-23. 

Proorocița Ana și fetele lui Filip, unul din cei 7 diaconi sunt primele profetese ale Noului 

Testament.  

Voia lui Dumnezeu s-a exprimat prin Evanghelie, în calitatea de Cuvânt revelat al lui 

Dumnezeu. Acest cuvânt al Evangheliei se întrupează adesea în oameni aleși, care sunt mai 

mult decât misionari, sunt un „evanghelii” vii, martori și mărturisitori ai voii lui Dumnezeu 

întrupat. 

Profeția devine stare harismatică în Noul Testament, fiind darul de a explica cuvântul 

lui Dumnezeu și, rareori, de a prevesti viitorul. Proorocia se adresează celor credincioși și nu 

celor necredincioși, fiind unul dintre darurile Duhului Sfânt de după Cincizecime. Credința 

puternică, trăită ca realitate personală a existenței lui Dumnezeu, aduce în conștiința 

profeților noutestamentari/creștini, conștientizarea misiunii profetice pe care o au de 



12 

 

îndeplinit. Conștientizează vocația specială pe care o au de îndeplinit, înțelegând în mod 

desăvârșit chemarea Mântuitorului de la Matei XVIII, 19-20. Profeții creștini noutestamentari 

nu sunt fanatici, nici obscurantiști, ci plini de lumina izvorâtă din iubirea jertfelnică a lui Iisus 

Hristos. 

Iisus Hristos este profetul suprem al Noului Testament, cel prezis de prooroci. Legea 

și profeții au fost valabile până la venirea lui Hristos, Care, fiind plinitor și desăvârșitor al lor, 

nu încalcă nici o prescripție a Legii, respectă cultul mozaic dăruindu-i consistența Duhului, 

pe care o pierduse. Hristos aduce libertatea duhului în fața literei legii, înlăturând formalismul 

fără fond. 

În Iisus Hristos, toate proorociile mesianice ale Vechiului Testament sunt plinite în 

Noul Testament: din neamul lui David dintr-o fecioară, în Bethlehemul Iudeii, (unde va avea 

loc masacrarea copiilor din acel oraș); venirea s-a va fi vestită de un proroc (identificat cu Sf. 

Ioan Înaintemergătorul). Viața este Misiunea prin excelență, propusă ca paradigmă tuturor; 

nu în ultimul rând, Iisus este Taumaturgul prin excelență. Toate episoadele premergătoare 

pătimirii și morții Sale sunt profețite și împlinite: nu este crezut de mai-marii poporului, 

intrarea triumfală în Ierusalim înainte de pătimire sa, faptul că va fi trădat de un ucenic și 

vândut pentru 30 de arginți etc. 

În același timp Iisus Hristos este Profetul-Învățător identificându-se cu profeția sa, 

asemenea învățătorului cu învățătura; propovăduirea lui Iisus este o propovăduire a unor 

adevăruri cuprinse ontologic în Persoana sa; cu alte cuvinte, El este plinirea și desăvârșirea 

revelației. Adevărul lui Iisus este însuși Persoana sa divino-umană, care se comunică 

celorlalți prin întreaga lucrare mântuitoare, și nu într-un mod conceptual sau parțial. 

Iisus este Învățătorul și Învățătura întrupate personal, Cel ce se propovăduiește și ceea 

ce propovăduiește. Hristos este propriul martor desăvârșit al realităților ultime, cel care se 

tălmăcește pe Sine a fi ținta finală a omenirii. Persoana Sa este o proorocie realizată despre 

om, despre posibila finalitate a sa.  

Hristos este Profeția împlinită, este deplinătatea, adevărul, accesibilitatea, 

comunicarea prin excelență. Sensul Întrupării este și unul pedagogic; Hristos vine în lume ca 

să umple lumea de lumină și de dragostea sa, pentru ca și noi să învățăm cum să ne 

împărtășim de această lumină și să reușim să dăruim iubirea în comuniunea păcii, a bucuriei 

și Duhului.  

Hristos este supremul profet pentru că este plinirea Legii și a Proorociilor cuprinse în 

ea fiindcă se prezintă ca Adevăr personal. Iisus Hristos este Dumnezeu și Profet în același 



13 

 

timp, descoperindu-se pe Sine celorlalți, fiindu-Și singur tălmăcitor și mijlocitor. Hristos nu 

este un întemeietor de religii sau un simplu învățător, nici măcar un profet în sensul clasic al 

cuvântului. Este unic în ceea ce privește modul de a prooroci, astfel, învățătura Sa devine o 

învățătură unică. El este Profet în sensul unic și suprem al cuvântului, deoarece calitatea de 

Profet ține de însăși Persoana Sa, El însuși fiind Adevărul personal în Persoană, care se face 

actual continuu prin Duhul Sfânt în Biserică. 

În penultimul capitol am accentuat modul în care Hristos rămâne prezent în Biserică 

prin Duhul Sfânt, continuatorul lucrării profetice. Biserica este trupul pnevmatizat al lui 

Hristos, care a realizat opera de răscumpărare desăvârșită de Duhului Sfânt prin pogorârea de 

la Cincizecime. Ca fapt istoric, Pogorârea Duhului Sfânt a constituit realizarea Bisericii ca 

Trup al lui Hristos. De aceea, mântuirea subiectivă este de fapt realizarea vieții în Hristos prin 

Duhul Sfânt, prin devenirea noastră ca membrii ai Trupului Său sacramental. Actele 

mântuitoare ale lui Iisus Hristos se concretizează în Biserică prin Duhul Sfânt. Biserica ne 

oferă posibilitatea să trăim o viață plină de har. 

Biserica ia naștere prin unirea divinului cu umanul, fiind în ultimă instanță Hristosul 

actualizat prin Duhul Sfânt în fiecare credincios care crede și formează împreună cu ceilalți 

comuniunea unității duhului în legătura păcii. Harul prin care ne transfigurăm pornește din 

unirea cu Hristos prin Duhul Sfânt. Această transfigurare vine însă, în voința personală care 

conlucrează liber prin iubirea dezinteresată cu harul Duhului Sfânt în Biserică. Prin Biserică, 

ne naștem la noua viață în Hristos, înțelegând viața ca dar, responsabilitate și misiune sacră în 

această lume. Omul nu se poate îndumnezeii de la sine putere, ci prin libertatea voinței care 

înțelege necesitatea conlucrării cu harul Duhului Sfânt. 

Lucrarea profetică a Sfântului Duh s-a continuat în Biserică prin lucrarea 

învățătorească/profetică a slujitorilor ierarhiei consacrate și nu numai. Duhul Sfânt grăiește și 

astăzi prin proorocii Bisericii care sunt creatori de comuniune și unitate, invitând pe toți 

ceilalți să participe. Rolul profeților contemporani este acela de a-l actualiza pe Hristos prin 

Duhul Sfânt. Aceștia sunt creștini autentici ai Bisericii, adică evangheliști, misionari și 

profeți. Trăirea autentică a Duhului lui Dumnezeu ne responsabilizează pentru a face munca 

de evanghelist, adică de a deveni misionari care fac ucenici (nu prozeliți). Acest lucru este 

dublat de un autentic duh profetic izvorât din înțelegerea și interpretarea corectă a Scripturii 

și a Părinților în Biserică, continuând de fapt Liturghia în afara Liturghiei, din care s-au hrănit 

spiritual profeții-misionari-creștini, prin Cuvânt și prin Trupul euharistic al Cuvântului. 



14 

 

În acest sens, în ultima parte a capitolului al șaselea, am tratat despre modul în care 

Duhul Sfânt care a grăit prin proorocii Vechiului și Noului Testament, continuă să vorbească 

și astăzi prin profeții Bisericii hirotoniți și nehirotoniți. 

Dacă în Vechiul Testament, profeții erau aleși special de Dumnezeu pentru a păstra 

credința monoteistă în vederea pregătirii venirii lui Mesia, și în Noul Testament, profetismul 

s-a manifestat ca harismă specială pentru întărirea credinței în adevărul lui Mesia, astăzi, 

Duhul profetic se manifestă prin actualizarea lui Iisus Hristos de către fiecare credincios, mai 

ales ca principiu de viață, iubire și libertate. Duhul profetic este de fapt trăirea vieții plină de 

Duhul Sfânt (Galateni V, 25), adică aprofundarea mesajului Evanghelic în propria viață, prin 

formarea principiilor ca adevăruri practice. Actualizarea și aprofundarea acestor principii 

aduc schimbarea paradigmei, transformând timpul într-un prezent continuu, într-o continuă 

prezență a lui Hristos. 

Același Duh profetic pe care îl întâlnim viu în Scriptură vorbește și astăzi prin 

oamenii care înțeleg esența creștinismului. Cine sunt profeții contemporani? Sunt creștinii 

care trăiesc preceptele evanghelice în frică de Dumnezeu cu credință lucrătoare în iubire; sunt 

oameni care trăiesc același spațiu și timp cu ceilalți oameni, însă, într-un mod esențial diferit 

de ei. Ei propovăduiesc cu adevărat pe Dumnezeu din experiența vieții lor, în care au simțit 

lucrarea Duhului Sfânt și binele care le-a fost făcut de Dumnezeu (Luca VIII, 39). Trăiesc 

viața în dubla cetățenie cu care s-au născut (atât cetățean al statului respectiv în care s-a 

născut, cât și „cetățean al raiului”). Trăiesc viața într-un mod mai presus de orice legalism de 

stat sau bisericesc. Legea iubirii le depășește pe toate acestea și profeții-creștinii o trăiesc în 

modul cel mai propriu. Dacă sunt atât de greu de întâlnit și de văzut în această lume, se 

datorează faptului că au înțeles faptul că ei sunt slujitorii tainici ai faptelor bune mântuitoare.  

De fapt, profetul de astăzi, devine „dumnezeu” pentru cei aflați în nevoie, sporind și 

înmulțind iubirea milostivă, „după asemănarea lui Dumnezeu”. Duhul profetic se manifestă 

în starea de conștientizare smerită a faptului că, toate pe care le avem sunt daruri de la 

Dumnezeu, prin Dumnezeu, din Dumnezeu spre a fi aduse înapoi lui Dumnezeu. 

”Slujirea profetică” a creștinilor nu e vrăjitorie, nu este anticipație, nu este premoniție, 

ci este viața în Hristos. Ea nu aparține numai mirenilor sau numai clericilor, ci este o chemare 

pe care o poate asuma orice creștin printr-o formare interioară în Duhul lui Hristos care 

devine lucrătoare prin viața curată a acestora. Preoții și mirenii ca membrii ai aceleiași 

Biserici, trebuie să continue Liturghia ca mod de viață și în afara zidurilor Bisericii. Astfel, cu 

toți devin preoți ai lui Hristos, adică, continuatori ai lucrării Sale în lume. Harul preoției nu 



15 

 

implică o superioritate umană față de celălalt, ci implică o responsabilitate care reiese din 

misiunea specială, bazată pe harul special primit prin mâna episcopului. Întâietatea eclezială 

este o paradoxală întâietate în slujire în Sfântul Duh: cu cât se ajunge mai sus pe o treaptă 

ierarhică și cu cât înaintezi mai mult în urcușul duhovnicesc, cu atât mai mult trebuie să te 

smerești și să slujești celor mai mici. Aici se vădește cu adevărat lucrarea profetică a ierarhiei 

bisericești.  

Profetismul în societatea de astăzi trebuie să fie actualizat în misiunea Bisericii, fără 

de care întreaga lucrare a Bisericii ar rămâne închisă în latura orizontală istoric-instituțională. 

De aceea în ultimul capitol al prezentei lucrări, am tratat despre actualitatea mesajului 

profetic în societatea postmodernă de astăzi. 

Societatea postmodernă caracterizată de globalizare economică, mijloace moderne și 

postmoderne de comunicare, diluarea valorilor morale, masa consumatorilor ca „nouă măsură 

a lucrurilor”, fragmentarea vieții, „corectitudinea politică” devenită noul tip de ipocrizie și 

„fariseism” al secolului XXI, devine o problemă cu multe necunoscute pentru Biserică. Iar 

profetismul bisericii este atitudinea pe care o adoptă creștinii față de derapajele societății 

contemporane. 

În lumea de astăzi, Biserica trebuie să îl facă actual pe Iisus Hristos. Cum să explice 

Biserica, lumii, că are nevoie de lumina (latinescul lumen ca rădăcină comună atât pentru 

lume și lumină, în limba română) divină plină de sens și de adevăr? Misiunea Bisericii astăzi 

este de a-l face accesibil pe Hristos lumii, de a propovădui un mesaj cu impact profund 

spiritual, pentru timpul prezent, un mesaj viu, către societatea de astăzi.  

O societate care și-a pierdut busola de orientare, care nu știe direcția către care se 

îndreaptă este o societate pierdută din punct de vedere al valorii sale morale și cultural-

comunitare, care neavând principii sănătoase și general-valabile, pe care fiecare să încerce să 

le urmeze, nu poate ajuta cu adevărat pe nimeni. De aceea, misiunea Bisericii este de a 

redescoperi calea dialogului sincer, calea înțelegerii active, nu doar pasive, a lucrurilor care 

ne separă. Biserica nu trebuie să facă politica societății și să devină socială, adică un curent 

de manifestare, ci Biserica trebuie să fie cu adevărat ecumenică, adică să se adreseze întregii 

lumi într-un mod actual și profetic.  

Mesajul trebuie să fie simplu, asemănător cu cel al lui Hristos față de ucenici, adaptat 

societății, împreună cu care să formeze un consens în ceea ce trebuie făcut pentru urmărirea 

unui bine comun, adică a unei liturghii a aproapelui, într-un mod profund. S-a folosit atât de 

des această sintagmă a „binelui comun” încât ea a ajuns o lozincă, golită de conținut autentic. 



16 

 

De aceea trebuie să privim cu toată nădejdea spre viitor și să observăm obiectiv, minusurile și 

plusurile societății, minusurile și plusurile activității Bisericii și oamenilor ei și să încercăm 

să accentuăm și să punem bazele comuniunii pe lucrurile care ne apropie, nu pe cele care ne 

despart. Din păcate, interesele, de cele mai multe ori, fie individuale, fie de grup, fie așa-

zisele interese generale (care în fond, pot fi reduse tot la meschinării), aduc lucrurile la un 

numitor comun, numai pentru anumiți oameni și ajungem iarăși în situația unei lipse de fond 

autentic în discuțiile dintre Biserică și societatea contemporană. 

Cei care îl urmează pe Iisus Hristos, cei care sunt prieteni personali și intimi ai lui 

Dumnezeu, care trăiesc viu prezentul și viața lor, trebuie să îl facă cunoscut pe Învățătorul 

lor, acestei lumi secularizate și desfigurate din punct de vedere moral de obiceiuri intime și 

publice, care aruncă tot mai mult întuneric peste creația lui Dumnezeu. Câți mai cred, că 

această lume este opera lui Dumnezeu, că noi suntem creați pentru a fi frați unii cu alții și 

împreună cu Hristos, ai aceluiași Tată ceresc? Acesta este mesajul pe care trebuie să îl facă 

actual, misionarii creștini lumii acesteia postmoderne care trăiește din plin despărțirea de 

Dumnezeu. 

Misiunea profetică a Bisericii constă în interpretarea voii lui Dumnezeu care trebuie 

împlinită în orice adevăr, frumos și bunătate/bine cu valențele lor perene. Creștinismul este 

un mod de a trăi autentic, liber, în bucurie, pace, bună-înțelegere, credință, dragoste cu 

Dumnezeu, cu ceilalți oameni, cât și cu natura, care implică o singură responsabilitate: 

datoria și necesitatea de a ne sfinții viețile și de a ne îndumnezeii, dar și de a-i ajuta pe ceilalți 

în acest demers spiritual, prin împlinirea misiunii profetice a fiecăruia dintre noi, pentru a fi 

cu toți părtași bucuriei veșnice care este cunoașterea desăvârșită prin iubire, a lui Dumnezeu. 

În ultimul subcapitol am încercat să subliniem importanța profeților în viața Bisericii. 

Plecând de la realitatea paradigmatică a vieților profeților considerați sfinți în Biserica 

creștină, considerăm că scopul misionarilor profeți creștini, nu s-a schimbat în ceea ce 

privește misiunea spirituală, morală și socială. Scopul profeților de astăzi este de a combate, 

corecta și de a schimba moravurile atât în propria viață, cât și în ceilalți. Duhul profetic ne 

ajută, prin profeții misionari să păstrăm unitatea credinței și să refacem unitatea în duh cu 

Iisus Hristos.  

Conștiința profetică trebuie să fie conștientizarea faptului că Hristos trăiește în mintea, 

sufletul și voința creștinului care își asumă conștient această misiune profetică. 

Biserica de astăzi trebuie să facă această muncă de evanghelist, de a propovădui 

cuvântul Adevărului veșnic, unei lumi care caută și își găsește „împlinirea” în altceva. Din 



17 

 

păcate, vedem că omul de astăzi, se minte crezând că poate avea „liniște”, „pace” și „bucurie” 

în satisfacerea de moment a dorințelor și poftele. Liniștea, pacea și bucuria nu pot veni prin 

satisfacere, fie materială, fie sexuală sau psihică; aceste stări sunt rezultatul a ceva ce nu 

poate fi exprimat și cuantificat în senzații, aparțin interiorului nostru, aparțin relației cu 

spiritul și cu Spiritul cel mai înalt: Duhul Sfânt. Relația cu Duhul Sfânt este relația care dă 

libertatea adevărată, care ne face să înțelegem că în afara Lui, nu există libertate autentică. 

Acolo unde este cu adevărat libertatea este și adevărul care trebuie mărturisit ca fiind 

realitatea ultimă, în Persoana lui Iisus Hristos, cale și scop al vieții umane. 

 



18 

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 
 

1.Ediții Sfânta Scriptură 

 
1. *** BIBLIA ortodoxă sau Sfânta Scriptură, Editura IBMBOR, București, 2001 

2. *** LA BIBLE de Jerusalem, Ediția CERF, Paris, 1992 
3. *** BIBLIA (Romano-Catolică), traducere, introducere și note de pr. Alois Bulai și pr. 

Eduard Patrașcu, Editura Sapientia, Iași, 2013 
4. *** BIBLIA volumul I, III-V, VIII, versiunea Bartolomeu Valeriu Anania, Editura 

Litera Internațional, București, 2011 
5. *** SEPTUAGINTA, volumele I, II, IV, VI/II coordonatori Cristian Bădiliță, Francisca 

Băltăceanu, Monica Broșteanu și Ioan-Florin Florescu, Editura Polirom, București, 
2004, 2006, 2008; 

6. *** BIBLIA de la Ierusalim, la http://www.catholic.org/bible/ 
7. BIBLIA sau SFÂNTA SCRIPTURĂ, tipărită cu binecuvântarea Preafericitului Părinte 

Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfântului Sinod, Editura 
Institutului Biblic și de Misiune Ortodoxă, București, 2008. 

8. Cohen, A., Talmudul, trad. C. Litman, Ed. Hasefer, București, 1999 
 
2. Dicționare și enciclopedii 
 
9. BRIA, Pr. Ion, DICȚIONAR DE TEOLOGIE ORTODOXĂ, Editura IBMBOR, București, 1994 
10. BROWN, F., Driver, S., and BRIGGS, C., The Brown-Driver-Briggs Hebrew and 

English Lexicon, Hendrickson Publishers, 2008 
11. DICTIONAIRE DE LA BIBLE, Tomul. V, coordonator F. Vigouroux, Editura Letouzei et 

Ane, Paris, 1912 
12. DICŢIONAR ENCICLOPEDIC AL BIBLIEI, Tradus de Dan Şluşanschi, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 1999 
13. DICȚIONARUL ENCICLOPEDIC DE IUDAISM, coordonator Sylvie Anne Goldberg, 

traducere Viviane Pager, C. Litman și Țicu Goldstein, Editura Hasefer, București, 
2001  

14. DICȚIONARUL EXPLICATIV AL LIMBII ROMÂNE, ediția a II-a, Academia Română, Editura 
Univers Enciclopedic Gold, București, 2009; 

15. ENCICLOPEDIA UNIVERSALĂ BRITANNICA, Vol. 12, Coordonatori Ilieș Câmpeanu și 
Cornelia Marinescu, Editura Litera, București, 2010 

16. JONES, Alfred, DICTIONARY OF OLD TESTAMENT PROPER NAMES, Kregel Academic & 
Proffesional, 1999  

17. MANGOLD, Max, A PRONOUNCING AND PHONETIC DICTIONARY OF BIBLICAL NAMES, 
University of Tubingen, accesat la http://ling.kgw.tu-berlin.de/cho/Bible 

18. MCCINTOCK, John, STRONG, James, ENCYCLOPAEDIA OF BIBLICAL, THEOLOGICAL AND 

ECCLESTIATICAL LITERATURE, vol. 1, Harper&Brothers, New York, 1896 
19. MIRCEA, Pr. Dr. Ioan, DICȚIONAR AL NOULUI TESTAMENT, Editura IBMBOR, București, 

1995 

http://www.catholic.org/bible/


19 

 

20. SKOLNIK, Fred, ENCYCLOPAEDIA JUDAICA, vol. 9, Macmillian Publishers, New York, 
2000 

21. Stoian, Pr. Ioan M., DICŢIONAR RELIGIOS, Editura Garamond, Bucureşti , 1994 
 
3. Cărți de cult 
 
22. *** LITURGHIER, Editura IBMBOR, București, 2003; 
23. *** MINEIUL lunii Martie, Tipografia cărților bisericești, București, 1893 
24. *** MINEIUL lunii Decembrie, Tipografia Sfintei Mănăstiri Cernica, 1927 
25. *** MOLITFELNIC, Editura IBMBOR, București, 2000 
26. *** PENTICOSTAR, Editura Bisericii Ortodoxe din Moldova, Orhei, 1998 
 
4. Părinți și Scriitori Bisericești 
 
27. *** EPISTOLA CĂTRE DIOGNET, în PSB, vol I, Scrierile Părinților Apostolici, traducere 

Dumitru Fecioru, Editura IBMBOR, București, 1979 
28. Cabasila, Nicolae, Tâlcuirea Dumnezeieștii Liturghii, traducere Ene Braniște, Editura 

Arhiepiscopia Bucureștilor, 1989 
29. IDEM, Despre Viața în Hristos, traducere Pr. Prof. Dr. Teodor Bodogae, Editura 

Arhiepiscopiei Bucureștilor, București, 1989 
30. EUTIMIE ZIGABENUL, Comentar asupra Sfintei Evanghelii după Matei, volumul I 

traducere Pr. Prof. Dr. Saru Grigore, Editura Cozia, Râmnicu-Vâlcea, 1931 
31. ORIGEN, Omilii, comentarii și adnotări la Geneză, Colecția Tradiția Creștină, 

traducere Adrian Muraru, Editura Polirom, Iași, 2006 
32. POPOVICI, JUSTIN, Omul și Dumnezeul-Om, traducere Pr. Prof. Ioan Ică și Diac. Ioan I. 

Ică jr., Editura Sophia, București, 2010; 
33. Sfântul ATANASIE CEL MARE, Trei Cuvinte împotriva arienilor, LXI, în PSB 15, 

traducere Dumitru Stăniloae, Editura IBMBOR, București, 1987; 
34. Sfântul CHIRIL AL ALEXANDRIEI, Tâlcuire la Psalmi IV, traducere Pr. Prof. Dr. 

Dumitru Stăniloae, în MO, nr. 1-3/1990 
35. Sfântul CIPRIAN AL CARTAGINEI, Despre unitatea Bisericii ecumenice, traducere Prof. 

Nicolae Chițescu, în colecția P.S.B. III, Apologeți de limbă latină, Editura IBMBOR, 
București, 1981 

36. Sfântul CIPRIAN AL CARTAGINEI, Epistola către Episcopul Jubianus, Ref. 594, 
A.D.554, în Faith of the Early Fathers : The Pre-Nicene and Nicene Eras, vol. I, trad. 
W. A. Jurgens,  Collegeville: Liturgical Press, 1970 

37. Sfântul GRIGORIE DE NAZIANS, Cartea regulei pastorale, partea I, capilolul I, în 
"Mitropolia Ardealului" nr. XXII (1977) 

38. Sfântul GRIGORIE DE NYSSA, Despre viața lui Moise, în PSB 29, traducere Pr. Prof. 
Dumitru Stăniloae și Pr. Ioan Buga, Editura IBMBOR, București, 1982 

39. Sfântul IOAN DAMASCHIN, Dogmatica, Editura IBMBOR, București 
40. Sfântul IOAN GURĂ DE AUR, Cuvântări la praznice împărătești, București, 1942 
41. IDEM, Comentar la Evanghelia de la Matei, trad. Diac Gheorghe Băbuţ, Ed. Pelerinul 

Român, Oradea, 2003 



20 

 

42. IDEM, Despre necunoaşterea lui Dumnezeu, trad. Walther Alexander Prager, Editura 
Herald, 2007 

43. IDEM, Despre obscuritatea profețiilor, traducere Radu Mustață, Editura IBMBOR, 
București, 2013 

44. IDEM, Omilii despre pocăinţă, trad. D. Fecioru, EIBMBOR, Bucureşti, 1998 
45. IDEM, Omilii la Matei, în PSB volumul 23, traducere Pr. Dumitru Fecioru, Editura 

IBMBOR, București, 1994 
46. IDEM, Omilii la Serafimi, trad. Dumitru Fecioru, EIBMBOR, Bucureşti, 2007 
47. IDEM, Omilii la statui, trad. Dumitru Fecioru, EIBMBOR, Bucureşti, 2007 
48. IDEM, Problemele vieții, trad. Cristian Spătărelu şi Daniela Filioreanu, Editura 

Egumeniţa, Galati, 2007 
49. Sfântul IRINEU DE LYOn, Demonstrația propovăduirii apostolice, traducere Remus 

Rus, Editura IBMBOR, București, 2001 
50. Sfântul IUSTIN MARTIRUL ȘI FILOZOFUL, Dialogul cu iudeul Trifon, în Părinți și 

Scriitori Bisericești (P.S.B.) 2, Apologeți de limbă greacă, traducere Pr. Prof. T. 
Bodogae, Pr. Prof. Olimp Căciulă, Pr. Prof. D. Fecioru, Editura IBMBOR, București, 
1980  

51. Sfântul MAXIM MĂRTURISITORUL, Capete despre dragoste, în Filocalia 2, traducere 
Pr. Prof. Dumitru Stăniloae, Editura Humanitas, București, 1999;  

52. IDEM, Mystagogia, traducere Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura IBMBOR, 
București, 2000; 

53. Sfântul VASILE CEL MARE, Despre Duhul Sfânt, VI, în PSB 12, traducere Constantin 
Cornițescu și Teodor Bodogae, Editura IBMBOR, București, 1986; 

54. IDEM, Tâlcuire duhovnicească la Psalmi, traducere Pr. Prof. Dumitru Fecioru, Editura 
IBMBOR, București, 2006 

55. St. JOHN OF THE CROSS, Ascent of Mount Carmel, Kessinger Publishing, Withefish, 
Montana, 2006  

56. TAȚIAN, Diatessaron, secțiunile LI – LII, ediția Monica Medeleanu, Editura Herald, 
București, 2007  

57. TERTULIAN, Împotriva lui Praxeas XXIII, 5, în Colecția Tradiția Creștină, traducere 
Dionisie Pârvuloiu, Editura Polirom, Iași, 2007;  

 
5. Lucrări, manuale, cărți de specialitate 

 
58. *** TALMUD vol. 20 Megillah ediția Schottenstein, traducere în engleză Rabbi 

Gedaliah Zlotowitz, ArtScroll Mesorah Publications, New York, 1991; 
59. ABRUDAN, Pr. Prof. Dr. Dumitru, CORNIȚESCU, Diac. Prof. Dr. Emilian, Arheologie 

biblică, Editura IBMBOR, București, 1994 
60. ACKERMAN, Susan, Warrior, Dancer, Seductress, Queen: Women in Judges and 

Biblical Israel, The Anchor Bible Reference Library, New York, 1998 
61. ALLEN, Ethan M., Introduction to Biblical History, Lincoln City, Printed 2009 
62. ANDERSEN, Francis, FREEDMAN, David Noel, Amos, The Ancor Bible, Doubleday, 

New York, 1989 



21 

 

63. ANDRUTSOS, Hristu, Dogmatica Bisercii Ortodoxe Răsăritene, Editura şi Tiparul 
Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1930 

64. ARION, Pr. Prof. Leon, Compendiu neotestamentar de introducere și exegeză, Editura 
Grafica Prahoveană, Ploiești, 2008 

65. BARRACLOUGH, Geoffrey, An introduction to contemporary history, Pelican Books, 
Aylesbury, 1967 

66. BAUMAN, Zygmunt, Liquid Modernity, Polity Press, Cambridge, 2000; 
67. BĂJĂU, Pr. Conf. Univ. Dr. Constantin, Actualitatea omiliilor hrisostomice la 

epistolele pauline, în Sfântul Ioan Gură de Aur Ierarh - Teolog - Filantrop, Editura 
Andreiana, Sibiu, 2008 

68. BERDIAEV, Nikolai, Înpărăția lui Dumnezeu și împărăția cezarului, Editura 
Humanitas, București, 1998 

69. BLENKINSOPP, Joseph, A history of prophecy in Israel, Westminster John Knox Press. 
Louisville, 1996 

70. IDEM, Isaiah, Anchor Bible, Doubleday, New York, 2000 
71. BOBRINSKOY, Pr. Prof. Dr. Boris, Taina Bisericii, Editura Reîntregirea, Alba-Iulia, 

2004, p. 206; 
72. BOSSUET, Jacques Benigne, Tratatul despre liberul arbitru, în Opere II, Tratate 

Filosofice, Traducere Crinela Varga și Ioan Malita, Editura Dacia, 2000;  
73. BRIA, Ion, Iisus Hristos, Editura Enciclopedică, București, 1992 
74. IDEM, Curs de teologie și practică misionară ortodoxă, Geneva, 1982 
75. IDEM, The Liturgy after the Liturgy. Mission and Witness from an Orthodoxe 

Perspective, WCC, Geneva, 1996 
76. IDEM, Tratat de teologie dogmatică și ecumenică, în Colecția Didaskalos, Ed. 

România Creștină, București, 1999 
77. BRUEGGEMANN, Walter, The Theology of the Book of Jeremiah, Cambridge 

University Press, New York, 2007 
78. BUBER, Martin, Eu și Tu, traducere Ștefan Augustin Doinaș, Editura Humanitas, 

București, 1992; 
79. BULGAKOV, Serghei, Ortodoxia, traducere Nicolae Grosu, Editura Paideia, București, 

1997 
80. BULLOCK, C. Hassell An Introduction To The Old Testament Prophetic Books, Moody 

Press, Chicago 1986 
81. BUTLER, Christopher, Postmodernism. A very short introduction, Oxford University 

Press, New York, 2002 
82. CASEY, Maurice, From Jewish prophet, to gentile God, Westminter, Kentucky, 1991 
83. CAZELLES, Henri, Introduction à la Bible. 2, Introduction critique à l'Ancien 

Testament, Paris, Desclée, 1973 
84. CHILDS, Brevard, Isaiah, Westminster, Louisville, 2001 
85. CHIȚESCU, Prof. N., Todoran, Pr. Prof. Isidor, Petreuță, Pr. Prof. I., Teologia 

Dogmatică și simbolică, vol. 2, Editura Renașterea, Cluj-Napoca, 2005 
86. CITIRIGĂ, Vasile, Pr. Prof. Dr., Antropologia Hristologică în teologia ortodoxă, vol. I. 

Ed. Ex. Ponto, Constanţa, 2003 



22 

 

87. IDEM, Probleme fundamentale ale Teologiei Dogmatice şi Simbolice, vol. II, Editura 
Reîntregirea, Alba-Iulia, 2008 

88. CIUDIN, Pr. Prof. Dr. Nicolae, Studiul Vechiului Testament, Editura IBMBOR, 
București, 2002  

89. COMAY, Joan, Who`s who in the Old Testament, Routledge, london, 2003 
90. CORNIŢESCU, Pr. Prof. Dr. Emilian, Pr. Prof. Dr. Dumitru Abrudan, Limba ebraică 

biblică, EIBMBOR, Bucureşti, 1996 
91. CRAIGIE, Peter, Helley, Page, Drinkard Joel jr., Word biblical Commentary vol. 26, 

Jeremiah 1-25, Word Books, Dallas, 1991 
92. CULLMAN, Oscar, Christologie du Nouveau Testament, Delachaux&Nestle, 

Neuchatel, 1968 
93. † DANIEL, Prea Fericitul Părinte, în Prefaţa la Sfântul Ioan Gură de Aur Ierarh - 

Teolog - Filantrop, Ed. Andreiana, Sibiu, 2008 
94. EICHRODT, Walter, Ezekiel. A comentary, Westminster Press, Philadelphia, 2003 
95. ELIADE, Mircea, Istoria credințelor și ideilor religioase, vol. 1, Editura Științifică și 

Enciclopedică, București, 1981 
96. EVDOKIMOV, Paul, Femeia şi mântuirea lumii, trad. de Gabriela Moldoveanu, Editura 

Christiana, Bucureşti, 1995 
97. IDEM, Ortodoxia, traducere românească, Editura IBMBOR, București, 1996 
98. IDEM, Taina Iubirii, traducere Gabriel Moldoveanu, Editura Christiana, București, 

1994 
99. FEE, Gordon D., and STUART, Douglas, How To Read The Bible For All Its Worth, A 

Guide To Understanding The Bible, Zondervan, Grand Rapids, 1982 
100. FELMY, Karl Christian, Dogmatica experienței ecleziale, traducere Pr. Prof. Dr. Ioan 

Ică, Editura Deisis, Sibiu, 1999; 
101. FILLION, Louis-Claude, La Sainte Bible commentee. Tome II, Librarie Leetouzey, 

Paris, 1922 
102. FRANKL, Viktor, Omul în căutarea sensului vieții, București, Editura Meteorpress, 

2008; 
103. FREEDMAN, David Noel, Psalm 113 and the Song of Hannah, în Poettry, Poetry and 

Prophecy: Studies in Early Hebrew Poetry, Winnona Lake, Eisenbraus, 1980 
104. GAFNEY, Wilda, Daughters of Miriam: Women Prophets in Ancient Israel, Fortress 

Press, Minneapolis, 2008 
105. GIGOT, Rev. Francis, Special introduction to the study of Old Testament, II, Bezinger 

Brothers, New York, 1906 
106. GOLDINGAY, John, Old Testament tehology. Israel`s life, IVP Academic, Illinois, 

2009 
107. GREEN, Joel, Gospel of Luke, Eerdmans, Michigan, 1997 
108. GRUMEZA, Pr. Dr. Cătălin-Ionuț, Rolul profeților în păstrarea credinței și identității 

de neam, Rawex Coms, București, 2015 
109. HADAD, David, Ma`asei Avot: stories and teachings from the lives of the sages of 

Pirkei Akot, Feldheim Publishers, Jerusalem, 2007 



23 

 

110. HAGERLAND, Tobias, Jesus and the forgiveness of sins. An aspect of his prohetic 
mission, Cambridge University Press, 2011 

111. HĂRLĂOANU, Dr. Alfred, Istoria Universală a poporului evreu, București, 1992, p. 
149; 

112. HENGSTENBERG, Ernst, Christology of the Old Testament, T&T Clark, 1858 
113. HENRY, Matthew, An exposition of all books of the Old and New Testaments, W. 

Gracie Publishing Hosue, London, 1808 
114. HERSHON, Paul Isaac, A Talmudic Miscellany: a thousand and one extracts from the 

Talmud, the Midrashim and the Kabbalah, Routledge Publishing House, London, 
2000 

115. HICKS, Stephen, Explaining Postmdernism. Skepticism and Socialism from Rousseau 
to Focualt, Scholargy Publishing, Tempe, 2004; 

116. ISVORANU, Alexandru, Profeții vechi și Profeții Nescriitori, Editura Universitaria, 
Craiova, 2006 

117. IVAN, Pr. Dr. Ilie. I., Omiletica Ortodoxă, repere teoretice,metodice si practice, ed. 
Episcopiei Argeşului şi Muscelului, Argeş, 2003 

118. JEREMIAS, Jorg, The book of Amos, Westminster, Kentucky, 1998 
119. JOSEPHUS, Flavius, Antichitățile iudaice. Cărțile I-X, traducere Ion Acsan, Editura 

Hasefer, București, 1999  
120. JURCA, Eugen, Arta de a fi liber. Persoana în Analiza Existențială și Psihologia 

Pastorală, ediția II-a, Galaxia Gutenberg, 2008 
121. KAISER Walter jr., The Christian and the „Old” Testament, William Carey Library, 

Pasadena, 1998 
122. KLEIN, Dr. William W. Dr., Blomberg, Craig L. and Hubbard, Dr. Robert L. Jr., 

Introduction To Biblical Interpretation, ediția Kermit A. Ecklebarger, Word 
Publishing, Dallas, 1993 

123. KNIGHT, Harold, The hebrew prophetic consciousness, Lutterworth, Londra, 1947 
124. KOSTENBERGER, Andreas, God, Marriage and Family, Crossway, Illinois, 2004 
125. KURTZ, Johann Heinrich, Offerings, Sacrifices and Worship in the Old Testament, 

Hendrickson, 1998 
126. LARCHET, Jean Claude, Terapeutica bolilor spirituale, Trad. Marinela Bojin, Ed. 

Sophia, București 2001 
127. LERNA, Gerda, The Creation of Patriarchy, Oxford University Press, New York, 1986 
128. LIPOVETSKY, Gilles, Fericirea paradoxală, traducere Mihai Ungurean, Editura 

Polirom, Iași, 2007 
129. IDEM, Hypermodern times, translated by Andrew Brown, Polity Press, Cambridge, 

2005;  
130. LOPUHIN, A. P., Istoria biblică a Vechiului Testament, volumul III, în Ogorul 

Domnului volumul XXXII, traducere patriarhul Nicodim, Editura IBMBOR, 
București, 1945;  

131. LOSSKY, Vladimir, Teologia Mistică a Bisericii de Răsărit, traducere românească, 
Editura Anastasia, București, 1993 

132. LYONS, Michael, From Law to Prophecy, Bloomsbury Academic, 2009 



24 

 

133. MACDONALD, William, Comentariul Biblic al Credinciosului, Oradea: Edit. 
Lampadarul de Aur, 2002 

134. MANNING, Bruce, The Oxford Companion to the Bible, Oxford University Press 
135. MANOILESCU-DINU, Natalia, Iisus Hristos Mântuitorul în lumina Sfintelor Evanghelii, 

Editura Bizantină, București, 2004 
136. MANZARIDIS, Georgios, Globalizare și universalitate, traducere românească, Editura 

Bizantină, București, 2002 
137. MARCUS, Solomon, Paradigme universale, Editura Paralela 45, Pitești, 2011 
138. MATSOUKAS, Nikos A., Teologie Dogmatică și Simbolică, traducere Nicușor Deciu 

volumul II, Editura Bizantină, București, 2006  
139. MĂLĂIEŞTI, Pr. I. Popescu, Proorocii, Bucureşti, 1926 
140. METALLINOS, Pr. Prof. Dr. Gheorghios D., Parohia – Hristos în mijlocul nostru, 

traducere Pr. Prof. Ioan I. Ică, Editura Deisis, Sibiu, 2004  
141. MEYENDORFF, John, Teologia Bizantină: Tendinţe istorice şi teme doctrinare, Ed. 

IBMBOR, Bucureşti, 1996 
142. MIHALĂ, Alexandru, Introducere în studiul Vechiului Testament, 2008 
143. MIHĂIȚĂ, Prof. Univ. Dr. Nifon, Misiologie creștină, Editura ASA, București, 2005 
144. MIHĂLCESCU, Mitropolit Irineu, Teologia Luptătoare, Ed. Episcopiei Romanului şi 

Huşilor, 1994 
145. MILLS, Mary E, Images of God in the Old Testament, Cassel, London, 1998 
146. NEAGA, Nicolae, Contribuții la lămurirea textelor mesianice din cartea Facerii, 

Tipografia Arhidiecezană, Sibiu, 1930 
147. IDEM, Hristos în Vechiul Testament, Editura Renașterea, Cluj – Napoca, 2004 
148. NEAL, John, Prophets and Prophetism in the Hebrew Bible, research Methods of Old 

testament Criticism, 2013 
149. NEAMȚU, Mihail, Bufnița din dărâmături, Editura Polirom, București, 2008; 
150. NEGOIȚĂ, Pr. Athanasie, Metoda misionară a profeților în Vechiul Testament, Editura 

Fântâna Darurilor, București, 1936, 1946 
151. IDEM, Teologia biblică a Vechiului testament, Editura Credința noastră, București, 

1991, 1992, 2004 
152. NELLAS, Panayotis, Omul - animal îndumnezeit, ediția IV-a, traducere Diac. Ioan I. 

Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 1999 
153. NEUSNER, Jacob, Rabbinic Theology and Israelite prophecy, University Press of 

America, 2008 
154. NOWELL, Irene, Women in the Old Testament, Liturgical Press, Minnesota, 1997 
155. OCOLEANU, Pr. Lect. Univ. Dr. Picu, Iisus Hristos Mijlocitorul, Editura Christiana, 

București, 2008 
156. IDEM, Liturghia poruncilor divine, Editura Christiana, București, 2008 
157. PENTIUC, Eugen, Cartea Profetului Osea, Editura Albastros, București, 2001; 
158. PETIT, J. – A., La Sainte Bible avec commentaire. Tome IV,Sueur Charruey, Arras, 

1891 
159. PHUA, Richard Liong-Seng, Idolatry and authority, T&T Clark International, London, 

2005 



25 

 

160. PLEȘU, Andrei, Parabolele lui Iisus, Editura Humanitas, București, 2012 
161. POPA, Viorel-Cristian, Profeții oratori ai Vechiului testament, Editura Napoca Star, 

Cluj-Napoca, 2006 
162. POPESCU, Pr. Prof. Dr. Dumitru, Iisus Hristos Pantocrator, Editura IBMBOR, 

București, 2005 
163. POPESCU, Pr. Petre, Despre profeţii, Teză pentru licenţă, Bucureşti, 1905 
164. PRELIPCEAN, Pr. Prof. Vladimir, Neaga, Pr. Prof. Nicolae, Barna, Pr. Prof. Gheorghe, 

Chialda, Pr. Prof. Mircea, Studiul Vechiului Testament, ediția IV-a, Editura 
Renașterea, Cluj-Napoca, 2006 

165. RAD, Von, Genesis a comentary, Westminster Press, Philadelphia, 1961 
166. RADU, Pr. Prof. Dr. Dumitru (coord.), Îndrumări misionare, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 

1986 
167. RAPOPORT, Sandra, Moses Women, KTAV Publishing House, New Jersey, 2008 
168. RĂDULESCU, Mihai, Îndrumar de credinţă Ortodox, Editura Fundaţiei Dosoftei, 

Bucureşti, 2003 
169. REMETE, Pr. Conf. Dr. George, Dogmatica ortodoxă, Ed. Reîntregirea, Alba Iulia, 

2000 
170. ROBERTS, David Francis, The Old prophet, în International Standard Bible, editată de 

James Orr, Wm. B. Eerdmans publishing, 1939; 
171. SCHIFIRNEȚ, Constantin, Formele fără fond, un brand românesc, Editura 

Comunicare.ro, București, 2007  
172. SCHMEMANN, Alexander, Din Apă şi din Duh, traducere de Pr. Prof. Ion Buga, Editura 

Simbol, Bucureşti, 1992 
173. SELLIN E., Theologie des Alten Testaments, Leipzig, 1933 
174. SKINNER, John, The Book of the Prophet Isaiah, University Press, Cambridge, 1963 
175. STAMATE, Pr. Lect. Univ. Marin, Iisus Hristos, Mântuitorul lumii, după epistolele 

pauline, Ed. Episcopiei Dunării de Jos, Galaţi, 2000 
176. STAN, Pr. Dr. Liviu, Mirenii în Biserică, Studiu Canonic-Istoric, Tiparul Tipografiei 

Arhidiecezane-Sibiu, Sibiu, 1930 
177. STANCIU, Ierom. Mihail, Sensul Creaţiei, Slobozia, 2000  
178. STĂNILOAE, Pr. Prof. Dumitru, Ascetica și Mistica, Editura IBMBOR, București, 2002 
179. IDEM, Chipul Nemuritor al lui Dumnezeu, Ed. Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1987 
180. IDEM, Comentar la Evanghelia de la Ioan, trad. Diac. Gheorghe Băbuţ, Ed. Pelerinul 

Român, Oradea, 2005 
181. IDEM, Iisus Hristos sau restaurarea omului, Editura Basilica/Omniscop, 

București/Craiova, 2013/1993; 
182. IDEM, Iisus Hristos lumina lumii și îndumnezeitorul omului, Editura Anastasia, 

București, 1993 
183. IDEM, Sfânta Treime sau la început a fost iubirea, Editura IBMBOR, București, 2005 
184. IDEM, Teologia Dogmatică Ortodoxă, I, II, III, Editura IBMBOR, București, 2010; 
185. STOICA, Pr. Lect. Univ. Dr. Ion, Adevărul, lumea, omul. Repere pentru o abordare 

metarealistă a lumii și a omului, Editura ASA, București, 2006 



26 

 

186. IDEM, Preoția, hirotonia și succesiunea apostolică în lumina teologiei ortodoxe, 
Editura Macarie, Târgoviște, 2006 

187. TATU, Silviu, Profetismul israelit în documente biblice: între fals și autentic, Editura 
Casa Cărții, Oradea, 2008 

188. TEODORESCU, Pr. Lect. Dr. Mihail, O armonizarea a Sfintelor Evanghelii, Editura 
Valahia University Press, Târgoviște, 2008  

189. IDEM, Viața creștină în secolul apostolic, Editura Bibliotheca, Târgoviște, 2008 
190. TIMIADIS, † Emilianos, Preot, Parohie, Înnoire, traducere Paul Brusanowski, Editura 

Sophia, București, 2001 
191. TODORAN, Pr. Prof. Dr. Isidor, ZĂGREAN, Arhid. Prof. Dr. Ioan, Teologia Dogmatică, 

Editura IBMBOR, București, 1991 
192. UFFENHEIMER, Benjamin, Early Prophecy in Israel, Magness Press, The Hebrew 

University, Ierusalim, 1999 
193. UNTERBRINK, Daniel, The three Messiahs, iUnivers, New York, 2010 
194. USCA, Pr. Ioan, Vechiul Testament în tâlcuirea Sfinților Părinți, volumul I Facerea, 

Editura Christiana, București, 2008 
195. VERMES, Geza, The Nativity:History and Legend, Penguin, London, 2006 
196. VOELTZEL, Rene, Elie, le prophete-ascete, homme politique, Delachaux & Niestle, 

Neuchatel, 1972 
197. WIERSBE, Warren, Be concerned. Minor prophets, David C. Cook, Colorado Springs, 

2010 
198. WIKENHAUSER, A., New Testament Introducion, traducere J. Cunnigham, Dublin, 

1958 
199. YA`OCOV, Ywhoiakim ben, A study of messianic concepts of islam, judaism, 

messianic judaism, and christianity, WestBow Press, Bloomington, 2010 
200. YANNARAS, Christos, Abecedarul credinței, traducere Pr. Prof. Dr. Constantin Coman, 

Editura Bizantină, București, 1996, 2007  
201. IDEM, Adevărul și unitatea Bisericii, traducere Ieromonah Ignatie Trif și Uliniunc 

Ionuț Dumitru, Editura Sophia, București, 2009 
202. ZĂGREAN, Pr. Prof. Dr. Ioan, TODORAN, Pr. Prof. Dr. Isidor, Dogmatica Ortodoxă, 

Editura Renașterea, Cluj-Napoca, 2009 
203. ZIZIOULAS, Ioannis, Ființa eclesială, traducere Pr. Dr. Aurel Nae, Editura Bizantină, 

București, 2007  
 

 


