
L’Universitè „Ovidius” Constanța 

La Faculté de Théologie Orthodoxe „Sfántul Apostol Andrei”  

 

 

 

 

 

Le ministère du prêtre et l’activité missionnaire dans la pensée et 
l’écrit des patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Arăpașu 

 

 

 

-résumé de la thèse de doctorat- 

 

 

 

     Conseiller scientifique: 

Pr. Prof. PhD. Vasile NECHITA 

 

Candidat au doctorat: 

                                                                                                                        Pr. Ștefan Oprea 

 

 

Constanța 

2014 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



3 
 

Table des matières 

Introduction ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­..­.­­­­­­­­5 

Chapitre I 

Le sacerdoce et la mission dans l’Église Orthodoxe Roumaine et dans le contexte du monde 
contemporaine ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­.17 

1. Le rôle de la mission et du ministére dans la consolidation de l’Eglise de Christ ­­­17 

2. L’Église Orthodoxe Roumaine et le monde dans le contexte de la sécularisation  ­­..31 

3. Le ministére du prêtre dans l’Église Orthodoxe Roumaine  ­­­­­­­­...­­..43 

Chapitre II 

1. L’activité du Patriarche Iustin Moisescu ..……………………………………….………...62 

       1.1. La personnalité du Patriarche Iustin Moisescu ­­­­­­­­­­.­­­­­..62 

       1.2. Le sacerdoce dans la vision du Patriarche Iustin Moisescu ­­­­­­.­­­­...74 

       1.3. L’activitè èditoriale du Patriarche Iustin Moisescu ­­­­­­­­­­­­­­88 

       1.4. L’activitè pastorale-missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu ­­­­­­­­.101 

2. La conception sur la paix vue comme responsabilité missionnaire et oecuménique dans 
les travaux de l'église du Patriarche Iustin Moisescu ………………………….…………...115 

       2.1. L’Église Orthodoxe et la paix du monde ­­­­­­­­­­­.­­­­­­.118 

      2.2. L’Église Orthodoxe Roumaine et la paix ­­­­­­­­­­­.­­­­­­..122 

      2.3. Le Patriarche Iustin, pilier de force de l’appui à la paix aux Congrès, Conférences et                  

             rencontres nationales et internationales ­­­­­­­­­­­­­.­­­­­125 

     2.4. La paix vue comme mission et travail œcumènique dans les Pastorales et les mots d’  

            apprentissage du Patriarche Iustin Moisescu ­­­­­­­­­­­.­­­­­.131 

3. Les relations interorthodoxes avec les Églises anciennes orientales pendant la mission 
pastorale  du Patriarche Iustin Moisescu .…………………..………….…………...………136 

     3.1. Aspects gènèraux ­­­­­­­­­­­­­..­­­­­­­­­.­­­­.136 

     3.2. Les relations interorthodoxes avec les Églises anciennes orientales ­­­­­­­..138 



4 
 

    3.3. Le Patriarche Iustin, pont de liaison entre les orthodoxes roumains dans le pays et à 
l'ètranger ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­.­­­­..­­­...148 

4. Les contacts œcuméniques entre l’Église Orthodoxe Roumaine et l’Église Romano-
Catholique, l’Église des Anciens Catholiques et l’Église Anglicane pendant le temps du 
Patriarche Iustin Moisescu …………………………………………………………………...152 

    4.1. Les contacts œcumèniques avec l’Église Romano-Catholique ­­­­­­­­­...152 

    4.2. Les contacts œcumèniques avec l’Église des Anciens Catholiques ­­­­­­........156 

    4.3. Les contacts œcumèniques avec l’Église Anglicane ­­­­­­­­­­­­­...157 

5. Le profil œcuménique de l’Église Orthodoxe Roumaine dans la vision et l’activité 
missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu ………………………………………………..160 

     5.1. Aspects gènèraux ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­.­­...160 

     5.2. Le Patriarche Iustin Moisescu, personnalité marquante dans le Conseil Œcumènique des 

Églises ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­.165 

5.3. Le Patriarche Iustin Moisescu et de la Conférence des Eglises européennes­­­­..172 

5.4. Relations du Patriarche Iustin avec les autres religions­­­­­­­­­­­­...178 

     5.5. Le Patriarche Iustin Moisescu entre „ œcumènisme romantique” et approfondissement de 

la communion entre Églises ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­..­­..180 

Chapitre III 

1. L’activité pastorale-missionnaire du Patriarche Teoctist Arăpașu ……….….………...195 

      1.1. La personnalité du Patriarche Teoctist Arăpașu ­­­­­­­­­­­­.­­...197 

      1.2. Le ministère liturgique et homélique, point essentiel dans l’activitè du Patriarche 
Teoctist ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­..­­­­­..207 

     1.3. Le Patriarche Teoctist, missionnaire d’exception et patriote ­­­­­­­­­­..217 

     1.4. Les points essentiels de l’ècriture du Patriarche Teoctist ­­­­­­­­­­­...225 

2. Le Patriarche Teoctist et sa mission de réinsertion de l'Église ancestral dans la société 
roumaine et dans le monde aprês 1990 ……………………………………………………...236 

    2.1. L’èducation thèologique et l’enseignement de la religion dans l’ècole Ŕ facteurs de la 
consolidation de L’Église et de la sauvegarde de l’unitè de la foi ­­­­­­­­­­­..236 

    2.2. La canonisation de certains saints roumains, protecteurs de la foi ancestrale Ŕ 



5 
 

responsabilité missionnaire du Patriarche Teoctist ........­.­­­­­­­­­­..­­­..250 

   2.3. Le Patriarche Teoctist, célébrant et père spirituel des roumains orthodoxes de partout ...257 

   2.4. L’Activitè sociale-philanthropique de l’Église Orthodoxe Roumaine, intèrêt constant du 
Patriarche Teoctist ­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­­..268 

3. L’activité œcuménique du Patriarche Teoctist Arăpașu ………………………………...280 

    3.1. L’Église Orthodoxe Roumaine et l’Europe dans la vision du Patriarche Teoctist ­..­280 

    3.2. L’Orthodoxie roumaine et l’ouverture œcumènique dans la pensèe et le ministére du 
Patriarche Teoctist pendant la période communiste ­­­­­­­­­­­­­­­­...284 

4. Les rapports de l’Église Orthodoxe Roumaine avec les autres Églises Orthodoxes 
pendant le temps du Patriarche Teoctist Arăpașu ………………………………………….304 

    4.1. Le Patriarche Teoctist Ŕ partisan du dialogue et de l’unitè panorthodoxe ­­­­..­.304 

    4.2. Les rapports de l’Église Orthodoxe Roumaine pendant le temps du Patriarche Teoctist 
avec  le Patriarcat Œcumènique et avec les Patriarcats apostoliques ­­­­­­­­...­..317 

    4.3. Les rapports avec les autres Églises Orthodoxes ­­­­­­­­­­­­.............326 

5. L’Église Orthodoxe Roumaine et le dialogue avec l’Église Romano-Catholique pendant 
la mission pastorale  du Patriarche Teoctist Arăpașu …………………………….………..331 

Chapitre IV 

Le dialogue avec les autres Églises chrétiennes et avec les autres religions du monde 
pendant le Patriarche Teoctist Arăpașu …………………………………………….…..…..351 

1. Le dialogue avec les Anciennes Églises Orientales ou non chalcédoniennes ­­...­­351 

2. Le dialogue avec l’Église Anglicane et les Églises protestantes ­­­­­­­­­...355 

3. Les rapports avec les autres religions du monde ­­­­­­­­­­­­­­­...362 

Chapitre V 

Les patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Arăpașu Ŕ des célébrants éclairés et 
missionnaires sages ……………………………………………………………………..…..365 

Conclusions ……………………………………………………………………………........383 

Bibliographie ……………………………………………………………………………….398 

Annexes ……………………………………………………………………………………..421 



6 
 

 

Mots-Clés 

 

Sacerdoce, mission, ministère, secularisation, oecuménisme, orthodoxie, catholicisme, 

protestantisme, neo-protestantisme, synode, pan-orthodoxe, diaspora, anglicanisme, hiérarque, 

vieux-catholiques, conseil, conférence, communion, liturgique, foi, prosélytisme, mondialisation, 

autocephaly, chanoines, social, philanthropie, communisme, athéisme, apostolique, religion, 

personnalité, paix, dialogue, unité, confession, théologie, patriarcat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

 

Introduction 

 

 

L’expèrience de trente années de mission pastorale dans trois paroisses Ŕ différentes sous 

l’aspect du fond humain et des besoins spirituels Ŕ et sous le conseil de quelques hiérarques 

desquels trois sont devenus Primats de l’Église Orthodoxe Roumaine (évidemment sous des 

régimes politiques différents) m’a encouragé suffisamment que j’ai pris la décision de 

systèmatiser quelques aspects du ministére du prêtre et de l’activitè missionnaire de notre Église 

pendant l’èpoque du règime de triste mèmoire et de l’èpoque  entre la fin des millènaires. 

Dans l’ouvrage ci-présent je vais crayonner les plus importants aspects regardant le 

ministére du prêtre et l’activitè missionnaire des patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Arăpașu, 

ceux qui ont conduit la destinée de l’Église Orthodoxe Roumaine à la fin du deuxième millénaire 

et le début du troisième.  

Avant procéder au fond proprement-dit de la thèse, j’ai considèrè nécessaire de mettre en 

évidence le sacerdoce, la mission et l’Église dans le contexte du monde contemporain. C’est bien 

connu que pendant le régime communiste, l’activitè de l’Église a souffert de nombreuses 

restrictions, étant réduite dans la plupart des fois seulement au culte cèlèbrè dans l’èglise; cette 

chose a isolè l’Église comme dans une geôle et a diminué sa capacité de confesser la foi avec du 

courage et d’une maniére libre. Dans ce contexte de dèsorientation de l’homme moderne, la 

célébration de l’Église se trouve dans la même situation; bien que l’Église puisse intervenir pour 

tirer au clair et mettre en vigueur l’être humain, elle se confronte avec d’autres difficultès et  

défis insoupçonnés, en nous assurant de la vérité que le Sauveur Jésus-Christ est Celui qui 

interpènétre l’humanitè et la léve à l’ètat d’une pleine communion avec Dieu, comme Lui-même 

mentionne:„ Je prie afin que tous soient un, comme toi, Père, tu es en moi, et comme je suis en 

toi, afin qu'eux aussi soient un en nous ­...” (Jean 17-21)    

L’ouvrage ci-prèsent propose une incursion dans l’histoire tumultueuse de l’Église 

Orthodoxe Roumaine à la fin du deuxième  millénaire et le début du troisième, histoire pendant 

laquelle l’ Évangile et le Calice se sont toujours trouvès sur le sanctuaire de l’Église; cela veut 

dire que les paroles évangéliques du Christ et Lui-même présent eucharistique avec Son Corps et 

Sang, par la transformation du pain et du vin aprés l’invocation du Saint-Esprit par l’èvêque ou 



8 
 

le prêtre canonique ordonné. Cette permanente PentecôteŔ comme l’appelait Pére Dumitru 

Stăniloae Ŕ est le témoignage Ŕ par une vivante et éternelle Tradition Ŕ de la présence et du 

travail sauvant de Dieu, par Christ dans  le Saint-Esprit, pour l’humanitè entière appelée à la 

communion avec la Trinité Toute-Sainte, le fondement de l’existence de tout ce qui existe. La 

vie de communion avec Dieu est possible par la grâce communiée par les Saints Mystères, 

cèlèbrant dans l’Église du Christ depuis la Pentecôte, depuis le moment dans lequel Ŕ selon les 

paroles de Vl. Lossky Ŕ „Le Saint-Esprit fait communier aux hypostases humaines dans l’Église 

„Le Saint-Esprit fait communier aux hypostases humaines dans l’Église la plènitude de Dieu 

dans une manière unique, <personnelle>, possédée par chaque homme comme personne créée 

selon l’image de Dieu et à sa ressemblance” vers la dèification. Gráce à cet aspect, les Chrétiens 

sont appelés pour être témoins et confesseurs sur toutes les choses de l’histoire du salut des 

hommes.” La crise actuelle de l’humanité est spirituelle, de désordre moral, les valeurs morales 

sont consciemment ignorées, en nous rendant à nous nous rappeler de ce que disait Le Saint 

Apôtre Paul: „Car nous n'avons pas à lutter contre la chair et le sang, mais contre les 

dominations, contre les autorités, contre les princes de ce monde de ténèbres, contre les esprits 

mèchants dans les lieux cèlestes.” (Ephèsiens 6, 12) Les problémes du monde sont aussi nos 

problémes personnels. L’homme contemporain veut la libertè absolue, considèrèe comme le 

plaisir sans limites, ce qui ne se point met en rapport avec le Christ et l’Église.  

La liberté et la joie sont des dons du Dieu. Le Saint Paul montrait aux Chrétiens de son 

èpoque: „ Fréres, vous avez ètè appelès à la libertè ­ C'est pour la libertè que Christ nous a 

affranchis. Demeurez donc fermes” (Galates 5, 1-13), en ètant súr que „ la gráce et la paix vous 

soient donnèes de la part de Dieu notre Pére et du Seigneur Jèsus Christ!” (II Corinthiens 13, 18). 

La joie spirituelle de la vie est le fruit du Saint-Esprit. Le plaisir ne doit pas être cherché au 

niveau des sens qui conduisent à la souffrance. C’est le Christ Lui-même qui nous offre la liberté 

et la joie spirituelle. L’existence des lois et des normes humaines ne peut pas créer le Saint-

Esprit, mais c’est seulement l’Esprit non- créé du Dieu qui travaille en nous.  

La source de la morale chrétienne est la foi et la considération du Dieu duquel l’homme 

reçoit la grâce qui le dirige pour èviter „ tout ce qui n'est pas le produit d'une conviction” vers le 

péché (Romains 14, 23). La foi a une importance essentielle pour tout engagement moral. 

D’autre part, l'idèologie du dèveloppement èconomique Ŕ ayant comme seul but l’argent Ŕ est 

celle qui a conduit au dèveloppement d’un manque de respect pour les valeurs morales Ŕ un vrai 



9 
 

immoralisme sauvage Ŕ qui fait réunir les hommes seulement au niveau de l’activitè èconomique 

intèressèe, ce qui n’est pas qu’une dècadence morale effrayante de l’homme. Les valeurs 

économiques se sont superposées aux valeurs de la morale Chrétienne; ainsi, on peut parler sur 

une sécularisation de la morale. À la base du processus de sécularisation il ya trois éléments: 

l’isolation de la Divinitè dans la transcendance, l’autonomie de la crèation et de la raison 

humaine et la domination du monde par l’homme.  

Par le Saint-Esprit, Dieu a créé le monde et Ŕ toujours par le Saint-Esprit, commençant de 

la Pentecôte Ŕ Il le recrèe dans le Christ et l’Église. Contre toute tentative sècularisèe, les Saintes 

Écritures déclarent fermement que la présence créatrice et providente de Dieu dans l’univers. 

Au-delà de la diversité déconcertée du phénomène religieux contemporain, manifestée dans 

nombreuses organisations plus ou moins structurées, il y a des religions universelles 

institutionnalisées, profondément hiérarchisées avec un rôle très actif dans la société civile 

contemporaine.   

En considèrant les choses de cette maniére, on comprend que la rèponse de l’Église et de 

ses célébrants aux provocations contemporaines quand on offre des solutions et de réponses 

chrétiennes aux problèmes aves lesquels l’humanitè se confronte aujourd'hui. Tout comme la 

possibilitè d’approfondir la pensèe claire et biblique dans un monde plein d’honnêtetè politique, 

d’ambiguïtés ethniques insinuèes, d’humanismes thèologiques sècularisèes et d’acceptations  

défectueuses des idéologies populistes, en les opposant aux normes supérieurs du Christianisme 

biblique.  

L’Église joue un rôle trés important dans la rèduction des consèquences nègatives de la 

sécularisation. En augmentant la foi, l’Église assure la stabilitè sociale, le sentiment de sècuritè 

de la population et „elle mobilise les gens dans leur effort de surmonter certaines difficultès 

èconomiques”.  

Tant plus que dans l’Orthodoxie le culte - le rôle duquel dans la cristallisation de la 

personnalité humaine est  reconnue à l'unanimité Ŕ est l’expression de la philanthropie, de 

l’amour de Dieu envers nous, les hommes et l’amour du prochain. Ainsi, ce n’est pas du tout par 

hasard que les Eglises Chrétiennes en Roumanie se donnent de la peine pour aider les enfants 

sans familles et les âgés sans abri, tout comme les communautés avec des problèmes financiers et 

spirituels.    



10 
 

Notre Eglise Ŕ qui aujourd’hui a une grande responsabilité pour la renaissance morale et 

spirituelle de la société roumaine Ŕ est consciente de sa grande responsabilité dans son activité de 

modeler les hommes avec la gráce de Dieu; une fois qu’ils se manifestent comme des fidéles Ŕ 

ayant „l'Esprit de Dieu” (I Corinthiens 7, 40) Ŕ ils doivent être sauvés de l'esclavage des passions 

et pènètrès par l’esprit de la sainte oblation et de l’amour du prochain.   

L’Eglise doit offrir l’espace de cette communion à l’homme d’aujourd’hui, qui, pour 

beaucoup de raisons, souffre de solitude et cherche une communion réelle et sincère, mais il est 

capable de s’opposer aux tentations de l’ègoïsme et de l’individualisme. On appelle le prêtre 

pour accomplir sa vocation  de rétablir la communion entre les hommes, ayant dans le milieu de 

cette communion le Saint Autel de l’Eglise et le Calice duquel le Christ ressuscité nourrit tous. 

La participation de tous les fidéles à la vie liturgique de l’Eglise doit rester la régle d’or de la 

pastoration. Il n’existe point technique pastorale qui puisse remplacer la force d’attraction et de 

cohésion de la parole prononcée Ŕ manifestée premièrement par la Divine Liturgie, les Saints 

Mystéres, le culte de l’Eglise en général Ŕ à laquelle on ajoute évidemment le ministère 

philanthropique Chrétienne, cela veut dire la récupération du frère et la présence active envers 

ceux qui se trouvent en difficulté. 

La mission de notre Eglise est de transformer les labeurs ascétiques-vertus divin-humains 

en méthodes de vie du people; de construire de ces vertus l’áme et la vie du people. Dans cet 

aspect consiste le salut de l'âme des tentations du monde et de tous les mouvements et les 

organisations athèes qui font du mal à l’áme et tuent le pèchè. On doit opposer à „l’athèisme” 

cultivè et  à l’anthropophagie d’or de la civilisation contemporaine des personnalités croyantes 

en Dieu, qui, avec la douceur de l’agneau, vaincront les passions fortes des loups et Ŕ avec 

l’innocence des pigeons Ŕ délivreront l’áme du people des plaies produites par la civilisation et la 

politique.   

L’anciennetè d’environ deux mille ans de notre Christianisme roumain, annoncé par le 

Saint Apôtre André Ŕ „le premier appelè”- et le fondement, à la fin du troisième siècle, du 

premier centre d’organisation et d’administration de l’Eglise chrètienne de Tomis (Constanţa) 

ainsi que la foi dans la croyance orthodoxe Ŕ parfois arrivant jusqu’au martyrage Ŕ de nos 

ancêtres, sont comme un très chère et saint héritage. Les nombreux actes de charités faits par le 

peuple roumain et son Eglise Orthodoxe, dans tout l’ Orient chrétien, au cours des siècles, toutes 



11 
 

ces choses nous disent que l’Eglise Orthodoxe Roumaine Ŕ par ses hiérarches et notamment par 

ses précurseurs Ŕ a remplit son rôle missionaire, œcumènique et du ministére du peuple.   

Dans le travail ci-présent je vais essayer de rendre un hommage modeste aux deux grands 

Patriarches de l’Eglise Orthodoxe Roumaine, Iustin Moisescu et Teoctist Arăpaşu, qui Ŕ pendant 

les pèriodes de turbulence, sous l'oppression d’un règime totalitaire communiste Ŕ ont réussit à 

donner èclat à l’Orthodoxie roumaine et la positionner dans une place de grande honneur dans le 

monde panorthodoxe.   

Bien que les douleurs causées à notre Eglise par les hérétiques, les deux Patriarches Iustin 

et Teoctist ont la fait résister par leur amour et sagesse Ŕ comme une vraie forteresse construite 

sur le rocher Ŕ à tous les attaques, en prouvant être une Eglise vivante; elle n’est pas été heureuse 

de survivre  dans une maniére quelconque. C’est pour cette raison-là qu’elle a eu de grands 

résultants qui l’ont montrè Ŕparmi les autres Eglises Orthodoxes - comme une Eglise vivante et 

laborieuse dont ont parlé de grandes personnalités religieuses et civiles de tout le monde, qui ont 

eu l’opportunitè de nous partager la richesse de la spiritualitè de l’Orthodoxie roumaine.   

Ce qui est incroyable est le fait que les restrictions causées par la persécution du régime 

communiste ont dèterminè l’Eglise Orthodoxe Roumaine à trouver la force d’arriver au point où 

elle peut affirmer que cette ouverture œcumènique, pleine d’espoir et de confiance que le rêve 

d’unitè chrètienne puisse devenir réalité!  Sans aucun doute, on doit y voir le travail de Dieu qui 

ne peut pas être empêché par aucun obstacle historique, n’importe combien de diabolique qu’il 

soit. Dans le nouveau contexte du monde actuel Ŕ qui a la tendance à passer de l'esthétique à 

l'inesthétique Ŕ un rèexamen de la mission et du ministére de l’Eglise Orthodoxe Roumaine doit 

mettre l'accent sur le fait que la mission de l’Eglise est celle de lutter pour rendre libre le monde 

de l'esclavage des forces irrationnelles qui mutilent et rendent mauvais l’áme de l’homme; et 

èlever l’áme vers des valeurs supèrieures comme le bien, la vèritè et la beautè, de la même façon 

qu’elle a toujours fait­ 

Dans cette nouvelle étape la mission et le ministère de notre Eglise doit être le point 

culminant de la vérité que la beautè de la saintetè et du ministére dans l’esprit de l’Evangile de 

Christ va sauver le monde du mal des péchés postmodernes. 

 

 

 



12 
 

Chapitre I 

Le sacerdoce et la mission dans l’Église Orthodoxe Roumaine et dans le contexte du monde 

contemporaine 

 

Le premier chapitre est dédié au rôle de la mission et du ministère dans le renforcement 

de l'Eglise en gènèral et aussi de la mission et du ministére que l’Église Orthodoxe Roumaine 

effectue dans le contexte de la sécurisation.   

  Dans l’oikonomia du salut, la vocation missionnaire constitue une des structures 

essentielles de l’Église. Ebed-Jahveh Ŕ d’Isaïe Ŕ ètait destinè d’être la lumière des nations, cela 

veut dire qu’il méne cette lumiére  jusqu'aux bords de la terre ; le fait est confirmé dans le 

Nouveau Testament par Bonne Siméon, qui identifie en Jésus-Christ La Lumière vers la  

découverte des nations. Et Jésus-Christ envoie les Saints Apôtres „enseigner toutes les nations” 

en les disant: „Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du Père, du 

Fils et du Saint Esprit” (Matthieu 28, 19). Et le Saint Évangèliste Luc mentionne que 

l’annoncement de la bonne nouvelle de l’Évangile commençait de Jèrusalem et continue 

jusqu’aux bords du monde. ® son tour, le Saint Apôtre Paul connait que „la foi vient de ce qu'on 

entend” (Romains 10, 17); la prononciation de la parole ètant le devoir essentiel de tous les 

prèdicateurs. Les faits des Apôtres montrent l’histoire de la rèalisation de ce devoir d’aprés le 

modèle de Jésus-Christ. 

L’Église a toujours considèrè sa vocation missionnaire comme une extension de la 

mission de l’apôtre; tout comme la mission de l’apôtre a ètè donnèe par Jésus-Christ même, cela 

veut dire un envoi à Son nom, de la même manière toute mission est accomplie avec le pouvoir 

reçu de Lui. Les textes thèologiques et liturgiques de l’Église ont retenu Ŕ dans une manière 

absolument spéciale Ŕ cet aspect essentiel de la mission des Apôtres: le ministère de la parole.   

Le caractère missionnaire est si constructif pour l’Église que celle-ci ne puisse pas être 

sèparèe par la mission. L’esprit de la Thèologie missionnaire et l’entendement des 

responsabilités missionnaires de l’Église Ŕ dans l’interprètation orthodoxe Ŕ s’appuient sur les 

bases ecclésiologiques, cela veut dire que la mission est authentique et efficace seulement par le 

travail des Saints Mystères rendus par le sacerdoce apostolique ; et par d’autres èlèments qui 

appartiennent à la structure de l’Église.   



13 
 

Ce caractère ecclésiologique de la mission montre que le ministére de la Parole n’est pas 

suffisant s’il est sèparè de l’administration des Saints Mystéres. Car c’est seulement l’acceptation 

de la parole complétée par la réception des Mystères que le chrétien est effectivement admis dans 

la communion de l’Église. L’acte extèrieur de l’ouïe Ŕ accomplit par l’acte intèrieur de la foi Ŕ et 

finit par la participation organique à la grâce des Saints Mystères, rend les gens qui reçoivent 

l’Évangelie des membres à part entière du Corps mystérieux du Christ. Par conséquence, la 

mission ne put pas être réduite seulement à prononcer la Parole, parce que la Parole et les Saints 

Mystéres reprèsentent les deux moyens insèparables par lesquels l’Église transmet la gráce du 

salut. 

La sécularisation pose des nouveaux problèmes théologiques et pastoraux à l’Église. Quel 

est le rôle de la foi et quelle est la mission de l’Église dans le monde contemporain sècularisè et 

comment peut l’Église accomplir sa mission ? Ces formes doivent prendre la forme du 

Christianisme pour se rendre utile et efficace dans les conditions de la sécularisation ? Ce sont de 

questions essentielles auxquelles on cherche la réponse.     

Mais la sècularisation a causè aussi tant de problémes à l’Église. L’adaptation à la 

nouvelle situation n’a pas ètè facile et le processus est encore en dèroulement. L'affrontement 

entre ancien et nouveau a crèè la crise et a dèterminè l’ècriture d’une assez riche littèrature. Tous 

qui parlent de la sécularisation, par la force des choses, parleront aussi de la crise ; on a trouvé la 

solution de la crise dans l’intèrieur de l’Église: la vite transformation de l’Église dans une Église 

célébrante, missionnaire.  

La mission de l’Église Orthodoxe Chrètienne n’est pas de s’isoler de la société ou de se 

retrouver dans cette attitude, mais celle de découvrir dans la société-même les travaux du Saint-

Esprit.  

L’Église ne se ferme pas dans le circuit de son travail sacrè, mais elle renferme toute la 

création dans la manifestation-même du mystère du Christ, sans laisser aucune fusion ou 

dissociation entre le naturel et le surnaturel. Selon la mission orthodoxe, l’Église n’a pas un 

caractère cosmocentrique, car elle est définie selon les catégories transcendantes de „l’autre 

monde”. C'est pour cette raison-ci que la mission de l’Église n’est pas d’organiser le monde, 

mais celle de rendre au monde sa dimension sophianique et la transparence dans toute son monde 

œcumènique; en d'autres termes, être vraiment une Église célébrante.   



14 
 

Après environ un demi-siècle Ŕ depuis que l’Église Orthodoxes Roumaine a ètè 

marginalisée socialement et obligée de pratiquer son activité salutaire seulement dans les 

endroits de culte Ŕ elle est appelèe maintenant, aprés 1989, pour s’intègrer dans la socièté 

roumaine.   

Le dèfi le plus important auquel l’Église doit faire face est celui de la sècularisation de 

l'ouest. Dans la culture occidentale Ŕ soit chrétienne soit illuministe Ŕ il y a de nombreux aspects 

positifs qui peuvent nous aider à choisir une sociètè plus civilisèe. On sait qu’on a besoin de 

culture aussi bien que d’un plus de civilisation.  Malheureusement, la culture occidentale a aussi 

des aspects extrêmement discutables, par exemple l’èrotisme, l’individualisme, indiffèrence 

religieuse et beaucoup d’autres Ŕ sorties de la mentalitè indèpendante de l’homme qui a èliminè 

Dieu de Sa création Ŕ presque en totalité, cela veut dire du monde entiers. La situation est 

d’autant plus difficile que beaucoup de nos intellectuels Ŕ qui se considèrent orthodoxes Ŕ se 

déclarent sincèrement en faveur du processus de sécularisation de la société et de la mission ainsi 

que de la prèsence de l’Église dans la sociètè à cause d’une mentalitè individualiste qui les place 

parmi les „chrétiens sans Église” et les fait oublier que l’Église est le milieu dans lequel se 

manifestent l’amour et la communion mutuelle entre les fidéles et Dieu.  

Dans le nouveau contexte d’aprés l’an 1989, la mission rendue en conditions de libertè de 

la part de l’Église a connu de vraies explosions de nouvelles énergies dans son domaine 

d'activité. Mais elle se confronte aux nouveaux défis.   

Je considère que cette mission et ce ministère Ŕ affirmés et soutenus fortement par les 

Patriarches Iustin et Teoctist Ŕ ont offert aux hiérarques et au clergé orthodoxe roumain la 

possibilité de créer une véritable école de ministère du Christ ; une école qui a donné à 

l’Orthodoxie roumaine des grands thèologiens, œcumèniques, professeurs universitaires ou du 

Séminaire Théologique, prêtres et moines qui ont contribuè du point de vue œcumènique à 

l’apprèciation unanime de la contribution de notre Église.  

 

 

 

 

 

 



15 
 

Chapitre II 

L’activité missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu 

  

Le deuxième chapitre est consacré à la personnalité du Patriarche Iustin Moisescu. Nous 

avons prèsentè l’activitè missionnaire du Patriarche, le sacerdoce de son point de vu et l’activitè 

journalistique.  

 Le prêtre orthodoxe roumain contemporain doit être - comme la  conviction du patriarche 

Iustin a chéri en permanence - un célébrant soigneusement préparé pour sa mission, avec des 

vastes et solides connaissances scripturaux et théologiques; un bon connaisseur et défenseur de la 

vraie foi prête à répondre à toutes les questions. Il doit alors être un parfait célébrant. Il accorde 

une grande attention à l'aspect sacramentel du ministère sacerdotal. Le prêtre, en tant que 

médiateur de la grâce divine par les offices divins, doit accomplir avec toute la piété et la 

perspicacité le culte divin et surtout la Divine Liturgie : "les chrétiens orthodoxes viennent aux 

offices divins non seulement pour écouter la parole de Dieu, pour louanger le Père céleste et Lui 

adresser des prières, mais pour vivre vraiment et pleinement dans le Saint Esprit, pour recevoir - 

de la main du prêtre ou de l’èvêque Ŕ les dons célestes dont ils ont besoin pour vivre chaque jour, 

une vie pleinement chrétienne, véritable et active ". 

 En tant que patriarche, il était si soucieux d'affirmer à la fois la manifestation 

conceptuelle et éditoriale de notre Théologie et - surtout - le développement de l'éducation et de 

l'orientation théologique sur des chemins convenables à la vie ecclésiastique. Les intentions qu’il 

désire dans ce sens ont été faites, par programme, de son avènement au siège le plus élevé de 

notre hiérarchie supérieure, celui de patriarche. Dans le panthéon de notre culture et de la 

spiritualité orthodoxe roumaine, le nom du Patriarche Iustin et sa personnalité occupe une place 

particulière parmi ses primats et prédécesseurs, qui ont élevé au rang de grand prestige le 

symbole et le statut de notre Église ancestrale. Professeur par vocation, éminent érudit, 

théologien représentatif et  œcumèniste d'exception, le patriarche Justin s’est imposé devant tous 

Ŕ comme à maintes fois il faut répéter ces allégations Ŕ par l'érudition, l'équilibre, la dignité, 

l'autorité et sa verticalité spécifique. 

Une autre composante de l’activitè missionnaire du patriarche Iustin a été  sa conception 

sur la paix. Esprit lucide et de large horizon, le Patriarche Iustin pénètre - du point de vue de 

théologien et évêque, mais aussi enracinées dans les réalités et les grandes questions de notre 



16 
 

temps - observe, analyse et cherche des solutions. Sa participation aux diverses organisations 

internationales et des réunions, religieuses ou laïques, au service de la paix, de la justice - comme 

ceux occasionnés par le Mouvement chrétien pour la paix à Prague ou le Congrès mondial pour 

le désarmement général et de la paix à Moscou en 1962, etc. Ŕ lui ont donné une petite et bénie 

chance de développer sa profonde et lumineuse notion chrétienne de quelques grands thèmes 

contemporains. Du point de vue de la foi plus authentique et de glorification, le Patriarche Iustin 

empêche et rejette les thèses pessimistes propagées par certaines tendances protestantes. 

Interprète autorisé de l'orthodoxie, le patriarche Iustin est bien sûr tout d'abord, l’unique 

messager de la caractéristique de l'âme et de la terre roumaine. Il fait connaitre dans le monde 

L'Eglise orthodoxe roumaine - près de deux fois millénaires et d'origine apostolique - dont les 

traits ont été empruntés de la philosophie de cette nation et dont la modélisation  spirituelle est 

due Ŕ comme dit Simion Mehedinți- tellement à l’Evangile du Christ.  

Le Patriarche Iustin apparaît - à la fois aux croyants et dans les réunions internationales - 

non seulement comme un signe avant-coureur de la paix, mais - surtout - comme artisan de la 

paix. 

Grâce aux efforts communs de réaliser un œcumènisme pratique dans la vie des cultes 

religieux et une atmosphère de compréhension, amitié et coopération, le Patriarche Iustin 

accomplit sa mission d'être le messager de l'Eglise Orthodoxe Roumaine de répandre la paix, la 

tolérance religieuse et l'amour dans toutes les confessions. 

Toujours dans le même chapitre, nous avons souligné quelques contacts œcumèniques 

avec l'Eglise Romano-catholique, l'Église des vieille-catholiques et l'Église anglicane. Tout cela 

met en évidence le profil œcumènique de l’Eglise Orthodoxe Roumaine dans la vision et 

l’activitè missionnaire du Patriarche Justin. 

Comme nous le savons, le Patriarche Iustin ètait l’hièrarque de l'Eglise Orthodoxe 

Roumaine qui a participé activement à de grandes organisations dans le Mouvement 

œcumènique: le Conseil œcumènique des Eglises, la Conférence des Eglises européennes et la 

Conférence chrétienne pour la paix. Depuis plus de deux décennies (1957-1977), il a conduit la 

délégation de l'Église Orthodoxe Roumaine et les autres membres des églises et confessions de 

notre pays à toutes les réunions préparaient les grands événements œcumèniques ou les 

Assemblées générales (Conseil œcumènique des Eglises: New Delhi, 1961, Uppsala, 1968; 

Nairobi, 1975. Conférence des Eglises européennes: Nyborg IV 1964 V Nyborg 1969; Nyborg 



17 
 

VI, 1971, Nyborg VII, 1974, qui a eu lieu à Engelberg - Suisse La Conférence chrétienne pour la 

paix: Prague 1961, 1964 et 1968). 

La période pastorale  du patriarche Justin est une offrande ajouté à l’hèritage des 

ancêtres, dont nous avons exposé quelques questions. Le reste le fera l'histoire quand il sera 

établi la place définitive dans la série de personnalités marquantes de notre Église ancestrale. 

 

Chapitre III  

L’activité pastorale-missionnaire du Patriarche Teoctist Arăpașu 

 

Dans le troisième chapitre j`ai traité la personnalité du Patriarche Teoctist Arăpașu. Le 

Patriarche a été destiné à guider avec amour l'église du Christ en temps de lourds tournages. Dès 

le début cet amour a été  l'envie intérieure qui l`a guidé de marcher de sa jeunesse sur le chemin 

du monachisme et de rester profondément lié, avec chaque fibre de son être, à la vie et au destin 

de l'église du Christ et de prouver la responsabilité et le sens de l'équilibre dans l'exercice de sa 

haute ministère. Une de ses grandes qualités sont, qu`après les événements du décembre 1989, il 

a su surmonter les opinions différentes qui existaient à l`intérieur de l`Eglise et comme ça il a 

réussi garder l`unité de l`Orthodoxie roumaine. 

Le Patriarche a représenté honnêtement notre Eglise, soit dans notre pays ou à l'étranger, 

il a trouvé les meilleures solutions pour le bien de la vie religieuse, il a participé à l'installation 

d'évêques et il a visité des monastères et des églises de baume et des écoles théologiques. A cette 

occasion il officiait le service divin, prononçait des paroles d'enseignement, il discutait avec les 

prêtres, les moines, mais aussi avec les simples chrétiens, en sachant écouter et se faire écouté, 

estimé et surtout aimé. Ainsi, il a été connu partout comme le père spirituel de toute nation 

roumaine, de tous les chrètiens dans notre pays mais aussi de ceux qui habitent à l’ètranger 

forcès de quitter le foyer parental, en arrivant sur d’autres contrèes du monde : dans les deux 

Amériques, en Australie, l’Europe Occidentale voire l’Afrique et l’Asie. Par consèquent, le 

Patriarche Teoctist reste dans notre histoire comme le patriarche de tous les roumains, comme un 

symbole de l’unitè spirituelle roumaine. 

Au fil de deux dècennies qu’il a gouvernè L’Eglise Orthodoxe Roumaine, le Patriarche 

Teoctist a soutenu une intense activitè de consolidation de l’unitè orthodoxe et a continuè un 

dialogue solide en espace œcumènique. Sous sa direction, les relations avec toutes les Eglises 



18 
 

Orthodoxes se sont approfondies, celles avec l’Eglise Romano-catholique se sont intensifiées - 

référence étant les rencontres avec Le Pape Jean Paul II en 1989, 1992 et 1999 -, même avec les 

Eglises Protestantes et les dénominations chrétiennes ; il a continué la collaboration avec les 

organismes œcumèniques. Au fil de son patriarcat, ont ètè fondès à Bruxelles des filiales de 

l’Eglise Orthodoxe Roumaine outre l’Union Europèenne.  

Le Patriarche Teoctist s’est fait remarqué même pour le soutien de l'école roumaine de 

théologie. Apres les années 1989 il a été un élément actif dans le développement de 

l’enseignement religieux, maintenant s’en fondant de nouvelles facultès de thèologie, des 

séminaires théologiques, des écoles de chanteurs ecclésiastiques  et de préparation des assistés 

sociaux, ainsi que des écoles de restaurateurs de monuments historiques. En outre, le système par 

le quel on accordait les bourses d’ètude à  l’ètranger pour les ètudiants thèologiens est devenu 

plus perméable.  

Une action d’une trés grande importance a ètè la consolidation de l’unité de diaspora 

chrètienne roumaine par la rèorganisation de l’Eglise Orthodoxe Roumaine de l’ètranger, en 

réalisant de nouveaux évêchés pour lesquels ont été nommés des prélats des jeunes hommes 

parmi les diplômés théologiens.  

Missionnaire exceptionnel, patriote, homme liturgique, le Patriarche Teoctist a réussi 

d’intègrer l’Eglise ancestrale dans la sociètè roumaine et dans le monde aprés 1990, par 

l’introduction d’une classe de religion dans les horaires des ècoles, par la canonisation de 

plusieurs saints roumains, activité sociale philanthropique et d’ouverture œcumènique.  

Les saints que notre Eglise a canonisés ont été premièrement honorés par le peuple 

religieux, et l’Eglise n’a fait autre chose que confirmer la reconnaissance de la sanctification qui 

provient de l'œuvre du Saint Esprit dans le peuple. L’Eglise prend connaissance et proclame la 

sainteté là où le Dieu a daigné la montrer. Les saints sont connus et inconnus aux gens, et leur 

nombre total de toutes les nations et de tous les temps seulement Dieu le connait. Par la 

canonisation des saints roumains, connus et inconnus, notre Eglise accomplit l’avis de l’apôtre 

Paul qui disait : « Rappelez-vous vos dirigeants, qui vous ont dit la parole de Dieu ; regardez 

attentivement comment ils ont achevé leur vie et suivez leur foi » (Juifs 13,7). 

La juridiction canonique de l’Eglise Orthodoxe Roumaine sur ses communautès de 

diaspora est donc pas seulement un droit mais aussi une tâche, une obligation paternelle, un 

devoir saint, une mission, une corvèe divine. Par ses actions d’aide matèrielle et d’orientation 



19 
 

canonique, l’Eglise Orthodoxe Roumaine, nous montre sa permanente prèoccupation pour 

l’organisation et l’affirmation des communautès orthodoxes roumaines de diaspora, en apportant 

une grande contribution à la mise en relief de l’unitè de l’orthodoxie œcumènique. L’Eglise 

Orthodoxe Roumaine s’est organisè sa propre diaspora en conformitè avec les dispositions et les 

directives canoniques de l’Eglise Orthodoxe Orientale et conformément aux règlements de leur 

législation locale, rédigées en plein accord avec la doctrine orthodoxe canonique. Les statuts de 

l'organisation et de fonctionnement des communautés orthodoxes roumaines de diaspora ont 

trouvé dans le texte des canons de l'Église Orthodoxe Orientale et dans la législation de l'Église 

Orthodoxe Roumaine leurs motifs canonique-juridiques. Les statuts de ces communautés 

donnent expression, comme il était naturel, à l'affirmation des réalités concrètes des pays où elles 

se sont organisées. 

Le patriarche Teoctist a montré que la mission de l’Eglise entraîne une lutte acharnée du 

clergè pour le bien de nos pairs, le clergè ètant l’infanterie de l’armèe du Jèsus Christ. Là  où le 

prêtre  ne s’est pas impliquè et ne s’implique pas, l’Eglise a perdu énormément.  

Dans le travail philanthropique de l’Eglise sont impliquès à la fois célébrants et pieux, les 

derniers en jouant le rôle du Simion Cirineul. Se référant aux services philanthropiques dans les 

hôpitaux, le « maire » de notre Eglise, disait : « Aujourd’hui on a besoin, plus que jamais, de tels 

cirinei, de tels personnalitès religieuses, qui apparaissent et qui soutiendront tout ce qu’il y a de 

beau chez un peuple, comme le nôtre, de prècieux dans l’art de saintes èglises et des monastères.  

Le patriarche Teoctist a une activité multiforme au service de l'église pour le maintien de 

l’unitè de la foi orthodoxe, de la spiritualité orthodoxe roumaine et une vaste expérience dans le 

travail avec les prêtres et toutes les catégories de religieux, en combinant dans la meilleure 

maniére d’une part la raison avec l’affection et l’absolution, et de l’autre le respect pour l’ètude 

de la foi et les saints canons de l’Eglise Orthodoxe avec les intèrêts des pieux et des prêtres­ A 

tout cela on ajoute la réponse avec la parole et l'action à l’ègard des exigences de l'époque dans 

laquelle il a travaillé. 

Pour le patriarche Teoctist, la Sainte Liturgie est le reflet le plus fidèle de l'unité de la foi 

et de la priére, de la servitude et de l’espoir de l’hèritage de la vie éternelle ; sans la communion 

liturgique ou eucharistique, la manifestation d’union quoi que se soit n’est pas accomplie. Pour 

cette raison, l’unitè eucharistique des Eglises Orthodoxes est le reflet concret et vif de l’unitè à 

laquelle toutes les Eglises chrètiennes aspirent. Voilà pour quoi, la Sainte Liturgie ce n’est pas 



20 
 

seulement un moment de prière, moment de compréhension mutuelle, mais aussi, selon la 

doctrine de notre Eglise Orthodoxe, elle est le maximum de la vie en Jésus-Christ. 

Voilà le credo de l’hièrarque Teoctist concernant son sacerdoce 

œcumènique : « N’oubliez pas chers fréres, que vous servirez vraiment au Dieu dans la mesure 

où vous servirez aux hommes. Votre activité dans le monde a un sens élevé : celui de guider 

l’individu vers le Dieu, sur le chemin de l’amour, de l’approche et de comprèhension avec nos 

pairs, en soutenant dans le monde le développement  du respect et de la dignité humaine, en 

contribuant à la rèalisation de la personnalitè de l’individu et à l’ètablissement du monde sur des 

bases durables de paix et de justice. » 

Le patriarche a ètè même un souteneur du dialogue et de l’unitè panorthodoxe. A 

l’occasion de la cèlèbration des cent-dix ans d'autocéphalie et soixante-dix ans de patriarcat, le 

patriarche Teoctist disait : « L’unitè panorthodoxe, n’est pas une rèplique à l’omission volontaire 

des beautès   de l’Orthodoxisme, mais elle est une confession digne et pleine de sincèritè 

chrétienne des beautés provenues de la confession sacrificielle du Jésus Christ, dès les apôtres. 

Par conséquent, le travail pour préserver l'unité panorthodoxe est un ministère sacré, qui 

demande des efforts permanents ; de ce service dépend l’affirmation dans le monde des valeurs 

de l'Orthodoxie, de la collaboration interchrétienne le service à l'humanité contemporaine. 

Fondamentalement, ce travail ininterrompu, manifesté par toutes les Eglises Orthodoxes, 

nècessite d’être accompli par un triple ministère : celui de l’unitè panorthodoxe, celui de l’unitè 

chrétienne et celui de l’unitè de l’humanitè pour dèfendre le don précieux de la vie. 

Un aspect particulier de l’activitè missionnaire du Patriarche Teoctist, je l’ai consacrè  au 

dialogue entre l’Eglise Orthodoxe Roumaine et l’Eglise Romano-catholique, par la visite du 

Pape Jean Paul II en Roumanie. Le désir du Pape Jean-Paul II de visiter la Roumanie a été 

accueilli chaleureusement par le Patriarche, qui a affirme que celui-ci est « un bon connaisseur 

de l’histoire et de la culture roumaine et qu’il dèsire nous embrasser chez nous, à Bucarest. Chers 

parents, recevant cette visite fraternelle on a seulement des bénéfices. Il devrait être des hôtes 

accueillants pour acquèrir à l’ègard de l’histoire, la reconnaissance de la valeur de notre Eglise. 

La visite du pape Jean-Paul II en Roumanie est un événement historique avec des 

significations profondes. On a souvent dit que celle-ci serait la premiére visite qu’un évêque de 

Rome l’entreprend dans un pays orthodoxe, après la séparation des deux Eglises, qui a eu lieu au 

milieu du XIe siècle. En fait, c’est la première visite d'un pape de Rome dans un pays orthodoxe 



21 
 

au cours des deux millénaires de l'histoire chrétienne. Il est vrai que le Pape Paul VI a rencontré 

le Patriarche Athénagoras soit à Constantinople ou à Jérusalem, au cours de son pontificat (1962-

1978), mais c’est la première fois qu'un pape vient rendre visite à l'invitation de notre Église, et 

l'Etat roumain, à un pays à majorité orthodoxe. Et cet événement arrive à la fin d'un millénaire 

qui a commencé avec la division entre l'Eglise orientale et celle occidentale, mais se termine par 

la rencontre entre le Pape Jean-Paul II et le patriarche de l'Eglise Orthodoxe Roumaine, dans un 

pays à majorité orthodoxe, pour donner une expression de la volonté commune de l'unité des 

deux Eglises en Christ. Contrairement au XIe siècle, qui a contribué à la déchirure  de la chemise 

sans couture du Christ, le XXe siècle restera dans l'histoire comme le siècle de l'œcumènisme 

chrétien.  

Avec des mots enthousiastes, le pape Jean-Paul II déclarait: « Qu’il èclate de l'Église 

Orthodoxe Roumaine et de celle catholique une seule chanson de glorification du nom du 

Seigneur. Qu’il forme une symphonie de voix exprimant la fraternité sincère des relations 

mutuelles et en suppliant l’entiére communion de tous les religieux. Basées sur la succession 

apostolique, l'Eglise Orthodoxe Roumaine et l'Église catholique ont la même Parole de Dieu, 

conservée dans les Saintes Écriture et les mêmes Mystères et les Sacrements. En particulier, elle 

conserve le même sacerdoce et célébrer le sacrifice unique du Christ, par lequel Lui construit et 

faire grandir son Eglise. » 

La visite a eu même une dimension spirituelle profonde, car on a fait appel aux valeurs 

spirituelles, théologiques, liturgiques ou éthiques, ce qui est un patrimoine commun de la mission 

de l'Église dans un monde sécularisé. Enfin, cette visite a eu un caractère providentiel - comme 

l'a souligné le Patriarche Teoctist et le Pape Jean-Paul II - parce que c’ètait le résultat de 

quelques changements sur la scène européenne et sur la scène de notre pays qui ne sont pas liés 

seulement à la volonté de l'homme mais premièrement à la volonté de Dieu. 

« Avec ces perspectives et ces intentions, par lesquelles on donne un témoignage 

commun au Seigneur, nous le prions de nous faire dignes de travailler pour construire son Corps 

" ainsi nous parviendrons tous ensemble à l'unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de 

Dieu, à l'état d'adultes, à un stade où se manifeste toute la plénitude qui nous vient du 

Christ.’’(Éphésiens 4,13), affirma le Patriarche Teoctist.                                                   

 

 



22 
 

Chapitre IV 

Le dialogue avec les autres Églises chrétiennes et avec les autres religions du monde 

pendant le Patriarche Teoctist Arăpașu 

 

         Le quatriéme chapitre est dèdiè au dialogue de L’Eglise Orthodoxe Roumaine avec les 

autres Eglises  chrétiennes et avec autres religions du monde pendant la direction du Patriarche 

Teoctist. 

         Des visites réciproques, des échanges d’ètudiants ou de publications ont construit  -depuis 

l’annèe 1950 Ŕ une coordonnée des relations de notre Eglise avec Les Eglises non chalcédoniens. 

Avec l’Eglise de l’Armenia, ces relations ont ètè trés ètroites pendant la direction du Patriarche 

Teoctist ; notamment que l’armènien Vasken I le catholique a conduit un temps l’Eglise 

Armènienne de Bucharest, où il a connu l’ouverture œcumènique de notre Eglise, tant pour les 

cultes de la Roumanie que pour toutes les Eglises chrétiennes. 

         Je présenterai  quelques opinions de l’èminent hièrarque. Pour nos relations avec cette 

Eglise il faut mentionner le fait qu’on se trouve dans un dialogue thèologique avancè, qu’il se 

travaille par groupes mixtes et que les rèsultats sont positifs. Jusqu’à rècemment le monde 

chrètien nommait ces vieilles Eglises orientales (direction à laquelle il appartient aussi l’Eglise 

Armènienne), Eglises prèchalcèdoniennes, monophysites. On connait le fait qu’à la suite des 

études théologiques effectuées - ces opinions, qui ont paru en raison de mauvaise traduction des 

documents de l’èpoque, se sont clarifièes : ils confessent la Divinité de notre Seigneur Jésus 

comme nous. 

         Ces liaisons sont devenues plus durables par le fait que, dès siècles, beaucoup 

d’armèniens « ont trouvé leur refuge sur la terre hospitalière de la Roumanie, en amenant avec 

eux l’hèritage spirituel d’un peuple  si fidéle et si talentueux et crèatif ».Seulement en regardant 

les choses de cette maniére on comprend que la liaison d’áme « entre nos Eglises constitue en 

même temps, un exemple de dialogue et d’amour entre deux Eglises et reprèsente une incitation 

à la diffusion des rèsultats du dialogue thèologique entre les deux grandes familles d’Eglises 

Orthodoxes orientale. Même si l’ethos orthodoxe affirme la richesse et la diversité de la vie 

spirituelle de l’Eglise locale, l’unitè de l’Eglise et la plènitude de la communion dans le Christ 

restent au centre de nos préoccupations.  



23 
 

          Sur le plan du dialogue avec l’Eglise Anglicane et avec les Eglises protestantes, on peut 

dire que l’èglise orthodoxe a eu un fructueux dialogue. 

          Pendant la visite qu’il a effectuèe en Angleterre, le Patriarche Teoctiste, l’èminent 

hiérarque a rappelé le fait que les hirotonies anglicanes ont été reconnues par notre Eglise. »Nous 

sommes la première Église orthodoxe qui a validé les hirotonies anglicanes, entre les deux 

guerres mondiales au cadre des discutions menées par nos grands théologues. On a attendu que 

les autres Eglises reconnaissent ces hirotonies, envers l’unitè chrètienne. 

          Les Eglises protestantes de Transilvania ont bènèficiè d’une vèritable attention de la part 

de l’Église Orthodoxe Roumaine, dés les premiers moments des manifestations œcumèniques du 

1920 quand on a mis le début du Mouvement  œcumènique  et de rapprochement entre les 

chrétiens. A ces appels ont été ajoutées ces préoccupations pleines de compréhension et de 

sagesse, d’ouverture et d’espoir pour les efforts d’approchement entre les Eglises ; « Les six 

dècennies d’œcumènisme ont montrè que l’esprit d’Uppsala a enlevè beaucoup d’obstacles de 

l’approchement chrètienne. Et si nous saurons utiliser sagement le grand acquis des annèes 

d’œcumènisme thèologique et pratique, alors on pourra cultiver et bènèficier de fruits des efforts 

conjoints dans le service de l’unitè et de serviteurs de l’humanitè chrètienne. » 

          A ce dialogue l’Église Orthodoxe Roumaine vient avec la ferme conscience que Ŕsi dans le 

passè n’a pas pu  exister des entraves, malgrè les restrictions appliquées par le « camp 

communiste » encore plus maintenant dans une Europe de plus en plus unie-« on a le devoir de 

faire des efforts pour retrouver ses racines chrétiennes et aussi aider la renaissance des valeurs 

bibliques dans les structures européennes. Seulement une renaissance économique, politique ou 

technologique ne serait pas suffisamment. Ils confient sur ça les jeunes de tout le monde, qui 

attendent des Eglises et de la sociètè de l’aide et des renforces en ce sens »-disait le Patriarche 

Teoctist. 

         La voix de notre Église est écoutée, en étant appréciée comme une voix qui appelle à 

l’unitè, ça veut dire venue d’une sincére et chaude conviction exprimèe constamment dans toutes 

les rencontres avec les représentants des Eglises et les chrétiens d’avoir en vue que la mission 

commune qu’ils ont : celle d’annoncer Christ et de faire les gens comprendre que leur premier 

droit c’est celui de  connaitre Dieu et de vivre les valeurs sorties de la vèritè du Dieu. Bien qu’on 

est différents en ce qui regarde les formes de culte ou les formes d’expression de la même vèritè 

Le Divin Sauveur, on est tous les porteurs des flambeaux dans le monde. » 



24 
 

         La mission de notre Église ne s’est pas limitèe justement aux besoins intèrieurs de notre 

Eglise, elle a contribuè à l’ouverture de l’Orthodoxie Roumaine pour toutes les Eglises du 

monde, comme a déclaré le Patriarche Teoctist à Vienne - le 7 Mai 2000 Ŕ en présence du 

Cardinale Christopher Schonborn : « Sur cette route de service de l’Église du Christ, de refaire 

son unitè, on marche, le clergè et les fidéles de l’Église Orthodoxe Roumaine, il y a longtemps. 

Avec chaque rencontre on sente à l’intèrieur de notre áme plus vivement l’appel pour l’approche 

et la prèparation de l’unitè chrètienne, dèsirèe par Notre Seigneur Lui-même. Celui-ci on le conte 

comme le premier cadeau de Son Sacrifice sur La Croix et de sa Rèsurrection. Il s’est sacrifiè et 

il est revenu pour l’unitè et le salut de l’humanitè, pour la divinisation  de l’homme et pour la 

transfiguration de la création du Dieu » 

En ce qui concerne les relations de l’Église Orthodoxe Roumaine avec d’autres religions du 

monde, on rappelle que sur la ligne de cette tradition de dialogue et de coopération, de 

confession  commune des convictions religieuses et du respect envers les préceptes religieux de 

tous ceux qui partagent des croyances différentes, on a réussi à connecter ces liaisons avant et 

aprés l’annèe 1989 , en intervenant pas seulement dans les efforts d’approchement et d’unitè 

entre les chrétiens, mais aussi de l'accord mutuel fraternelle  avec les grandes religions du 

monde. 

Des pareilles préoccupations du Patriarche Teoctist, ont été couronnées  par la réunion 

internationale « Des gens et des religions », qui a eu place à Bucarest déroulées sous le 

générique : La paix est le nom de Dieu. Dieu, l’homme, les peuples. Il est exemplaire - disait 

l’hièrarque Teoctist Ŕcette préoccupation de cultiver la paix et la bonne compréhension par 

l’Orthodoxie roumaine  avec toutes les religions du monde, en spècial avec les religions du livre 

ou abrahamiques.» Le Patriarche Teoctist voyait dans la présence de tous les représentants _qui 

ont tenu à prendre part à cet évènement Ŕ« une possibilitè de connaissance, d’approchement avec 

les représentants des religions non seulement  chrétiennes mais aussi non chrétiennes, au but de 

réunir les pensées vers tous les artisans de la paix. Seuls et éloignés les uns des autres on ne peut 

pas nous remplir les táches qu’on a chacun d’annoncer à  l’humanitè les valeurs de notre propres 

croyances, nées de la même éternelle vérité de Dieu ». Les religions du monde ne peuvent pas 

être ètrangéres à tous les dèsirs humains d’unitè ; de plus ils doivent se sentir appelés pour les 

offrir des motifs religieux.     

 



25 
 

Chapitre V 

Les patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Arăpașu Ŕ des célébrants éclairés et 

missionnaires sages 

  

         Au cadre du dernier chapitre de la thése, j’ai crayonnè quelques traits essentiels des deux 

Patriarches, qu’en effet on peut les nommer des èclairs ministres et sages missionnaires. 

         Le Patriarche Iustin a ètè un homme d’une exquise et rare tenue d’áme, un homme qui a 

luttè pour l’affirmation des valeurs humaines qu’il a vecu, dont il a cru et qu’il a promu. 

         Sa conception Ŕ comme patriarche et comme humain Ŕ est que l’être humaine et 

sacerdotale a de valeur si elle est vraiment humaine et totalement libre, que les gens ne sont pas 

vraiment hommes s’ils ne sont pas avant tout Ŕdes humains. Dans ce sens profond de l’homme Ŕ

Homme, était nommé « les yeux bleus » : « Les gens, soyez plus humaines, plus compréhensifs 

avec l’homme faible et ne prenez pas des mesures qui ne sont pas bien analysèes contre l’homme 

sans dèfense. L’Église ne peut pas être l’ennemi du peuple, elle doit être sa servante, comme 

d’áges. Et n’oubliez pas une vèritè fondamentale : la Foi est comme les braises sous les cendres. 

Si tu ne le vois pas, tu ne peux pas avoir la surprise de te sauter les étincelles dans les yeux. » 

Dans la pensèe du Patriarche Iustin, l’Église et le sacerdoce chrétien sont deux réalités dont 

l’existence et travail s’entremêlent de façon permanente, conditionnant le salut amenè au monde 

par notre Dieu Jésus Christ ; le sacerdoce étant  ainsi le travail de sauver le monde, prolongé par 

l’Église, par « l’appel du Dieux » et « l’expèrience en Christ et pour Christ », « Qui est venu 

pour que le monde aie de la vie en plein » (Jean 10,20).En suivant cette ligne, le Patriarche Iustin 

a approfondi les bases bibliques et patristiques des dimensions de service de l’Église et des 

prèoccupations du service chrètien d’aujourd’hui, parce que l’entier travail   d’enseignant et 

hiérarque de notre ancêtre Eglise, en portant « comme un joint d’ètanchèitè le signe de sa 

science ¬, il s’efforce profondèment dans le mot de l’Ecriture Sainte et des Peres.   

          Le Patriarche Iustin ,en allouant un des plus beau documente  livre la plus belle page du 

service missionnaire a saint Paul, ne dèsire que montrer que rien ne fait pas l’annonce du Gospel 

plus durable que le vrai zèle missionnaire ;seulement l’esprit authentique missionnaire de 

l’apôtre des peuples a fait que les philologues et les historiens essayent pour rien de trouver une 

œuvre d’art littèraire  qui ègalise en valeur le sermon du Saint Apôtre Paul dans l'Aèrophage d' 

Athénes. La valeur symbolique de cet important moment de l’activitè  missionnaire de l’Apôtre 



26 
 

des peuples ressort de ce qu’il nous prèsente le Saint Apôtre Paul comme le meilleur modéle du 

missionnaire chrètien. Ce modéle avait besoin d’être prèsente  aux futurs servants du sanctuaire 

ancestral ; surtout dans les annèes de l’oppression communiste. Le Mètropolite et le Patriarche 

Iustin c’est ça qu’il a fait permanent par sa servitude pleine d’abnègation. 

         En ce qui concerne la personne du Patriarche Teoctist, une coordonnée importante de son 

activité et de sa vie la constitue sa servitude sacerdotale  comme archevêque. La Sainte Liturgie 

servie avec une profonde paix et expèrience intèrieure a èclairè toujours  la face de l’importante 

hiérarchie. La conviction du Patriarche Teoctist partait de la confiance vécue dans son âme que 

la haute mission hiérarchique Ŕsans paix et silence, sans justice et amour Ŕ ne peut pas servir à 

Dieu et à la consolidation de la communion des pareils. L’expèrience en Christ et les actes 

liturgiques sont des traits du silence et de la paix. En même temps, la paix est lièe de l’amour 

pour la terre ancestrale. 

          Le Patriarche Teoctist a menè plus loin l’esprit renouvelant de son pére spirituel, le 

Patriarche Iustin,  et a été un aimant dans toutes les belles choses, un liturgikon  complet qui 

transmettait par la messe l’èlevage de la conscience, l’èlevage de l’esprit à Dieu, et par mot il 

rèussissait a rempli les chœurs de chaleur et a comblè la volontè des auditeurs   pour faire du 

bien pour eux et pour l’autrui. 

         Il a donné une nouvelle  orientation aux cours missionnaires-pastorales, en assurant aux 

prêtres et aux monarques des livres de culte, de la  littérature religieuse, en accentuant la 

préoccupation pour l’impression en vitesse des manuels scolaires et des cours universitaires et 

surtout l’intensification  de l’apparition de l’œuvre des Saints Parents, en roumain, la collection 

« Pères et écrivains religieux » et la reproduction de « La Bible de Serban Cantacuzino »(1688-

1988) 

         La vitesse des événements de décembre 1989  a trouvé   le Beni Patriarche en pleine 

activité, bien que certains ont essayé des  indésirables interprétations forcées, liées au Primat de 

l’Église Orthodoxe Roumaine en apportant des allègations  l’ensemble conseil. L’Église a 

continué son activité dans le cadre de la liberté administrative. Le Patriarche Teoctist a démontré 

une bonne sagesse et maintenant ont paru ses faits, qui n’ont pas ètè certainement les rèsultats 

des intrigues ou des vieilles dettes .Tous les  faits du Patriarche Teoctist sont Ŕ comme il les 

nomme en humble puce Ŕ un grain de son chapelet de perles  qui s’ècoule sur les ailes du temps, 

jusqu’à la fin. J’ai adorè à Dieu ces rèalisations. 



27 
 

          En ce qui concerne l’activitè œcumènique, il ajoute : « Même si on n’a pas rèussi 

l’accomplissement des certains choses extraordinaires  dés le dèbut, en ayant besoin de beaucoup 

de sacrifices et prèoccupations, ça ne signifie pas qu’on doit être mècontents au Dieu qui nous a 

aidè à accomplir tant qu’on a pu ècrire sur la nomenclature du temps. L ‘œcumènisme ne peut 

pas être  confisquè ou revendiquè d’une gènèration seulement; c’est une construction de longue 

durée qui demande même  de la patience du respect réciproque, un certain étude progressif et 

responsable des problémes qui se discutent dans le cadre des dèbats œcumèniques. A ne tenir 

compte des contributions des ceux d’avant signifie compromettre toute une quantitè d’efforts. Ne 

pas tenir compte de l’èlan et de la jeunesse des ceux qui viennent signifie laisser sans aucune 

perspective les efforts œcumèniques. C’est  pour ça que, la liaison entre gènèrations Ŕcomme 

d’ailleurs on a soulignè à la troisiéme Assemblèe Œcumènique Europèenne de Sibiu (4-9 

septembre 2007) n.n Ŕ c’est le bon commun des tous ceux qui se sont affirmès et s’affirment  

comme des servants actifs du dialogue entre les Eglises et les chrétiens qui leur appartiennent ». 

            Le Patriarche Teoctist Ŕ comme un dévoué serviteur, élevé dès la jeunesse dans 

l’atmosphére de priére   et communion liturgique Ŕ a souligné en permanence que peu importe la 

profondeur ou la largeur compléte sera le dialogue œcumènique  sans la servitude de la Sainte 

Liturgie eucharistique Ŕ au cadre duquel, chaque Eglise et communauté chrétienne demande le 

cadeau et le pouvoir de servir l’unitè Ŕ ne se peut pas faire des réels progrès. 

            L’activitè riche et unique en rèalisations, au service de l’Église et du peuple roumain 

situe le Patriarche Teoctist parmi les grands hiérarques radieux, chercheurs et amateurs de la foi 

et de pays qui se sont distinguès dans l’histoire de notre Église. « Théologien érudit, toujours 

assoiffé du désir de connaître, élevé et nourri par la sève du monachisme roumain, croyant 

dèvouè à l’Eglise, aux enseignements et à ses traditions, hièrarque avec le sens de la 

responsabilitè de la servitude sacerdotale, serviteur et orateur complet, homme de l’èquilibre, 

constructeur des sanctuaires, qui aime le pays et le peuple, proche aux gens, protecteur de 

l’enseignement thèologique ,œcumèniste ouvert vers la collaboration avec les autres Eglises 

chrétiennes, le Patriarche Teoctist a eu constamment en face le but de Sa vie Ŕ la défense et la 

promotion des valeurs de l’orthodoxie roumaine. Cette chose l'a fait toute Sa vie, dans les 

difficiles conditions du régime communiste sans Dieu, mais surtout dans le climat de totale 

liberté instaurée après les changements de 1989 ». 



28 
 

          Le Patriarche Teoctist reste ainsi dans notre histoire comme le patriarche des roumains de 

partout, comme un symbole de l’unitè de l’esprit roumain. Au fil des annèes il a mis son áme 

pour le troupeau donnè, en conduisant le navire de l’ancienne Église sur les vagues Ŕ parfois 

nerveuses Ŕ du temps, mais en étant un digne timonier qui a amené ce navire «dans le port 

tranquille où, sur la litanie de l’histoire de l’Église Orthodoxe Roumaine s’ècrivent des nouvelles 

pages  d’accomplissements qui donnent de la soliditè et de la fermetè aux traditions roumaines ». 

 

CONCLUSIONS 

  

In inceptum finis est, on pourrait affirmer maintenant, à la fin, quand quelques conclusions s’imposent 

sur ce que j`ai traité dans le contenu de ce travail. 

 Les deux Primats de l’Église Orthodoxe Roumaine, le Patriarche Iustin et le Patriarche Teoctist, on 

pourrait les considèrer paradigmatiques en ce qui concerne l’effort que l’Orthodoxie roumaine a fait, dans 

la dernière moitié de siècle, des efforts couronnés de reconnaissances œcumèniques de la part des plus 

reprèsentatifs œcumènistes de cette période. Il est impossible que la démarche de notre recherche ne 

prèsente pas d’intèrêt pour les thèologiens, les prêtres, les doctorands et ceux qui dèsirent connaître plus en 

profondeur les rèalitès lièes à l’ouverture europèenne de notre Église, telle que la reflètent les attitudes, les 

activités, dans lesquelles les deux Primats de l’Orthodoxie roumaine se sont impliquès, et leur maniére de 

s’exprimer. 

 Les deux Patriarches de l’Église Orthodoxe Roumaine ont entiérement compris leur vocation dans une 

société technologisée et de consommation et ils représentent la religiosité dans de nouveaux paramètres de 

référence ; de même, ils ont montré par leur propre service que, sans un Sacerdoce sacrementel, la vie de 

l’Église - et le cas des Églises protestantes est illustratif - est exposée aux déchirements. Effectivement, il y 

a un paradoxe qui se passe à la confluence entre les deux millénaires : pendant que l’on proclame 

l’aspiration vers l’union, les Églises et les dènomminations chrètiennes se divisent et se séparent entre elles 

et à leur intérieur, en dépit des engagements ou des conventions exprimés. 

 Il n’est pas facile d’être un grand serviteur de l’Orthodoxie, aprés un grand devancier. Le Patriarche 

digne d’un pieux souvenir, Justinian Marina, a laissè dans l’histoire de notre Église un nom couvert 

d’accomplissements incontestables : une Église bien organisée, aux structures solides, garanties par des lois 

et des règlements, aux écoles théologiques prestigieuses, à un monachisme retourné vers sa vocation 

authentique et traditionnelle, aux typographies et aux publications de haute qualité ; et - comme on le sait 



29 
 

tous - avec des prêtres bien orientés dans le contexte de la société contemporaine roumaine, ayant non 

seulement le sentiment de la sécurité et de la stabilité, mais aussi de la confiance absolue dans le présent et 

dans l’avenir. Il semblait que la mission du descendant aurait dú être de conservation et de continuation ; et, 

par celles-ci, il ètait bien súr difficile d’être grand. Aprés sa mort, le Patriarche Justinian semblait avoir 

laissé tout accompli, tout bien organisé ; tout comme il a organisé sa vie personnelle, avec une vieille 

sagesse roumaine, en partageant à l’avance ses biens, de la même maniére, lorsqu’il a senti qu’il 

s’approchait de la fin de sa vie, en dressant son testament dans le calme et en le laissant sur le bureau de sa 

chambre à coucher, il est parti à l’hôpital avec le pressentiment qu’il n’en reviendrait plus. 

 Afin d’être un grand serviteur de l’Église, à la suite d'un autre grand serviteur, un dirigeant de l’Église 

doit non seulement garder et continuer l’hèritage reçu, en s’en rèjouissant, mais aussi mettre lui-même le 

sceau de son intelligence et de son propre gènie dans la culture de la terre spirituelle qu’on lui a confiée, en 

dèvoilant des parties restèes dans l’ombre ; en découvrant, de plus, même de nouvelles valences et 

dimensions de l’activitè pastorale, culturelle et ecclèsiastique et en introduisant de nouvelles activitès, qui 

mettent en valeur, de la manière la plus èvidente, la force crèatrice, l’originalitè, l’inventivitè, l’imagination 

féconde et - avec et au-delà de tout cela - un grand et un bon cœur du nouveau dirigeant. Par ce dernier 

aspect, même quand on imite les autres, on est grand. En absence de cela, même lorsqu’on accomplit des 

actes extraordinaires, on peut rester petit. 

 Le Patriarche Iustin Moisescu - dès le moment de son élection - présentait déjà, aux yeux de tous les 

ecclèsiastiques et de tous nos fidéles, la garantie totale d’être douè de toutes ces qualitès et d’être dans 

l’avenir exactement comme tout le monde s’y attendait qu’il fút. Son èlection n’a pas eu d’alternative. Il 

ètait èlu avant d’avoir ètè èlu, gráce à ses qualitès. Sa formation thèologique, sa riche activitè œcumènique, 

sa sagesse et sa clairvoyance démontrées dans les plus difficiles moments de son ministère archiépiscopal 

l’ont imposè à l’attention de tous les fils de notre Église, surtout des membres du Saint Synode. Il devait 

imposer le sacerdoce exemplaire, qu’il a thèorisè, comme un service dont le corps entier de l’Église 

ancestrale puisse bénéficier: prêtres et fidèles aussi. 

 C’est à Iaşi qu’il a dèfini la maniére de laquelle il considèrait rèsoudre l’èternelle antithése d’entre les 

aspects divins et ceux de ce monde, qui empêchaient souvent les options de beaucoup de gens, en leur 

mutilant la vie. En programmant un èquilibre qu’il allait maintenir tout au long de sa vie, il s’est comparè à 

Antée - celui qui, dans la lutte avec Hercule, acquèrait de nouvelles forces chaque fois qu’il touchait la 

terre. C’est dans ce sens que l’on envisage ce qu’il avait promis dés son installation dans sa charge de 

patriarche: „Je garderez le contact avec le peuple!”. Le peuple est la terre lui donnant de la force. Et, par la 



30 
 

suite, afin de dissiper tout malentendu ou toute fausse interprétation, selon lesquels il aurait sacrifié le 

vertical à l’horizontal, comme un nouvel Augustin, il dèclarait: „Nous, les fidéles orthodoxes, dèsirons 

poursuivre le but d’être des citoyens des cieux, nous nous entendons avec Dieu, mais nous vivons et 

agissons dans ce monde, sur la terre. Ma façon de penser et ma future activité de hiérarque se dérouleront 

entre ces deux pôles: le ciel, Dieu, vers lequel je guiderai et je conduirai les fidèles, et la terre, où leur vie 

doit être contente”, tenait-il à ajouter. C’ètaient, bien súr, des mots clairs, de fermes convictions, une 

orientation programmatique, un paradigme de la double constitution et de la double aspiration exprimée par 

l’homme. C’est ainsi que le fidéle, le serviteur et le hièrarque Iustin a dèfini la relation avec le citoyen, 

relation dans laquelle il mettra, dans sa vie et de ses fidéles chrètiens, l’être de la même personne, en 

rèalisant la vie commune en èquilibre et en harmonie. Ainsi, il n’est pas ètonnant que ce soit de cette 

pèriode dèjà que date aussi sa premiére èlection, rèpètèe jusqu’en 1989 tous les quatre ans, du Métropolite 

de la Moldavie et de Suceava dans la Grande Assemblée Nationale (le 3.02.1957, dans la circonscription de 

Hárlău); et, en tant que Patriarche de l’Église Orthodoxe Roumaine, dans d’autres forums publics et 

civiques de la Roumanie.  

 Thèoricien de cette orientation vers le monde d’ici et, en même temps, vers celui de l’au-delà, 

thèoricien de l’amour pour la patrie et pour la paix, il s’est soumis, avec une rigueur spartiate, à ses propres 

convictions, à Iaşi, pendant 20 annèes, et il s’est retrouvè dans une course contre la montre sur, au moins, 

cinq pistes principales d'athlétisme en meme temps: sur celle pastorale, sur celle inter-orthodoxe, dans le 

cadre des conférences panorthodoxes et dans la préparation du Saint et Grand Synode, sur celle de 

restaurateur des monastères et des églises monuments historiques, sur celle de la lutte pour la paix dans le 

cadre de la Conférence Chrétienne pour la Paix et sur celle œcumènique, interconfessionnelle et 

interreligieuse, dans le cadre du Conseil Mondial des Églises et de la Conférence des Églises Européennes. 

Il a ètè l’un des architectes de la Confèrence Chrètienne pour la Paix et de la Confèrence des Églises 

Europèennes, en ètant, de même, l’architecte de l’entrèe de notre Église - en contribuant à l’entrèe de toutes 

les Églises Orthodoxes aussi - dans le Conseil Mondial des Églises, en 1961. 

 Pendant son patriarcat, on a initié aussi les grands dialogues avec les luthériens et les catholiques 

romains et on a continué ceux déjà commencés. On ne sait pas si, d’entre les dirigeants religieux de la fin 

du siécle passè, il y a qulqu’un qui puisse être comparè à celui-ci en ce qui concerne le nombre et 

l’importance des voyages à l’ètranger. En tant que Roumain, toujours èveillè et alerte, il a, incessamment, 

porté partout la renommée de notre Église et de notre pays. Notre implication, en première, dans des 

activités internationales et inter-chrètiennes a ètè rèalisèe avec du soin et ce qui est remarquable c’est que 



31 
 

ce grand hiérarque a réussi à èlaborer et à mettre en pratique ce qui s’imposait ; on ne peut pas ignorer ce 

service fructueux et exemplaire, à la fois pastoral et missionnaire, du Métropolite de la Moldavie et de 

Suceava, Iustin Moisescu. 

 Les aspects mentionnés ci-dessus ont eu pour but de montrer pourquoi c’est lui qui a ètè èlu le 

quatriéme patriarche de l’Église Orthodoxe Roumaine. Il s’est engagè sur cette voie dés le premier arista, 

c’est-à-dire dés le premier regard que le Patriarche Miron lui a jetè, lorsqu’il l’a prèfèrè à beaucoup 

d’autres - d’une maniére, en quelque sorte, prophètique - et il l’a dèsignè depuis cette èpoque-là, en le 

situant sur la trajectoire qui - en se conturant après celle du deuxième et du troisième patriarche - devait 

l’amener, au moment appropriè, exactement sur la colline du Patriarcat de Roumanie, en qualité de 

quatrième patriarche de notre Église, afin de continuer d’assurer la gloire du Patriarcat de Roumanie et pour 

qu’on inscrive, à côtè de son nom, dés cette èpoque-là, la caractérisation de patriarche du progrès en 

matière de qualité, de patriarche des relations multilatérales avec le monde chrétien et de notre ouverture 

vers le monde, de patriarche de la restauration de nos grands monuments de l’Église, en reprenant à 

Bucarest ses efforts faits à Iaşi, en Moldavie et en Bucovine.  

 Si on devait caractériser cette immense personnalité, une « véritable montagne de silence et de 

sagesse », comme le nommait le Père Constantin Noica, on pourrait le faire en utilisant un seul mot : la 

jeunesse. Grâce à cette jeunesse, il est aussi actuel aujourd’hui qu’il l’ètait il y a presque quatre dècennies, 

quand il tenait à montrer que, dans sa vision, « le continent qui tient aujourd’hui le monde entier sous 

tension est l’Europe. Destinès par leur gèographie et leur civilisation à une vie commune, en paix et avec 

des rapports de collaboration, les peuples de l’Europe vivent intensèment la grande tragèdie de leur 

séparation, les uns des autres », bien que le « rideau de fer ¬ aie disparu, il y a d’autres - de bambou ou 

même confessionnel - qui semblent l’avoir remplacè. Il est bien connu le fait que « l’Europe ne manque ni 

de biens matèriels, ni d’ènergies crèatrices dans tous les domaines de la vie humaine ¬. Donc, qu’est-ce qui 

manque à cette Europe pour qu’elle soit heureuse ? -  s’interrogeait le Mètropolite Iustin Moisescu, à la 

session de la Conférence des Églises Européennes, qui a eu lieu à El Escorial, Madrid (Espagne), du 29 

avril au 2 juin 1969, question à laquelle il avait répondu que ce qui lui manquait c’ètait « son unité 

spirituelle » ; à ce moment-là, à cause du fait que les pays orthodoxes se trouvaient dans ce qu’on a nommè 

le camp communiste et, à présent, parce que le postmodernisme et le post-communisme ont profondément 

affecté la dimension spirituelle de l’unitè europèenne, en s’ajoutant aux malheureuses consèquences du 

post-communisme. 



32 
 

       Le Patriarche Teoctist a ètè aussi une grande personnalitè de l’Église Orthodoxe Roumaine ; il a été au 

service de l’Église ancestrale de 1945 jusqu’en 2007, c’est-à-dire depuis l’installation du règime 

communiste en Roumanie jusqu’à sa chute en dècembre 1989. Dans la pèriode 1990-2007, il a ètè l’artisan 

de l’ouverture ecclèsiastique vers l’Europe, par la crèation de nouveaux évêchés pour les Roumains établis 

à l’ètranger, par la recrèation de nouveaux secteurs d’activitè philanthropique et par la rèintroduction de la 

Religion dans les ècoles publiques. Donc, durant la pèriode d’aprés la Rèvolution de dècembre 1989 et 

jusqu’à la rèintègration europèenne de la Roumanie, c’est lui qui a ètè à la tête de l’Orthodoxie Roumaine, 

une période assez difficile, si on tient compte des convulsions sociales qui ont caractérisé cette période.  

  Un simple regard sur l’activitè du Patriarche Teoctist nous donne la certitude du fait que l’on a affaire 

non seulement à un hiérarque qui est monté dans l'échelle hiérarchique dans ces années difficiles, mais 

aussi à un hiérarque qui a connu toutes les régions roumaines, avec les problèmes, les difficultés et les 

accomplissements spècifiques, en pleine crise mondiale, crèèe par l’aggravation des relations 

internationales et par l’accentuation de ce qu’on a appelè la guerre froide. Grâce à ces accomplissements, 

notre Église s’est inscrite parmi les promoteurs de l’œcumènisme et du rapprochement d’entre les Églises et 

les confessions chrétiennes ; il n’y a aucun doute que notre Église a apporté une contribution issue de la 

conscience que ce soutien de l’œcumènisme constituait une bonne occasion de rompre la sèparation crèèe 

par le « rideau de fer ¬ entre l’Est communiste, situè sous l’influence de Moscou, el la partie occidentale de 

l’Europe.  

  Voilà ce que le Patriarche Teoctist affirmait en ce qui concerne la conviction avec laquelle il a soutenu 

cette ouverture de notre Église non seulement dans la période du communisme, mais aussi dans la période 

des défis apparus après la chute de ce régime, dont on se souvient avec tristesse : « En ressentant avec 

douleur l’ètat de dissension au sein de la chrètientè, notre Église participe - à côtè d’autres Églises 

Orthodoxes - à toutes les démarches de rapprochement inter-chrétien, mais avec une fidélité totale envers 

les prèceptes de l’Église unie. Beaucoup d’entre vous connaissent la participation fructueuse de nos 

repésentants aux conférences préparatoires du Saint et Grand Synode (pan)orthodoxe, aux dialogues 

théologiques, dans le Conseil Mondial des Églises, à la Conférence des Églises Européennes et dans 

d’autres forums internationaux ». Puisque la pression des autorités religieuses a été grande, tous ces 

rèsultats peuvent être appelès de riches moissons d’un œcuménisme sous la croix - comme allait le nommer 

ce grand hièrarque de l’Église ancestrale. 

  Si le Patriarche Iustin s’imposait par sa tenue professorale, le Patriarche Teoctist s’est distingué 

par la chaleur de son áme. Il savait s’approcher et se faire des amis, à l’intèrieur de l’Orthodoxie et dans 



33 
 

tout le monde chrètien. Tout le monde l’a apprèciè et - par la faveur de ces qualités spirituelles - on a eu 

une belle impression sur l’Orthodoxie roumaine. En fait, comme on allait le souligner à l’occasion de la 

troisiéme Assemblèe Œcumènique Europèenne (de septembre 2007), cette apprèciation avait une influence 

sur le clergè aussi. Pour cette raison, on peut dire que l’héritage qu’il nous a laissé est lié à ce service. En 

l’apprèciant, les reprèsentants des autres Églises et dènomminations n’ont fait d’autre que de reconsidèrer 

le rôle de ce service dans l’accomplissement des desiderata œcumèniques d’aujourd’hui.  

 On peut ainsi affirmer que les deux grands Patriarches de l’Église Orthodoxe Roumaine, Iustin et 

Teoctist, restent des repéres d’une activitè missionnaire, d’un service saint sur le tarrain si troublè de notre 

Orthodoxie roumaine et d’une Europe de plus en plus divisèe et sècularisée. On a besoin que leur modèle 

de ministère soit continué par les futures générations de hiérarques et de prêtres, de théologiens et de 

simples fidéles, qui dèsirent affirmer les valeurs d’une Orthodoxie vivante et dynamique. 

 Il est plus qu’èvident le fait que l’homme d’aujourd’hui est bouleversè par une crise tragique de 

l’identitè religieuse. Le relativisme moral, les paradigmes nihilistes et athèes, le pluralisme religieux sont 

des rèalitès qui dèfinissent l’ordre social quotidien. On propose de nouvelles alternatives, des substituts 

religieux, des pseudo-religiositès dans le contexte de l’athèisme, alimentès surtout par les aspects 

spectaculaires et le mysticisme des religions orientales. Or, dans ce contexte, ne pas perdre la conscience 

d’un service authentique et responsable est plus que nécessaire, les deux Patriarches étant paradigmatiques 

de ce point de vue.  

 Le christianisme n’est pas en concurrence avec d’autres religions, le christianisme est en concurrence 

avec le dépassement des orgueils caractéristiques à chaque Église et il est en concurrence avec le 

postmodernisme qui annule, effectivement, sa prèsence dans l’espace public. Dans le contexte de cette 

manière de repenser la religion - dans la perspective postmoderne sur la culture, le social et la religion - on 

acclame la dèconstruction de la thèologie, ècrite d’une maniére typiquement derridienne, qui consiste à 

dévaloriser le langage religieux et - implicitement - les préceptes doctrinaires. Le programme du 

postmodernisme de reconfigurer le christianisme du nouveau paradigme social super-technologisé se 

déroule dans trois directions principales : la dévalorisation des dogmes, la désinstitutionnalisation de 

l’Église et la privatisation de la religion ou son dèplacement de l’espace public dans celui privé. Dans cet 

ordre d'idèes, l’Orthodoxie est l’expression historique vivante de la fidèlitè ininterrompue, non dèformèe et 

intacte à la vérité et à la plénitude « de la foi transmise aux saints une fois pour toutes » (Jude I, 3), à la 

vraie foi des Saints Apôtres, des Saints Péres de l’Église et des saints synodes œcumèniques ou universels.  



34 
 

 L’Orthodoxie garde - précisément grâce à sa fidélité dans la foi - une jeunesse et une actualité 

permanente. Et l’Église Orthodoxe Roumaine - en tant que partie intègrante et responsable de l’Orthodoxie 

universelle - a dècidè de se joindre à l’effort commun de reconstruction de l’unitè chrètienne, au nom de 

l’amour que Notre Rèdempteur Jèsus-Christ, le Fils de Dieu incarné, nous appelle en permanence à le vivre 

dans notre vie : « A ceci tous connaîtront que vous êtes mes disciples, si vous avez de l'amour les uns pour 

les autres » (Jean 13, 35). 

 Pour beaucoup d’orthodoxes, l’un des problémes principaux du Conseil Mondial des Églises est la perte 

de l’horizon de l’unitè, de la dimension ècclèsiologique dans la dèmarche œcumènique. Dans ce sens, on se 

rèfére souvent à une « èpoque d’or ¬ de l’œcumènisme, dés ses dèbuts, quand l’unitè de l’Église et sa 

reconstruction par l’intermèdiaire du dialogue thèologique responsable et profond se trouvaient au centre de 

la préoccupation du Conseil. La dillution de cette préoccupation est accompagnée aussi de la diminution de 

l’intèrêt de beaucoup d’orthodoxes pour l’activitè œcumènique. ® part cela, la relativisation des principes 

de la morale chrétienne par certaines Églises membres du  Conseil Mondial des Églises crée les prémisses 

d’une critique de plus en plus accentuèe des Églises Orthodoxes en ce qui concerne d’autres partenaires 

œcumèniques, trop libèraux dans leur perception des fondements moraux que les Églises ont la mission de 

défendre et de promouvoir.  

  Les dèfis que l’on se propose de dèpasser ne sont ni peu nombreux, ni bien conturès : la sécularisation, 

qui implique, inclusivement, la négation de la présence et de l’œuvre de Dieu dans le monde et dans la vie 

de la personne, est l’un des plus grands dèfis face auquel toutes les Églises sont appelèes à travailler 

ensemble afin d’avouer Dieu comme ètant important dans la sociètè d’aujourd’hui. La redècouverte de 

l’ethos missionnaire constitue un autre dèfi majeur pour les Églises chrètiennes. L’un des promoteurs 

importants de l’œcumènisme, le Pére Prof. Ion Bria, proposait le concept de « Liturgie après la Liturgie », 

comme un essai de reformuler certaines nouvelles orientations et perspectives missionnaires et pastorales 

pour les Églises, dans le contexte actuel. 

  C’est dans cette perspective des valeurs èternelles que doivent être traitès - avec toute la responsabilité - 

les problémes d’ordre social et mondial aussi ! Qu’on ne sèpare jamais l’action sociale de la priére 

constante, ni la connaissance scientifique de la communion des cœurs, ainsi que ni le don de la libertè de la 

nècessitè d’une solidaritè fraternelle, ni l’affirmation de l’identitè propre de la recherche de l’unitè de la foi 

rèdemptrice. Cet appel nous est adressè par l’Évangile du Christ et par l’Église de Ses saints. 

 Une chose est certaine : à savoir, le fait que le Saint et Grand Synode de l’ Église Orthodoxe doit ouvrir 

la voie de l’Église dans le troisième millénaire par une affirmation impressionnante de sa conscience 



35 
 

synodale. L’Orthodoxie vivra la rèalitè du Synode dans son propre corps. L’unitè de l’Orthodoxie est, dans 

les conditions actuelles, la seule source de puissance et d’espèrance pour le Patriarcat œcumènique et pour 

la dèfense de l’identitè authentique des peuples orthodoxes dans le pluralisme de l’Europe unie. La 

prèparation de l’Église pour ce grand synode - qui aura lieu en 2016 - promet un renouvellement constant et 

crédible de l’unitè et du tèmoignage orthodoxe dans le monde moderne. 

 Ces idèes ont fait l’objet du service sacerdotal et de l’activitè des deux Patriarches de la Roumanie, 

Iustin et Teoctist, qui ont inscrit leurs noms dans le livre de l’histoire du peuple roumain et de l’Église 

ancestrale, dans une èpoque pleine de controverses, d’athèisme et de beaucoup d’indiffèrence de quelques-

uns en ce qui concerne les valeurs fondamentales de la religion chrétienne et, spécialement, de 

l’Orthodoxie. ® mesure que les annèes passeront, leurs faits, leurs mots et leurs exemples se décanteront 

davantage dans la clepsydre de l’histoire.  

 

 

BIBLIOGRAPHIE SÉLECTIVE 

 

I. IZVOARE 

1. Scripturistice 

Biblia sau Sfânta Scriptura, tipărită sub îndrumarea şi sub purtarea de grijă a Preafericitului Părinte 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, cu aprobarea Sfântului Sinod, Editura Institutului Biblic 

şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1990; 

Biblia sau Sfânta Scriptură, ediţie jubiliară a Sfántului Sinod, versiune diortosită după Septuaginta, 

redactată şi adnotată de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul Clujului, Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2001; 

Noul Testament, versiune revizuită, redactată şi comentată de Bartolomeu Valeriu Anania, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1993. 

2. Cultice 

Triodul, Editura Institului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1986. 

Liturghier, Editura Institului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2012. 
 



36 
 

3. Arhivă 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 5/1961; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 5/1964; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 12/1964; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 12/1965; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 145/1968; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 169/1969; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 170/1969; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 148/1970; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 162/1971; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 183/1971; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 205/1971; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 145/1972; 

Arhivele Centrului eparhial Iaşi, fondul Cancelariei, dosar nr. 4/1973. 

 

II.  DICŢIONARE 

Enciclopedia Ortodoxiei româneşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, Bucureşti, 2010. 

Păcurariu, Pr. prof. dr. Mircea, Dicţionarul teologilor români, Editura Univers Enciclopedic, Bucureşti, 

1996. 

III. CĂRŢI 

Andruţos, Hristu, Simbolica, traducere de Patriarhul Iustin, Editura Anastasia, Bucureşt, 2003; 

Antonie, Mitropolitul Ardealului, Ca toţi să fie una, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1979; 

Bădescu, Prof. univ. dr. Ilie, Cuvânt înainte  la lucrarea: Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, 

Conştiinţa vie a slujirii preoţeşti, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucureştilor, Bucureşti, 2005; 

Bădiliţă, Cristian, Integrala Iustin Moisescu, în „Convorbiri literare”, nr. 11/2003; 

Bănescu, Vasile, Teoctist, un Patriarh de cursă lungă, texte selectate şi îngrijite de Vasile Bănescu, 

Editura Lumea credinţei, Bucureşti, 2007; 

Bel, Pr. conf. dr. Valer, Biserica şi lumea în perspectiva misionară, în volumul omagial „Grai 

maramureşan şi mărturie ortodoxă”, închinat P.S. Sale Iustinian Chira, Editura Episcopiei Maramureşului, 

Baia-Mare, 2001; 



37 
 

Bel, Pr. prof. dr. Valer, Misiune, parohie, pastoraţie. Coordonate pentru o strategie misionară, Editura 

Renaşterea, Cluj Napoca, 2006; 

Bria, Diac. asist. Ioan, Teologia ortodoxă română contemporană, în „Ortodoxia románească”, 

coordonator Înaltpreasfinţitul Mitropolit Nicolae Corneanu, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1992; 

Bria, Diac. asist. Ioan, Litughia după Liturghie. O tipologie a misiunii apostolice şi a mărturiei creştine 

azi, Editura Athena, Bucureşti, 1996; 

Bria, Diac. asist. Ioan, Ortodoxia în Europa. Locul spiritualităţii române, Editura Mitropoliei Moldovei şi 

Bucovinei, Iaşi, 1995; 

Bria, Diac. asist. Ioan, Destinul Ortodoxiei, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Románe, Bucureşti, 1989; 

Buchiu, Pr. prof. dr. Ștefan, Ortodoxie și secularizare, Editura Libra, București, 1999; 

Caputo, John D. şi Vattino, Gianni, După moartea lui Dumnezeu, traducere din limba engleză de Cristian 

Cercel, Editura Curtea Veche, Bucureşti, 2008. 

Cismaş, Pr. Iacob, Preotul-misionar în contextual lumii contemporane, Editura Renaşterea, Cluj Napoca, 

2010; 

Crainic, Nichifor, Zile albe, zile negre. Memorii, vol. I, ediție îngrijită de Nedic Lemnaru, Casa Editorială 

Gándirea, București, 1991; 

Clement, Pr. dr. Olivier, Puterea credinţei. Studii de spiritualitate, traducere de Alexandrina Andronescu, 

Daniela Ciascai, Editura Pandora, Tárgovişte, 1999; 

Colotelo, Pr. dr. Dumitru, Pastoraţia în contemporaneitate, Editura Vasiliana ’98, Iaşi, 2009; 

Coman, Pr. prof. Ioan G., Frumuseţile iubirii de oameni în spiritualitatea patristică, Editura Mitropoliei 

Banatului, Timişoara, 1988; 

Crăciun, Victor, Preafericitul Teoctist, Patriarhul Românilor de pretutindeni. Mărturii, cuvântări, 

predici, pilde, volum aniversar prilejuit de împlinirea várstei de 90 de ani, Liga Culturală pentru Unitatea 

Románilor de Pretutindeni. Fundaţia Euximus, Bucureşti, 2005; 

David, Diac. Petru I., Preafericitul Teoctist Patriarhul României, un exemplu de misionar patriot şi 

slujitor chibzuit în cele ale ecumenismului. Smerit omagiu la 80 de ani de viaţă, în volumul omagial 

„Autocefalie, Patriarhie, slujire sfántă. Momente aniversare în Biserica Ortodoxă Románă, 1995”, Editura 

Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995; 

David, Prof. univ. dr. Petre I., Ecumenismul, factor de stabilitate în lumea de astăzi, Editura Gnosis, 

Bucureşti, 1998; 

Derrida, Jaques, Credinţă şi cunoaştere. Veacul şi iertarea, traducere de Emilian Cioc, Editura Paralela 

45, Piteşti, 2004; 



38 
 

Diaconescu, Prof. dr. Mihail, Cuvânt părintesc şi pastoral în scrierile Preafericitului Părinte Patriarh 

Teoctist, în volumul „Autocefalie, Patriarhie, slujire sfántă. Momente aniversare în Biserica Ortodoxă 

Románă. 1995”, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995; 

Evdochimov, Paul, L’Orthodoxie, Editure Delachaux et Niestle, Neuchatel, 1965; 

Evdochimov, Paul, Prezenţa Duhului Sfânt în tradiţia ortodoxă, traducere de Pr. Dr. Vasile Răducă, 

Editura Anastasia, Bucureşti, 1995; 

Florovsky, G., L’Eglise sa nature et sa tache,  în vol. I: „L’Eglise universelle dans le dessein de Dieu”, 

Neuchatel-Paris, 1949; 

Franckl, Viktor E., Omul în căutarea sensului vieţii, traducere de Sibian Guranda, Editura Maeteorpress, 

Bucureşti, 2010; 

Heilbroner, Robert L., Filozofii lucrurilor pământeşti. Vieţile, epocile şi doctrinele marilor economişti, 

traducere din limba engleză de Marin Stanciu, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005; 

Holban, Ioan, Cărturarul, în  „Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006; 

Irineu, Arhiepiscopul Craiovei şi Mitropolitul Olteniei, Sfânta Liturghie. Locul şi ambientul unirii tainice 

a oamenilor cu Dumnezeu în nesfârşita dragoste divină, aici şi în veşnicie, în volumul „Vocaţie, slujire, 

jertfelnicie. Cinstire şi recunoştinţă Părintelui prof. dr. Nicolae D. Necula la împlinirea várstei de 70 de 

ani”, volum publicat cu binecuvántarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 

Române, coord. Pr. prof. dr. Viorel Sava, Pr. lect. dr. Lucian Petroaia, Editura Basilica a Patriarhiei 

Románe, Bucureşti, 2014; 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Biserica Ortodoxă Română în lumea creştină contemporană, în 

volumul „Douăzeci de ani din viaţa Bisericii Ortodoxe Románe”, Bucureşti, 1968; 

Omagiu jubiliar Preafericitului Părinte Patriarh Teoctist la aniversarea a 85 de ani de viaţă şi a 50 de 

ani de arhierie. Cuvântări, mesaje, scrisori, consemnări de presă, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2000; 

Patriarhul Iustin, Discursuri ecumenice, cu un Cuvânt înainte de Antonie, Mitropolitul Ardealului, 

Episcopiei Argeşului şi Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2004; 

Patriarhul Iustin, Dosoftei Mitropolitul şi alte scrieri, Editura Episcopiei Argeşului şi 

Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2003; 

Patriarhul Iustin, Ierarhia bisericească în epoca Apostolică, Episcopiei Argeşului şi 

Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2004; 

Patriarhul Iustin, Evagrie din Pont, Prefaţă şi Studiu introductive de Pr. prof. univ. dr. Ştefan Alexe, 

Episcopiei Argeşului şi Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2003; 

Patriarhul Iustin, Sfânta Scriptură şi interpretarea ei în opera Sfântului Ioan Hrisostom, Episcopiei 

Argeşului şi Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2003; 



39 
 

Patriarhul Iustin, Ierarhia bisericească în epoca apostolică, Episcopiei Argeşului şi 

Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2004; 

Patriarhul Iustin, „Pentru pacea a toată lumea...” Omilii arhiereşti la Naşterea şi Învierea Domnului, 

Prefaţă de Nicolae Corneanu, Mitropolitul Banatului, Editura Anastasia, Bucureşti, 2004; 

Patriarhul Iustin, Activitatea Sfântului Apostol Pavel în Atena, Episcopiei Argeşului şi 

Muscelului/Anastasia, Bucureşti, 2002; 

Lăcustă, Ioan, Ani, viaţă, slujire creştină. Din mărturisirile bibliografice ale Preafericitului Patriarh 

Teoctist, în volumul „Biserica în misiune. Patriarhia románă la ceas aniversar. 120 de ani de Autocefalie 

(1885-2005), 80 de ani de Patriarhat (1925-2005)”, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2005; 

Lossky, Vladimiri, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, traducere Pr. Vasile Răducă, Editura 

Anastasia, Bucureşti, 1993; 

Moldovan, Pr. prof. dr. Ilie, Ortodoxia misionară Ŕ stâlp de lumină în lumea contemporană, Editura 

Mitropolia Olteniei, Craiova, 2010; 

Moraru Alexandru, Ierarhii Bisericii Ortodoxe Române. 2005. Bibliografii  selective, Editura Renaşterea, 

Alba Iulia, 2005; 

Moraru Alexandru, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, volumele I şi II, Alba-Iulia, 2005; 

Munteanu, George, Patriarhul Teoctist, slujitor contemporan al credinţei străbune, din volumul 

„Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfántă...”, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Románe, Bucureşti, 1995; 

Nechita, Pr. dr. Vasile, Misiunea Bisericii, ieri şi astăzi, Editura Libertatea, Panciova (Serbia), 2003; 

Nechita, Pr. prof. univ. dr. Vasile, Misiunea Bisericii în lumina lui Hristos, Editura Vasiliana ’98, Iași, 

2007; 

Nechita, Pr. conf. univ. dr. Vasile, Buchiu, Pr. conf. dr. Stefan, Stănescu, Pr. Emilian, (coord. Pr. prof. 

univ. dr. Dumitru Popescu), Apostolatul creştin şi social al Bisericii Ortodoxe Române 1925-2005, 

Editura Vasiliana ’98 Iaşi, 2005; 

Nechita, Pr. prof. dr. Vasile, Reînnoirea şi revigorarea slujirii Bisericii Ortodoxe. Mărturii ale 

evanghelicilor care s-au convertit la ortodoxie, în volumul „Vocaţie, slujire, jertfelnicie. Cinstire şi 

recunoştinţă Părintelui prof. dr. Nicolae D. Necula la împlinirea várstei de 70 de ani”, volum publicat cu 

binecuvántarea Preafericitului Părinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, coord. Pr. prof. dr. 

Viorel Sava, Pr. lect. dr. Lucian Petroaia, Editura Basilica a Patriarhiei Románe, Bucureşti, 2014; 

Necula, Pr. lect. Nicolae, Omagiu Preafericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, 

la împlinirea vârstei de 90 de ani şi la aniversarea a 55 de ani de arhipăstorie în volumul „Biserica în 

misiune. Patriarhia Románă la ceas aniversar. 120 de ani de Autocefalie (1885-2005), 80 de ani de 



40 
 

Patriarhat (1925-2005)”, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2005; 

Necula, Pr. lect. Nicolae, Laudatio, cu prilejul conferirii titlului de „Doctor honoris causa” Preafericitului 

Părinte Patriarh Teoctist al Bisericii Ortodoxe Románe de către Universitatea „Dunărea de Jos” din 

Galaţi, la 12 octombrie 2000, în Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Románe, Pe treptele slujirii 

creştine, vol. XI, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, 2001; 

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Studii de teologie liturgică, Editura Paranesis, Bucureşti, 2014; 

Nissiotis, Nikos A., L’Eglise et la societe dans la Théologie orthodoxe gréque, în vol. I: „L’Etnique 

sociale chretienne dans un monde en transformation” Editura Labor et Fides, Geneve,1966; 

Păcurariu, Pr. prof. dr. Mircea, Patriarhul tuturor românilor, în volumul „Autocefalie, Patriarhie, slujire 

sfántă. Momente aniversare în Biserica Ortodoxă Románă 1995”, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 

al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995; 

Păiuşan, Cristina, Ciuceanu, Radu, Biserica Ortodoxă Română sub regimul comunist, vol. I:  1945-1958, 

Editura Institutului Naţional pentru Studiul Totalitarismului, Bucureşti, 2001; 

Pârvu, Pr. Constantin, Organizarea şi dezvoltarea Bisericii Ortodoxe Române în spiritul autonomiei şi 

autocefaliei în volumul „Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfántă...”, Editura Institutului Biblic şi de Misiune 

al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995. 

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Misiologie ortodoxă, vol. I, Editura Pamfilius, Iaşi, 2002; 

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Paradigme conceptuale moderniste şi postmoderniste şi impactul lor 

asupra teologiei şi misiunii bisericii în „Simpozionul Modernitate, postmodernitate, religie. Constanţa, 

2005”, Editura Vasiliana `98, Iaşi, 2005; 

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Teologia fundamentală și misionară. Ecumenism, Editura Performantica, 

Iași, 2006; 

Plămădeală, Dr. Antonie, Biserica slujitoare, Editura Arhidiecezană Sibiu, 1986; 

Plămădeală, Dr. Antonie, Dilemele stării de despărţire şi perspectivele ecumenismului, în lucrarea „Ca 

toţi să fie una”, Editura Institutului Biblic, Bucureşti, 1979; 

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Hristos, Biserică, Societate, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Románe, București, 1998; 

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Misiunea Bisericii într-o lume secularizată, Editura Sfintei Arhiepiscopii 

a Bucureştilor, Bucureşti, 2004; 

Popovici, Sf. Iustin, Omul şi Dumnezeul-Om. Abisurile şi culmile filosofiei, Editura Sofia, Bucureşti, 

2010. 

Radu, Pr. prof. dr. Dumitru, Învăţătura ortodoxă despre Dumnezeu, în vol. „Îndrumări misionare”, 

Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1986; 



41 
 

Râpeanu, Dr. Elis, Preafericitul Părinte Patriarh Teoctist. O viaţă închinată lui Dumnezeu, Bisericii şi 

Ţării, Editura Printeuro, Ploieşti, 2005; 

Rorty, Richard, Vattino, Gianni, Viitorul religiei. Soliditate, caritate, ironie, sub îngrijirea lui Santiago 

Zabala, traducere din limba italiană de Ştefania Mincu, Editura Paralela 45, Piteşti, 2008; 

Schmemann, Pr. Alexander, Biserică, lume, misiune, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2006; 

Schooyans, Michael, La derive totalitaire du liberalism, Edition Universitaires, Paris, 1991; 

Silvestri, Artur, Al cincilea Patriarh: Preafericitul Teoctist în câteva „gânduri”, cuvântări şi documente, 

documentar iniţiat, îngrijit şi oránduit de Artur Silvestri, Editura Intermundus, Bucureşti, 2007; 

Slujire sfântă Preafericitul Părinte Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române. Zece ani de la alegere 

şi întronizare, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1996; 

Stan, Dr. George, Preafericitul Părinte Teoctist Patriarhul României, Editura Institutului Biblic şi de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 2005; 

Stăniloae, Pr. prof. dr. Dumitru, Reflexii despre spiritualitatea poporului român, Editura Scrisul 

românesc, Craiova, 1992; 

Teoctist, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, În slujba Ortodoxiei româneşti, a năzuinţelor de unitate 

naţională şi de afirmare a culturii române. Mitropolitul Iacob Putneanul (1719-1778), Mănăstirea 

Neamţ, 1978; 

Teoctist, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pe treptele slujirii creștine, Vol.I, Editura Moldovei și 

Sucevei, Mănăstirea Neamț, 1980; 

Teoctist, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pe treptele slujirii creştine, vol. II, Editura Mitropoliei 

Moldovei şi Sucevei, Mănăstirea Neamţ, 1980; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Slujind altarul străbun, vol. I, Editura Institutului Biblic 

şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1992; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. III, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. IV, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1996; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. V, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1996.; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. VI, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1992; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. VII, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1997; 



42 
 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. VIII, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1998; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. IX, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii ortodoxe Románe, Bucureşti, 1999; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. X, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2001. 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. XI, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2001; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. XII, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2002; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. XIII, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2003; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. XIV, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2004; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Pe treptele slujirii creştine, vol. XV, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2005; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Conştiinţa vie a slujirii preoţeşti, Editura Sfintei 

Arhiepiscopii a Bucureştilor, Bucureşti, 2005; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Umblaţi neîncetat în Adevăr, Editura Arhiepiscopiei 

Bucureştilor, Bucureşti, 2004; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Tinerii Ŕ tinereţea Bisericii, Editura Institutului Biblic şi 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 2003; 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Fii ai credinței, nu ai îndoielii, Editura Sfintei 

Arhiepiscopii a Bucureștilor, București, 2006; 

Slujire sfântă. Preafericitul Părinte Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române. Zece ani de la 

alegere şi întronizare, volum omagial, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Románe, Bucureşti, 1996; 

Tia, Arhimandrit Teofil, Reîncreștinarea Europei. Teologia religiei în pastorala și misiologia occidentală 

contemporană, Editura Reîntregirea, Alba-Iulia, 2013; 

Tillard, Jean M., L`Eglise d` Eglises. Le ecclésiologie de comunion, Les Editions du Cerf, Paris, 1981. 

Verzan, Pr. dr. Sabin, Preafericitul Părinte Teoctist, Repere bio-bibliografice,  în volumul „Autocefalie, 

Patriarhie, slujire sfántă. Momente aniversare în Biserica Ortodoxă Románă 1995”, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Románe, Bucureşti, 1995; 



43 
 

Vicovan, Pr. Ion, Mitropolitul Teoctist al Moldovei (1977-1986, locţiitor până în 1990). Aspecte ale 

activităţii pastoral-misionare şi culturale în volumul „Urme în eternitate, Mitropolitul Teoctist al 

Moldovei şi Sucevei”, Editura Doxologia, Iaşi, 2010; 

IV. ARTICOLE, STUDII, CRONICI BISERICEŞTI 

Adrian, Arhiepiscop emerit, Frânturi de inimă la comemorarea a douăzeci de ani de la trecerea la cele 

veşnice a Patriarhului Iustin Moisescu,  în numărul omagial „Un stálp puternic în vremuri de furtună” al 

revistei „Teologie şi Viaţă” nr. 1-6/2006. 

Afanassieff, Nicolas, „Le Monde” dans l’Ecriture Sainte, în „Irenikon” tomul XLII (1969). 

Alexe, Pr. prof. Ştefan, Adunarea Generală a Conferinţei Bisericilor Europene, Nzborg VII, Engeberg, 

Elveţia, 16-23 septembrie 1974, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 9-12/1974. 

Alexe, Pr. prof. Ştefan, Adunarea pancreştină pentru pace de la Praga, în „Mitropolia Moldovei şi 

Sucevei”, nr. 5-6/1961. 

Alexe, Pr. prof. Ştefan, Conferinţa mondială „Biserică şi societate”, Geneva,  12-26 iulie 1966, în 

„Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 9-10/1966. 

Alexe, Pr. prof. Ştefan, Sosirea Prezidiului şi Comitetului Consultativ al Conferinţei Bisericilor 

Europene, Bucureşti, 5-10 martie 1967, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 5-6/1967. 

Bănăţeanu, Arhid. I., Mihăiţă, Nicolae, Vizita efectuată în Statele Unite ale Americii şi în Canada de 

către Preafericitul Patriarh Iustin în fruntea unei delegaţii sinodale a Bisericii Ortodoxe Române, în 

„Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 5-6/1979. 

Bria, Pr. prof. Ion, În memoriam: Patriarhul Iustin al Bisericii Ortodoxe Române, în „Biserica Ortodoxă 

Románă”, nr. 7-8/1986. 

Bursuc, Ionuţ,  Pasul către veşnicie. Trecerea la cele veşnice a Preafericitului Părinte Teoctist, Patriarh 

al Bisericii Ortodoxe Române, 30 iulie 2007, în „Teologie şi Viaţă”, nr. 7-12/2007. 

Buzdugan, Preot Constantin, Vizita delegaţiei Bisericii Ortodoxe Române la Patriarhia Ecumenică, în 

„Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 11-12/1974. 

Chiţescu, Prof. Nicolae, A patra Adunare Generală a Consiliului Ecumenic al Bisericilor, în „Biserica 

Ortodoxă Románă”, nr. 7-8/1968. 

Chiţescu, Prof. Nicolae, Conferinţa de la Montreal a Comisiei pentru Credinţă şi Constituţie, în 

„Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 11-12/1963. 

Chiţescu, Prof. Nicolae, Ecumenism şi unitate creştină în concepţia Preafericitului Patriarh Dr. Iustin 

Moisescu, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 3-5/1980. 

Chiţescu, Prof. Nicolae, Note şi impresii de la Conferinţa Panortodoxă de la Rodos, în „Biserica 

Ortodoxă Románă”, nr. 9-10/1961. 



44 
 

Chiţescu, Prof. Nicolae, Prezenţa şi contribuţia Preafericitului Patriarh Iustin în dialogul general 

ecumenic, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 3-4/1985. 

Chiţescu, Prof. Nicolae, Prezenţa şi contribuţia Preafericitului Patriarh Iustin în dialogul general 

ecumenic, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 3-4/1985. 

Coman, Pr. prof. Ioan G., Conferinţa Bisericilor Europene la El Escorial Madrid, Spania, 28 IV Ŕ 2 V 

1969, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 5-6/1969. 

Costin, Arhim. Vasile şi Bănăţeanu, Protodiacon Ioan, Vizita frăţească făcută de Preafericitul Patriarh 

Iustin Sanctităţii Sale Dimitrios I Patriarhul Constantinopolului, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr.  5-

6/1978. 

Cuvântare rostită de Preafericitul Părinte Pariarh Iustin la festivitatea deschiderii oficiale a cursurilor 

Institului Teologic Universitar din Bucureşti pentru anul academic 1979-1980, în „Studii teologice”, nr. 

5-10/1979. 

Cuvântarea Înaltpreasfinţitului Daniel, Mitropolitul Moldovei şi Bucovinei, locţiitor de Patriarh al 

Bisericii Ortodoxe Române la slujba de înmormântare a pururi pomenitului Patriarh al României, 

Teoctist, în „Ortodoxia”, nr. 3/2007. 

Cuvântarea Înaltpreasfinţitului Iustin la instalarea ca mitrpolit al Moldovei şi Sucevei, în „Biserica 

Ortodoxă Románă”, nr. 1-2/1957. 

Cuvântarea Înaltpreasfinţitului Mitropolit Iustin al Ardealului la solemnitatea deshiderii noului an şcolar 

1956-1957 la Institutul Teologic de grad universitar din Sibiu, în „Mitropolia Ardealului”, nr. 1-2/1956. 

Cuvântarea Peasfinţitului Iustin după hirotonirea întru arhiereu, în „Biserica Ortodoxă Románă”, 3-

4/1956. 

Cuvântarea Preacuviosului Iconom Stravofor Iustin Moisescu în faţa Colegiului Electoral Bisericesc 

după alegerea sa ca mitropolit al Ardealului, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 3-4/1956. 

Damaschin, Episcopul Sloboziei și Călărașilor, Evocare, în „Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006. 

Daniel, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei şi locţiitor de Patriarh al Bisericii Ortodoxe Románe, 

Părintele Patriarh Teoctist Ŕ vrednic arhipăstor dăruit lui Hristos şi Bisericii sale, cuvânt rostit în 

Catedrala Patriarhală din Bucureşti, în ziua de vineri, 3 august 2007, la slujba de înmormântare a 

Preafericitului Patriarh Teoctist, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 7-8/2007. 

Daniel, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei, Ideal și criză în Mișcarea ecumenică. Ecumenism spiritual și 

ecumenism secularizat. Comunicare făcută cu ocazia acordării premiului „Emmanuel Heufelder”, 30 mai 

1998, Mănăstirea Nicderaltaich, Germania, în „Candela Moldovei”, nr. 11-12/1998. 

Daniel, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei, Un deceniu de priveghere în fruntea Bisericii. Preafericitul 

Părinte Teoctist la 10 ani de patriarhat, în „Teologie şi Viaţă”, nr. 7-12/1996. 



45 
 

Daniel, Mitropolitul Moldovei și Bucovinei, Un stâlp puternic în vremuri de furtună, în numărul omagial 

„Un stálp puternic în vremuri de furtună” din revista „Teologie şi Viaţă” nr. 1-6, 2006. 

David, Diac. Petre I., Preafericitul Patriarh Iustin, distinsă personalitate în cadrul Mişcării Ecumenice 

contemporane, în „Glasul Bisericii”, nr. 3-4/1985. 

David, Diac. Petre I., Preocupări ecumeniste ale profesorilor din învăţământul superior teologic, în 

„Ortodoxia”, nr. 4/1981. 

Dragomir, Silviu, Contribuţii privitoare la relaţiile Bisericii româneşti cu Rusia în veacul al XVII-lea, în 

„Analele Academiei Románe”. Memoriile secţiunii istorice, seria II, tomul 34, 1912. 

Dură, Pr. asis. dr. Nicolae V., Comunităţile ortodoxe de peste hotare, o preocupare permanentă a 

Bisericii Ortodoxe Române, în revista Studii Teologice, nr. 1/1986. 

Galeriu, Pr. prof. Constantin, Concepţia ecumenică a Preafericitului Patriarh Iustin, în „Mitropolia 

Olteniei”, nr. 3-6/1980. 

Galeriu, Pr. prof. Constantin, Din activitatea Preafericitului Patriarh Iustin ca reprezentant al Bisericii 

Ortodoxe Române peste hotare, în „Glasul Bisericii”, nr. 6/1977. 

Hriţcu, Arhim. Adrian, Sesiunea anuală a Comitetului Central al Consiliului Ecumenic al Bisericilor, 

Geneva, 22-29 august 1973, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 9-10/1973. 

Ică, Pr. prof. dr. Ioan I., Dreifaltgkeit und Mission, în „Studia Universitatis”, Babeş Bolyai-Teologie 

ortodoxă, nr. 1-2/1997. 

Ioan, Episcopul Oradei, Iustin Moisescu, ierarhul cărturar și milostiv, în „Teologie și Viață”, nr. 1-

6/2006. 

Isopescu, Pr. Dumitru, Concepţia despre pace în lucrarea Preafericitului Patriarh Iustin, în „Mitropolia 

Moldovei şi Sucevei”, nr. 3-5/1980. 

Istrati, Asist. drd. Ioan Valentin, Biserica primară în opera teologică a Patriarhului Iustin Moisescu, în  

„Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006. 

Iustin, Mitropolitul Ardealului, Cuvântare rostită în ziua de 18 martie 1956, la catedrala mitropolitană 

din Sibiu, la solemnitatea înscăunării sale ca Mitropolit al Ardealului, în „Biserica Ortodoxă Románă”, 

nr. 3-4/1956. 

Iustin, Mitropolitul Ardealului, Cuvântarea I.P.S. Mitropolit Iustin al Ardealului la alegerea sa ca 

Mitropolit al Moldovei şi Sucevei, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 1-2/1957.  

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pastorală de Sfintele Paşti 1957, în „Mitropolia Moldovei şi 

Sucevei”, nr. 3-4/1957. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pastorală la Naşterea Domnului 1958, în „Mitropolia Moldovei 

şi Sucevei”, nr. 11-12/1958. 



46 
 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvânt la şedinţa plenară a Comitetului Naţional pentru 

apărarea păcii, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 3-4/1958. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântare rostită în ziua de 9 februarie 1958, în catedrala 

mitropolitană din Iaşi, cu prilejul înmânării de către Preasfinţitul Episcop Vasile Samaha a ordinului 

„Sfinţii Apostoli Petru şi Pavel”, acordat de Preafericitul Alexandru al III-lea, patriarhul Alexandriei şi 

al Întregului Orient, în „Mitropolia  

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pastorală la Naşterea Domnului 1959, în „Mitropolia Moldovei 

şi Sucevei”, nr. 9-12/1959. 

Moldovei şi Sucevei”, nr. 1-2/1958. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Pastorală la Naşterea Domnului 1960, în „Mitropolia Moldovei 

şi Sucevei”, nr. 9-12/1960. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Biblioteca Părinţilor şi Scriitorilor bisericeşti, în „Mitropolia 

Moldovei şi Sucevei”, nr. 1-2/1960. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântarea Înaltpreasfinţitului Iustin, Mitropolitul Moldovei şi 

Sucevei, la şedinţa plenară a Comitetului Naţional pentru apărarea Păcii din Republica Populară 

Română (luni, 9 aprilie 1962), în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 3-4/1962. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântarea Înaltpreasfinţitului Mitropolit Iustin la instalarea 

Preasfinţitului Episcop Partenie Ciopron al Romanului şi Huşilor, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, 

nr. 3-4/1962. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, „Pentru pacea a toată lumea, pentru bunăstarea sfintelor lui 

Dumnezeu biserici şi pentru întrunirea tuturor, Domnului să ne rugăm!”, în „Mitropolia Moldovei şi 

Sucevei”, nr. 1-2/1963. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, A doua Conferinţă Panortodoxă de la Rodos, în „Mitropolia 

Moldovei şi Sucevei”, nr. 11-12/1963. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântare la cea de-a treia Adunare a Conferinţei Creştine 

pentru Pace (Praga, 1968), în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 3-4/1968. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântarea rostită cu prilejul festivităţii de aniversare a 20 de 

ani de patriarhat ai Patriarhului Iustinian, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 6/1968. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, În slujba pentru aproapele, în „Almanahul Parohiei Ortodoxe 

Románe din Viena”, 1971. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântare rostită cu prilejul vizitei în Biserica Naţională 

Luterană din Danemarca în 1971, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 9-10/1971. 



47 
 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântarea I.P.S. Mitropolit Iustin al Moldovei şi Sucevei la 

hirotonia întru arhiereu a Prea Cuviosului Arhim. Andrian Hriţcu, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 1-

2/1974. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântarea de la Plenara Comitetului Naţional Pentru 

apărarea Păcii, (Bucureşti, 27 februarie 1976), în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 1-2/1976.  

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Punte de înţelegere şi prietenie, în „Almanahul Capelei 

Ortodoxe Române din Baden-Baden”, 1976. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Alegerea, înmânarea decretului prezidenţial de recunoaştere şi 

întronizare a Preafericitului Părinte Dr. Iustin Moisescu, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 7-8/1977. 

Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Cuvântarea Preafericitului Părinte Iustin la alegerea sa ca 

patriarh al Bisericii Ortodoxe Române, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 7-8/1977. 

Iustin, Mitropolitul Moldovei şi Sucevei, Cuvântare la instalarea ca Patriarh, în „Biserica Ortodoxă 

Románă”, nr. 7-8/1977. 

Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Cuvântarea Preafericitului Părinte Patriarh Justin la 

Consfătuirea cadrelor didactice din şcolile teologice ale Bisericii Ortodoxe Române, din 12-13 

septembrie 1983, în „Studii Teologice”, nr. 7-8/1983. 

Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Precuvântare, la „Almanahul Parohiei Ortodoxe din 

Viena”, nr. 23/1984. 

Laurenţiu, Mitropolitul Ardealului, La două decenii de la trecerea la Domnul a Mitropolitului Iustin 

Moisescu, în „Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006. 

Luchian, Pr. Catalin, Activitatea Mitropolitului Iustin ca reprezentant al Bisericii Ortodoxe Române în 

relaţiile ecumenice, în „Teologie şi Viaţă”, număr omagial, Un stálp puternic în vremuri de furtună, Iustin 

Moisescu Mitropolitul Moldovei şi Sucevei (1957-1977). In memoriam al revistei „Teologie şi Viaţă”, nr. 

1-6/2006. 

Marcu, Pr. prof. Grigorie, Preafericirea sa, Dr. Iustin Moisescu, Patriarh teolog, în „Mitropolia 

Moldovei şi Sucevei”, nr. 3-5/1980. 

Mihăiţă, Arhimandrit Nifon Nicolae, Itinerar ecumenic al Preafericitului Patriarh Iustin, în „Mitropolia 

Olteniei”, nr. 3-6/1980. 

Moisescu, Prof. Iustin, Biserica Ortodoxă Română în lupta pentru apărarea păcii, în „Studii Teologice”, 

nr. 7-8/1953. 

Moisescu, Prof. Iustin, Temeiurile lucrării Bisericii pentru apărarea păcii, în „Studii Teologice”, nr. 3-

4/1953. 



48 
 

Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Hristos în şcoală. Împliniri şi eşecuri în predarea Religiei în şcoli. 

Consfătuirea cu preoţii şi profesorii de Religie care a avut loc la Durău, iulie 2002, în „Teologie şi Viaţă”, 

nr. 9-12/2002. 

Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Slujirea misionară a Bisericii noastre. De la unitatea naţională la 

reintegrarea europeană, partea I, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 9-12/2004. 

Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Tinereţea spirituală a Mitropolitului Iustin Moisescu, în numărul omagial 

„Un stálp puternic în vremuri de furtună” al revistei „Teologie şi Viaţă” nr. 1-6/2006. 

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Omagiu Preafericitului Părinte Teoctist, în „Studii Teologice”, 

nr.1/2005. 

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Omagiu Preafericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe 

Române, la împlinirea vârstei de 90 de ani și la aniversarea a 55 de ani de arhipăstorire, în „Studii 

Teologice”, nr.1/2005. 

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Preafericitul Părinte Patriarh Teoctist. Omagiu la 20 de ani de 

patriarhat, în „Studii Teologice”, nr. 4/2006. 

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Slujirea preoţească în concepţia şi trăirea Preafericitului Părinte 

Patriarh Teoctist, în „Vestitorul Ortodoxiei”, nr. 128/1955. 

Nestor, Înaltpreasfinţitul, Arhiepiscop şi Mitropolit, Preafericitul Patriarh Iustin, binevestitor şi apărător 

al păcii, în „Mitropolia Olteniei”, nr. 3-6/1980. 

Nicolae, Mitropolitul Banatului, Exemplu vrednic de urmat, în „Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006. 

Plămădeală, Dr. Antonie, Episcop-vicar patriarhal, Participarea unei delegaţii a Bisericii Ortodoxe 

Române la întrunirea ecumenică dintre Conferinţa Bisericilor Europene şi Consiliul Conferinţelor 

Episcopale Romano-catolice din Europa la Chantilly-Franţa, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 5-

6/1978. 

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Vizita Papei Ioan Paul al II-lea în România, în revista „Ortodoxia”, nr. 1-

2/1999. 

Porcescu, Pr. Scarlat, Vizita Preafericitului Nicolae VI, Patriarh al Alexandriei, în Mitropolia Moldovei şi 

Sucevei, în „Mitropolia Moldovei şi Sucevei”, nr. 9-12/1971. 

Radu, Pr. prof. Dumitru, Preafericitul Patriarh Iustin în Teologia românească, în „Biserica Ortodoxă 

Románă”, nr. 3-4/1980. 

Radu, Pr. prof. Dumitru, Preafericitul Părinte Teoctist noul Patriarh al Bisericii Ortodoxe Române, în 

„Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 11-12/1986. 

Radu, Pr. prof. Dumitru, Privire de ansamblu asupra Conferinţelor interconfesionale din România, în 

„Studii Teologice”, nr. 5-10/1979. 



49 
 

Răducă, Pr. prof. dr. Vasile, Preoţie, misiune şi învăţământ teologic în gândirea Preafericitului Părinte 

Patriarh Teoctist, în „Studii Teologice”, nr. 4/2006. 

Redacția, Din Grădina Maicii Domnului în Cetatea eternă. Vizita Preafericitului Părinte Patriarh 

Teoctist la Vatican şi în Italia, 7-14 octombrie 2002, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 10-12/2002. 

Redacția, Personalitatea Patriarhului Teoctist în lumina unor mărturii de suflet, în „Biserica Ortodoxă 

Románă”, nr. 7-8/2007. 

Redacția, Vizita Preafericitului Părinte Patriarh Teoctist la Vatican, în „Teologie şi Viaţă”, nr. 9-

12/2002. 

Soare, Pr. Dumitru, Contribuţia Preafericitului Patriarh Iustin la dezvoltarea relaţiilor ecumenice ale 

Bisericii Ortodoxe Române, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 3-4/1980. 

Spiridon, Diac. Costin, Participarea unei delegaţii a Bisericii Ortodoxe Române conduse de Preafericitul 

Părinte Teoctist la cea de-a 1700 aniversare a Bisericii Armene. Etchmiadzin, 20-23 septembrie 2001, în 

„Biserica Ortodoxă Románă”, 7-12/2001. 

Şerbănescu, Pr. Niculae I., Biserica Ortodoxă Română şi Mişcarea ecumenică, în „Ortodoxia”, nr. 1-

2/1962. 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Biserica şi cultura, comunicare prezentată cu ocazia 

decernării titlului de Doctor honoris causa de către Universitatea Bucureşti (26 octombrie 1995), în 

„Almanahul bisericesc”, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucureştilor, Bucureşti, 1996. 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Evaluarea vizitei Papei Ioan Paul al II-lea în România, 

în „Ortodoxia”, nr. 1-2/1999. 

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Sensurile permanente ale preoţiei, în „Almanah 

bisericesc”, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucureştilor, Bucureşti, 1997. 

Vasilescu, Prof. Gheorghe, Preafericitul Părinte Patriarh Teoctist la 20 de ani de Patriarhat, în „Biserica 

Ortodoxă Románă”, nr. 7-12/2006. 

Vasiliu, Lector univ. dr. Cezar, Contactele dintre Biserica Romano-catolică şi Biserica Ortodoxă între 

anii 1966-1981, în „Glasul Bisericii”, nr. 1-3/1982. 

Vasiliu, Prof. Gheorghe, Patriarhul Iustin Moisescu, în „Biserica Ortodoxă Románă”, nr. 7-12/2006. 

Vizitiu, Pr. lect. dr. Mihai, Demnitate, sensibilitate și bunătate, ascunse sub o privire suverană și pătrunzătoare, 

în „Teologie și Viață”, nr. 1-6/2006. 

 


