L’Université ,,Ovidius” Constanta

La Faculté de Théologie Orthodoxe ,,Sfantul Apostol Andrei”

Le ministére du prétre et I’activité missionnaire dans la pensée et
I’écrit des patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Arapasu

-résumé de la thése de doctorat-

Conseiller scientifique:

Pr. Prof. PhD. Vasile NECHITA

Candidat au doctorat:

Pr. Stefan Oprea

Constanta

2014






Table des matiéres

INtroduction ........... o 5
Chapitre I
Le sacerdoce et la mission dans ’Eglise Orthodoxe Roumaine et dans le contexte du monde
(W0 1172111 010) o211 1 T RPN 17
1. Le role de la mission et du ministére dans la consolidation de I’Eglise de Christ ......... 17
2. L’Eglise Orthodoxe Roumaine et le monde dans le contexte de la sécularisation ........ 31
3. Le ministére du prétre dans I’Eglise Orthodoxe Roumaine .....................cooveeeeein, 43
Chapitre 11
1. L’activité du Patriarche Iustin MOISESCU .....ocviiniiiiiiiiiiiiieiiiiiieiiiiiiiiiiiiniiiiieeenecen 62
1.1. La personnalité du Patriarche Tustin MOISESCU .........oeiiiiiiiiiiiiiiii i, 62
1.2. Le sacerdoce dans la vision du Patriarche Tustin Moisescu ..............cooeoieviniinnnn 74
1.3. L activité éditoriale du Patriarche Tustin MoOiS€SCU .........ooeiiviiiiiiiiiiiiiiiiiianann. 88
1.4. L’activité pastorale-missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu ......................... 101

2. La conception sur la paix vue comme responsabilité missionnaire et oecuménique dans

les travaux de 1'église du Patriarche Tustin MoiSeSCU ......ccevvuiiniiieiiniiieiininerenrcecnnen 115
2.1. L’Eglise Orthodoxe et la paix dumonde ..................oeeiuueiiieeiieeiiieeeieeee, 118
2.2. L’Eglise Orthodoxe Roumaine et 1a paiX ...................oeeeeiiineeeiereeeiiieeeeiinnnnn, 122

2.3. Le Patriarche lustin, pilier de force de I’appui a la paix aux Congres, Conférences et
rencontres nationales et internationales ...............c.oooiiiiiiiiiiii i 125

2.4. La paix vue comme mission et travail cecuménique dans les Pastorales et les mots d’
apprentissage du Patriarche Tustin Mo1SESCU ........c.oviiiiiiiiiii i, 131

3. Les relations interorthodoxes avec les Eglises anciennes orientales pendant la mission

pastorale du Patriarche Iustin MOISeSCU ..c.vvviviiiiiiiiniiiiniiineiiinioirereintesnessnmeissnscnes 136
R BN 1ot 101 1<) 1 b 136
3.2. Les relations interorthodoxes avec les Eglises anciennes orientales ....................... 138



3.3. Le Patriarche Iustin, pont de liaison entre les orthodoxes roumains dans le pays et a
0 33 148

4. Les contacts cecuméniques entre I’Eglise Orthodoxe Roumaine et I’Eglise Romano-
Catholique, I’Eglise des Anciens Catholiques et ’Eglise Anglicane pendant le temps du

Patriarche Tustin MOiSeSCU .....ciiviiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii it e et ee e e 152
4.1. Les contacts cecuméniques avec I’Eglise Romano-Catholique .............................. 152
4.2. Les contacts cecuméniques avec 1’Eglise des Anciens Catholiques .........................156
4.3. Les contacts cecuméniques avec I’Eglise Anglicane ...............c...ooveeiueeeiiueeeiinn, 157

5. Le profil cccuménique de I’Eglise Orthodoxe Roumaine dans la vision et I’activité
missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu .....cccvveiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiecienen 160

5.1 ASPECES ZENETAUX . ..ettttt ettt ettt et e 160

5.2. Le Patriarche Iustin Moisescu, personnalité marquante dans le Conseil (Ecuménique des

ELISES ..o, 165
5.3. Le Patriarche Iustin Moisescu et de la Conférence des Eglises européennes.............. 172
5.4. Relations du Patriarche Iustin avec les autres religions. ..., 178

5.5. Le Patriarche Iustin Moisescu entre ,, cecuménisme romantique” et approfondissement de

la communion entre BEIISES .........cowuneie e, 180

Chapitre I11

1. L’activité pastorale-missionnaire du Patriarche Teoctist Arapasu .......ccccoceeninnnnnn. 195
1.1. La personnalité du Patriarche Teoctist Arapasu ...........coviiiiiiniiiiiiiiiniineanne 197

1.2. Le ministere liturgique et homélique, point essentiel dans 1’activit¢é du Patriarche

ST T3 ] PP 207
1.3. Le Patriarche Teoctist, missionnaire d’exception et patriote .............c.ccoevuevuennen..e 217
1.4. Les points essentiels de I’écriture du Patriarche Teoctist ..............coovviiiiiiin..n. 225

2. Le Patriarche Teoctist et sa mission de réinsertion de l'Eglise ancestral dans la société
roumaine et dans le monde aprés 1990 ........coiuiiiiiiiiniiiiiiiieiiiniiiiereentcsnessensssensones 236

2.1. L’éducation théologique et I’enseignement de la religion dans 1’école — facteurs de la
consolidation de L’Eglise et de la sauvegarde de I"unité de 1a foi ..............ccccoeevueeiun..... 236

2.2. La canonisation de certains saints roumains, protecteurs de la foi ancestrale —

4



responsabilité missionnaire du Patriarche Teoctist ...........cc.ooviiiiiiiiiiii e, 250
2.3. Le Patriarche Teoctist, célébrant et pere spirituel des roumains orthodoxes de partout ...257

2.4. L’Activité sociale-philanthropique de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, intérét constant du

Patriarche TEOCHIST . .....ouut it 268
3. L’activité cecuménique du Patriarche Teoctist Arapasu .....cccevvevieiiiiiieiiiiieiieeinennn 280
3.1. L’Eglise Orthodoxe Roumaine et I’Europe dans la vision du Patriarche Teoctist ........ 280

3.2. L’Orthodoxie roumaine et 1’ouverture cecuménique dans la pensée et le ministére du
Patriarche Teoctist pendant la période cCOMMUNISEE .........c.ovvviiiiiiiiiiiii i eaieeeenan, 284

4. Les rapports de I’Eglise Orthodoxe Roumaine avec les autres KEglises Orthodoxes
pendant le temps du Patriarche Teoctist Arapasu ....ccoveviiiiiiniiiiiiiiiiiieiieiieieciecnene 304

4.1. Le Patriarche Teoctist — partisan du dialogue et de 1’unité panorthodoxe .................. 304

4.2. Les rapports de ’Eglise Orthodoxe Roumaine pendant le temps du Patriarche Teoctist
avec le Patriarcat (Ecuménique et avec les Patriarcats apostoliques .............cooovvviiiiiiinn. 317

4.3. Les rapports avec les autres Eglises OrthodoXes ..............coeeeeeeiieeeiiieiiiiiiiinnnn326

5. L’Eglise Orthodoxe Roumaine et le dialogue avec I’Eglise Romano-Catholique pendant

la mission pastorale du Patriarche TeoctiSt Arapasu ......cccceveviiiiiiiiiiieiiiiiieiieiieiinen 331

Chapitre IV

Le dialogue avec les autres Eglises chrétiennes et avec les autres religions du monde

pendant le Patriarche Teoctist Arapasul co.ccovevieiieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieriecieecieiennan 351
1. Le dialogue avec les Anciennes Eglises Orientales ou non chalcédoniennes ............... 351
2. Le dialogue avec I’Eglise Anglicane et les Eglises protestantes .............................. 355
3. Les rapports avec les autres religions dumonde ..o 362
Chapitre V
Les patriarches lIustin Moisescu et Teoctist Ardapasu — des célébrants éclairés et
MISSIONNAITES SAZES +oouviiniineiiniiiiieiiniiteeiatiteestsstsssssstsstsssssssssssessssssssssssossssses 365
@1 110 L1 11 1 PO 383
Bibliographie ....ccciiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii ittt rs et st e e s senaes 398
N 11Tt 421



Mots-Clés

Sacerdoce, mission, ministere, secularisation, oecuménisme, orthodoxie, catholicisme,
protestantisme, neo-protestantisme, synode, pan-orthodoxe, diaspora, anglicanisme, hiérarque,
vieux-catholiques, conseil, conférence, communion, liturgique, foi, prosélytisme, mondialisation,
autocephaly, chanoines, social, philanthropie, communisme, athéisme, apostolique, religion,

personnalité, paix, dialogue, unité, confession, théologie, patriarcat.



Introduction

L’expérience de trente années de mission pastorale dans trois paroisses — différentes sous
I’aspect du fond humain et des besoins spirituels — et sous le conseil de quelques hiérarques
desquels trois sont devenus Primats de 1’Eglise Orthodoxe Roumaine (évidemment sous des
régimes politiques différents) m’a encouragé suffisamment que j’ai pris la décision de
systématiser quelques aspects du ministére du prétre et de 1’activité missionnaire de notre Eglise
pendant I’époque du régime de triste mémoire et de I’époque entre la fin des millénaires.

Dans I’ouvrage ci-présent je vais crayonner les plus importants aspects regardant le
ministére du prétre et ’activité missionnaire des patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Ardpasu,
ceux qui ont conduit la destinée de I’Eglise Orthodoxe Roumaine 2 la fin du deuxiéme millénaire
et le début du troisieme.

Avant procéder au fond proprement-dit de la these, j’ai considéré nécessaire de mettre en
évidence le sacerdoce, la mission et I’Eglise dans le contexte du monde contemporain. C’est bien
connu que pendant le régime communiste, ’activité de I’Eglise a souffert de nombreuses
restrictions, étant réduite dans la plupart des fois seulement au culte célébré dans I’église; cette
chose a isolé I’Eglise comme dans une gedle et a diminué sa capacité de confesser la foi avec du
courage et d’une manicre libre. Dans ce contexte de désorientation de ’homme moderne, la
célébration de I’Eglise se trouve dans la méme situation; bien que I’Eglise puisse intervenir pour
tirer au clair et mettre en vigueur 1’étre humain, elle se confronte avec d’autres difficultés et
défis insoupg¢onnés, en nous assurant de la vérité que le Sauveur Jésus-Christ est Celui qui
interpénétre I’humanité et la leve a I’état d’une pleine communion avec Dieu, comme Lui-méme
mentionne:,, Je prie afin que tous soient un, comme toi, Pere, tu es en moi, et comme je suis en
toi, afin qu'eux aussi soient un en nous ......” (Jean 17-21)

L’ouvrage ci-présent propose une incursion dans I’histoire tumultueuse de I’Eglise
Orthodoxe Roumaine a la fin du deuxieme millénaire et le début du troisieme, histoire pendant
laquelle I’ Evangile et le Calice se sont toujours trouvés sur le sanctuaire de I’Eglise; cela veut
dire que les paroles évangéliques du Christ et Lui-méme présent eucharistique avec Son Corps et

Sang, par la transformation du pain et du vin apres I’invocation du Saint-Esprit par I’évéque ou

7



le prétre canonique ordonné. Cette permanente Pentecote— comme 1’appelait Pére Dumitru
Staniloae — est le témoignage — par une vivante et éternelle Tradition — de la présence et du
travail sauvant de Dieu, par Christ dans le Saint-Esprit, pour I’humanité entiere appelée a la
communion avec la Trinité Toute-Sainte, le fondement de I’existence de tout ce qui existe. La
vie de communion avec Dieu est possible par la grice communiée par les Saints Mysteres,
célébrant dans I’Eglise du Christ depuis la Pentecote, depuis le moment dans lequel — selon les
paroles de V1. Lossky — ,,Le Saint-Esprit fait communier aux hypostases humaines dans 1’Eglise
,Le Saint-Esprit fait communier aux hypostases humaines dans 1’Eglise la plénitude de Dieu
dans une maniere unique, <personnelle>, possédée par chaque homme comme personne créée
selon I’image de Dieu et a sa ressemblance” vers la déification. Grace a cet aspect, les Chrétiens
sont appelés pour étre témoins et confesseurs sur toutes les choses de 1’histoire du salut des
hommes.” La crise actuelle de I’humanité est spirituelle, de désordre moral, les valeurs morales
sont consciemment ignorées, en nous rendant a nous nous rappeler de ce que disait Le Saint
Apdtre Paul: ,,Car nous n'avons pas a lutter contre la chair et le sang, mais contre les
dominations, contre les autorités, contre les princes de ce monde de ténebres, contre les esprits
méchants dans les lieux célestes.” (Ephésiens 6, 12) Les problémes du monde sont aussi nos
problémes personnels. L’homme contemporain veut la liberté absolue, considérée comme le
plaisir sans limites, ce qui ne se point met en rapport avec le Christ et I’Eglise.

La liberté et la joie sont des dons du Dieu. Le Saint Paul montrait aux Chrétiens de son
époque: ,, Freres, vous avez été appelés a la liberté ... C'est pour la liberté que Christ nous a
affranchis. Demeurez donc fermes” (Galates 5, 1-13), en étant sir que ,, la grace et la paix vous
soient données de la part de Dieu notre Pére et du Seigneur Jésus Christ!” (II Corinthiens 13, 18).
La joie spirituelle de la vie est le fruit du Saint-Esprit. Le plaisir ne doit pas étre cherché au
niveau des sens qui conduisent a la souffrance. C’est le Christ Lui-méme qui nous offre la liberté
et la joie spirituelle. L’existence des lois et des normes humaines ne peut pas créer le Saint-
Esprit, mais c’est seulement I’Esprit non- créé du Dieu qui travaille en nous.

La source de la morale chrétienne est la foi et la considération du Dieu duquel I’homme
recoit la grace qui le dirige pour éviter ,, tout ce qui n'est pas le produit d'une conviction” vers le
péché (Romains 14, 23). La foi a une importance essentielle pour tout engagement moral.
D’autre part, l'idéologie du développement économique — ayant comme seul but I’argent — est

celle qui a conduit au développement d’un manque de respect pour les valeurs morales — un vrai



immoralisme sauvage — qui fait réunir les hommes seulement au niveau de I’activité économique
intéressée, ce qui n’est pas qu’'une décadence morale effrayante de ’homme. Les valeurs
économiques se sont superposées aux valeurs de la morale Chrétienne; ainsi, on peut parler sur
une sécularisation de la morale. A la base du processus de sécularisation il ya trois éléments:
I’isolation de la Divinité dans la transcendance, 1’autonomie de la création et de la raison
humaine et la domination du monde par ’homme.

Par le Saint-Esprit, Dieu a créé le monde et — toujours par le Saint-Esprit, commencant de
la Pentecote — 11 le recrée dans le Christ et I’Eglise. Contre toute tentative sécularisée, les Saintes
Ecritures déclarent fermement que la présence créatrice et providente de Dieu dans ’univers.
Au-dela de la diversité déconcertée du phénomene religieux contemporain, manifestée dans
nombreuses organisations plus ou moins structurées, il y a des religions universelles
institutionnalisées, profondément hiérarchisées avec un role tres actif dans la société civile
contemporaine.

En considérant les choses de cette maniére, on comprend que la réponse de 1’Eglise et de
ses célébrants aux provocations contemporaines quand on offre des solutions et de réponses
chrétiennes aux problémes aves lesquels I’humanité se confronte aujourd'hui. Tout comme la
possibilité d’approfondir la pensée claire et biblique dans un monde plein d’honnéteté politique,
d’ambiguités ethniques insinuées, d’humanismes théologiques sécularisées et d’acceptations
défectueuses des idéologies populistes, en les opposant aux normes supérieurs du Christianisme
biblique.

L’Eglise joue un role trés important dans la réduction des conséquences négatives de la
sécularisation. En augmentant la foi, ’Eglise assure la stabilité sociale, le sentiment de sécurité
de la population et ,,elle mobilise les gens dans leur effort de surmonter certaines difficultés
¢conomiques”.

Tant plus que dans I’Orthodoxie le culte - le role duquel dans la cristallisation de la
personnalité humaine est reconnue a l'unanimité — est ’expression de la philanthropie, de
I’amour de Dieu envers nous, les hommes et I’amour du prochain. Ainsi, ce n’est pas du tout par
hasard que les Eglises Chrétiennes en Roumanie se donnent de la peine pour aider les enfants
sans familles et les 4gés sans abri, tout comme les communautés avec des problemes financiers et

spirituels.



Notre Eglise — qui aujourd’hui a une grande responsabilité pour la renaissance morale et
spirituelle de la société roumaine — est consciente de sa grande responsabilité dans son activité de
modeler les hommes avec la grace de Dieu; une fois qu’ils se manifestent comme des fideles —
ayant ,,I'Esprit de Dieu” (I Corinthiens 7, 40) — ils doivent étre sauvés de 1'esclavage des passions
et pénétrés par I’esprit de la sainte oblation et de I’amour du prochain.

L’Eglise doit offrir I’espace de cette communion a ’homme d’aujourd’hui, qui, pour
beaucoup de raisons, souffre de solitude et cherche une communion réelle et sincere, mais il est
capable de s’opposer aux tentations de 1’égoisme et de 1’individualisme. On appelle le prétre
pour accomplir sa vocation de rétablir la communion entre les hommes, ayant dans le milieu de
cette communion le Saint Autel de I’Eglise et le Calice duquel le Christ ressuscité nourrit tous.
La participation de tous les fidéles a la vie liturgique de 1I’Eglise doit rester la régle d’or de la
pastoration. Il n’existe point technique pastorale qui puisse remplacer la force d’attraction et de
cohésion de la parole prononcée — manifestée premierement par la Divine Liturgie, les Saints
Mysteres, le culte de I’Eglise en général — a laquelle on ajoute évidemment le ministere
philanthropique Chrétienne, cela veut dire la récupération du frere et la présence active envers
ceux qui se trouvent en difficulté.

La mission de notre Eglise est de transformer les labeurs ascétiques-vertus divin-humains
en méthodes de vie du people; de construire de ces vertus I’ame et la vie du people. Dans cet
aspect consiste le salut de 1'ame des tentations du monde et de tous les mouvements et les
organisations athées qui font du mal a I’ame et tuent le péché. On doit opposer a ,,I’athéisme”
cultivé et a I’anthropophagie d’or de la civilisation contemporaine des personnalités croyantes
en Dieu, qui, avec la douceur de 1’agneau, vaincront les passions fortes des loups et — avec
I’innocence des pigeons — délivreront I’ame du people des plaies produites par la civilisation et la
politique.

L’ancienneté d’environ deux mille ans de notre Christianisme roumain, annoncé par le
Saint Apotre André — ,le premier appelé”- et le fondement, a la fin du troisieme siecle, du
premier centre d’organisation et d’administration de I’Eglise chrétienne de Tomis (Constanta)
ainsi que la foi dans la croyance orthodoxe — parfois arrivant jusqu’au martyrage — de nos
ancétres, sont comme un tres chere et saint héritage. Les nombreux actes de charités faits par le

peuple roumain et son Eglise Orthodoxe, dans tout I’ Orient chrétien, au cours des siecles, toutes

10



ces choses nous disent que I’Eglise Orthodoxe Roumaine — par ses hiérarches et notamment par
ses précurseurs — a remplit son réle missionaire, ceccuménique et du ministére du peuple.

Dans le travail ci-présent je vais essayer de rendre un hommage modeste aux deux grands
Patriarches de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, Tustin Moisescu et Teoctist Ardpasu, qui — pendant
les périodes de turbulence, sous l'oppression d’un régime totalitaire communiste — ont réussit a
donner éclat a I’Orthodoxie roumaine et la positionner dans une place de grande honneur dans le
monde panorthodoxe.

Bien que les douleurs causées a notre Eglise par les hérétiques, les deux Patriarches Iustin
et Teoctist ont la fait résister par leur amour et sagesse — comme une vraie forteresse construite
sur le rocher — a tous les attaques, en prouvant étre une Eglise vivante; elle n’est pas été heureuse
de survivre dans une maniére quelconque. C’est pour cette raison-1a qu’elle a eu de grands
résultants qui 1’ont montré —parmi les autres Eglises Orthodoxes - comme une Eglise vivante et
laborieuse dont ont parlé de grandes personnalités religieuses et civiles de tout le monde, qui ont
eu I’opportunité de nous partager la richesse de la spiritualité de I’Orthodoxie roumaine.

Ce qui est incroyable est le fait que les restrictions causées par la persécution du régime
communiste ont déterminé I’Eglise Orthodoxe Roumaine a trouver la force d’arriver au point ou
elle peut affirmer que cette ouverture cecuménique, pleine d’espoir et de confiance que le réve
d’unité chrétienne puisse devenir réalité! Sans aucun doute, on doit y voir le travail de Dieu qui
ne peut pas €tre empéché par aucun obstacle historique, n’importe combien de diabolique qu’il
soit. Dans le nouveau contexte du monde actuel — qui a la tendance a passer de l'esthétique a
l'inesthétique — un réexamen de la mission et du ministere de I’Eglise Orthodoxe Roumaine doit
mettre l'accent sur le fait que la mission de I’Eglise est celle de lutter pour rendre libre le monde
de l'esclavage des forces irrationnelles qui mutilent et rendent mauvais ’ame de 1’homme; et
¢lever I’ame vers des valeurs supérieures comme le bien, la vérité et la beauté, de la méme facon
qu’elle a toujours fait...

Dans cette nouvelle étape la mission et le ministere de notre Eglise doit €tre le point
culminant de la vérité que la beauté de la sainteté et du ministeére dans I’esprit de I’Evangile de

Christ va sauver le monde du mal des péchés postmodernes.

11



Chapitre 1
Le sacerdoce et la mission dans I’Eglise Orthodoxe Roumaine et dans le contexte du monde

contemporaine

Le premier chapitre est dédi€ au rdle de la mission et du ministere dans le renforcement
de I'Eglise en général et aussi de la mission et du ministére que I’Eglise Orthodoxe Roumaine

effectue dans le contexte de la sécurisation.

Dans 1’oikonomia du salut, la vocation missionnaire constitue une des structures
essentielles de I’Eglise. Ebed-Jahveh — d’Isaie — était destiné d’étre la lumiére des nations, cela
veut dire qu’il meéne cette lumicre jusqu'aux bords de la terre ; le fait est confirmé dans le
Nouveau Testament par Bonne Siméon, qui identifie en Jésus-Christ La Lumiere vers la
découverte des nations. Et Jésus-Christ envoie les Saints Apotres ,,enseigner toutes les nations”
en les disant: ,,Allez, faites de toutes les nations des disciples, les baptisant au nom du Pere, du
Fils et du Saint Esprit” (Matthieu 28, 19). Et le Saint Evangéliste Luc mentionne que
I’annoncement de la bonne nouvelle de 1’Evangile commengait de Jérusalem et continue
jusqu’aux bords du monde. A son tour, le Saint Apdtre Paul connait que ,,la foi vient de ce qu'on
entend” (Romains 10, 17); la prononciation de la parole étant le devoir essentiel de tous les
prédicateurs. Les faits des Apotres montrent 1’histoire de la réalisation de ce devoir d’aprés le
modele de Jésus-Christ.

L’Eglise a toujours considéré sa vocation missionnaire comme une extension de la
mission de I’apotre; tout comme la mission de 1’apotre a été donnée par Jésus-Christ méme, cela
veut dire un envoi a Son nom, de la méme maniere toute mission est accomplie avec le pouvoir
recu de Lui. Les textes théologiques et liturgiques de 1’Eglise ont retenu — dans une maniére
absolument spéciale — cet aspect essentiel de la mission des Apodtres: le ministere de la parole.

Le caractére missionnaire est si constructif pour I’Eglise que celle-ci ne puisse pas étre
séparée par la mission. L’esprit de la Théologie missionnaire et I’entendement des
responsabilités missionnaires de 1’Eglise — dans I’interprétation orthodoxe — s’appuient sur les
bases ecclésiologiques, cela veut dire que la mission est authentique et efficace seulement par le
travail des Saints Mysteres rendus par le sacerdoce apostolique ; et par d’autres éléments qui

appartiennent  la structure de ’Eglise.

12



Ce caractere ecclésiologique de la mission montre que le ministére de la Parole n’est pas
suffisant s’il est séparé de 1’administration des Saints Mysteres. Car ¢’est seulement 1’acceptation
de la parole complétée par la réception des Mysteres que le chrétien est effectivement admis dans
la communion de 1’Eglise. L’acte extérieur de 1’ouie — accomplit par ’acte intérieur de la foi — et
finit par la participation organique a la grace des Saints Mysteres, rend les gens qui regoivent
I’Evangelie des membres a part entiere du Corps mystérieux du Christ. Par conséquence, la
mission ne put pas étre réduite seulement a prononcer la Parole, parce que la Parole et les Saints
Mystéres représentent les deux moyens inséparables par lesquels I’Eglise transmet la grace du
salut.

La sécularisation pose des nouveaux problemes théologiques et pastoraux a I’Eglise. Quel
est le role de la foi et quelle est la mission de 1’Eglise dans le monde contemporain sécularisé et
comment peut I’Eglise accomplir sa mission ? Ces formes doivent prendre la forme du
Christianisme pour se rendre utile et efficace dans les conditions de la sécularisation ? Ce sont de
questions essentielles auxquelles on cherche la réponse.

Mais la sécularisation a causé aussi tant de problémes a 1’Eglise. L’adaptation a la
nouvelle situation n’a pas été facile et le processus est encore en déroulement. L'affrontement
entre ancien et nouveau a créé la crise et a déterminé 1’écriture d’une assez riche littérature. Tous
qui parlent de la sécularisation, par la force des choses, parleront aussi de la crise ; on a trouvé la
solution de la crise dans I’intérieur de 1’Eglise: la vite transformation de I’Eglise dans une Eglise
célébrante, missionnaire.

La mission de 1’Eglise Orthodoxe Chrétienne n’est pas de s’isoler de la société ou de se
retrouver dans cette attitude, mais celle de découvrir dans la société-méme les travaux du Saint-
Esprit.

L’Eglise ne se ferme pas dans le circuit de son travail sacré, mais elle renferme toute la
création dans la manifestation-méme du mystere du Christ, sans laisser aucune fusion ou
dissociation entre le naturel et le surnaturel. Selon la mission orthodoxe, I’Eglise n’a pas un
caractere cosmocentrique, car elle est définie selon les catégories transcendantes de ,,I’autre
monde”. C'est pour cette raison-ci que la mission de I’Eglise n’est pas d’organiser le monde,
mais celle de rendre au monde sa dimension sophianique et la transparence dans toute son monde

cecuménique; en d'autres termes, étre vraiment une Eglise célébrante.

13



Aprés environ un demi-siecle — depuis que 1’Eglise Orthodoxes Roumaine a été
marginalisée socialement et obligée de pratiquer son activité salutaire seulement dans les
endroits de culte — elle est appelée maintenant, aprés 1989, pour s’intégrer dans la société
roumaine.

Le défi le plus important auquel I’Eglise doit faire face est celui de la sécularisation de
I'ouest. Dans la culture occidentale — soit chrétienne soit illuministe — il y a de nombreux aspects
positifs qui peuvent nous aider a choisir une société¢ plus civilisée. On sait qu’on a besoin de
culture aussi bien que d’un plus de civilisation. Malheureusement, la culture occidentale a aussi
des aspects extrémement discutables, par exemple 1’érotisme, I’individualisme, indifférence
religieuse et beaucoup d’autres — sorties de la mentalité indépendante de I’homme qui a éliminé
Dieu de Sa création — presque en totalité, cela veut dire du monde entiers. La situation est
d’autant plus difficile que beaucoup de nos intellectuels — qui se considerent orthodoxes — se
déclarent sincerement en faveur du processus de sécularisation de la société et de la mission ainsi
que de la présence de 1’Eglise dans la société a cause d’une mentalité individualiste qui les place
parmi les ,,chrétiens sans Eglise” et les fait oublier que I’Eglise est le milieu dans lequel se
manifestent I’amour et la communion mutuelle entre les fidéles et Dieu.

Dans le nouveau contexte d’apres 1’an 1989, la mission rendue en conditions de liberté de
la part de 1’Eglise a connu de vraies explosions de nouvelles énergies dans son domaine
d'activité. Mais elle se confronte aux nouveaux défis.

Je considere que cette mission et ce ministere — affirmés et soutenus fortement par les
Patriarches Iustin et Teoctist — ont offert aux hiérarques et au clergé orthodoxe roumain la
possibilit¢ de créer une véritable école de ministere du Christ ; une école qui a donné a
I’Orthodoxie roumaine des grands théologiens, cecuméniques, professeurs universitaires ou du
Séminaire Théologique, prétres et moines qui ont contribué du point de vue cecuménique a

I’appréciation unanime de la contribution de notre Eglise.

14



Chapitre 11

L’activité missionnaire du Patriarche Iustin Moisescu

Le deuxieme chapitre est consacré a la personnalité du Patriarche Iustin Moisescu. Nous
avons présenté 1’activité missionnaire du Patriarche, le sacerdoce de son point de vu et ’activité
journalistique.

Le prétre orthodoxe roumain contemporain doit étre - comme la conviction du patriarche
ITustin a chéri en permanence - un célébrant soigneusement préparé pour sa mission, avec des
vastes et solides connaissances scripturaux et théologiques; un bon connaisseur et défenseur de la
vraie foi préte a répondre a toutes les questions. Il doit alors €tre un parfait célébrant. Il accorde
une grande attention a l'aspect sacramentel du ministere sacerdotal. Le prétre, en tant que
médiateur de la grace divine par les offices divins, doit accomplir avec toute la piété et la
perspicacité le culte divin et surtout la Divine Liturgie : "les chrétiens orthodoxes viennent aux
offices divins non seulement pour écouter la parole de Dieu, pour louanger le Pere céleste et Lui
adresser des prieres, mais pour vivre vraiment et pleinement dans le Saint Esprit, pour recevoir -
de la main du prétre ou de I’évéque — les dons célestes dont ils ont besoin pour vivre chaque jour,
une vie pleinement chrétienne, véritable et active ".

En tant que patriarche, il était si soucieux d'affirmer a la fois la manifestation
conceptuelle et éditoriale de notre Théologie et - surtout - le développement de 1'éducation et de
l'orientation théologique sur des chemins convenables a la vie ecclésiastique. Les intentions qu’il
désire dans ce sens ont été faites, par programme, de son avenement au siege le plus élevé de
notre hiérarchie supérieure, celui de patriarche. Dans le panthéon de notre culture et de la
spiritualité orthodoxe roumaine, le nom du Patriarche Iustin et sa personnalité occupe une place
particuliere parmi ses primats et prédécesseurs, qui ont élevé au rang de grand prestige le
symbole et le statut de notre Eglise ancestrale. Professeur par vocation, éminent érudit,
théologien représentatif et cecuméniste d'exception, le patriarche Justin s’est imposé devant tous
— comme a maintes fois il faut répéter ces allégations — par 1'érudition, I'équilibre, la dignité,
l'autorité et sa verticalité spécifique.

Une autre composante de I’activité missionnaire du patriarche Iustin a été sa conception
sur la paix. Esprit lucide et de large horizon, le Patriarche Iustin pénetre - du point de vue de

théologien et évéque, mais aussi enracinées dans les réalités et les grandes questions de notre

15



temps - observe, analyse et cherche des solutions. Sa participation aux diverses organisations
internationales et des réunions, religieuses ou laiques, au service de la paix, de la justice - comme
ceux occasionnés par le Mouvement chrétien pour la paix a Prague ou le Congres mondial pour
le désarmement général et de la paix a Moscou en 1962, etc. — lui ont donné une petite et bénie
chance de développer sa profonde et lumineuse notion chrétienne de quelques grands themes
contemporains. Du point de vue de la foi plus authentique et de glorification, le Patriarche Iustin
empéche et rejette les theses pessimistes propagées par certaines tendances protestantes.
Interpréte autorisé de 1'orthodoxie, le patriarche Iustin est bien sir tout d'abord, I’'unique
messager de la caractéristique de 1'dme et de la terre roumaine. Il fait connaitre dans le monde
L'Eglise orthodoxe roumaine - pres de deux fois millénaires et d'origine apostolique - dont les
traits ont été empruntés de la philosophie de cette nation et dont la modélisation spirituelle est
due — comme dit Simion Mehedinti- tellement a I’Evangile du Christ.

Le Patriarche Iustin apparait - a la fois aux croyants et dans les réunions internationales -
non seulement comme un signe avant-coureur de la paix, mais - surtout - comme artisan de la
paix.

Grace aux efforts communs de réaliser un cecuménisme pratique dans la vie des cultes
religieux et une atmosphere de compréhension, amitié et coopération, le Patriarche Iustin
accomplit sa mission d'étre le messager de 1'Eglise Orthodoxe Roumaine de répandre la paix, la
tolérance religieuse et 'amour dans toutes les confessions.

Toujours dans le méme chapitre, nous avons souligné quelques contacts cecuméniques
avec I'Eglise Romano-catholique, I'Eglise des vieille-catholiques et I'Eglise anglicane. Tout cela
met en évidence le profil cecuménique de I’Eglise Orthodoxe Roumaine dans la vision et
I’activité missionnaire du Patriarche Justin.

Comme nous le savons, le Patriarche lustin était 1’hiérarque de 1'Eglise Orthodoxe
Roumaine qui a participé activement a de grandes organisations dans le Mouvement
cecuménique: le Conseil cecuménique des Eglises, la Conférence des Eglises européennes et la
Conférence chrétienne pour la paix. Depuis plus de deux décennies (1957-1977), il a conduit la
délégation de 1'Eglise Orthodoxe Roumaine et les autres membres des églises et confessions de
notre pays a toutes les réunions préparaient les grands événements cecuméniques ou les
Assemblées générales (Conseil cecuménique des Eglises: New Delhi, 1961, Uppsala, 1968;
Nairobi, 1975. Conférence des Eglises européennes: Nyborg IV 1964 V Nyborg 1969; Nyborg

16



VI, 1971, Nyborg VII, 1974, qui a eu lieu a Engelberg - Suisse La Conférence chrétienne pour la
paix: Prague 1961, 1964 et 1968).

La période pastorale du patriarche Justin est une offrande ajouté a 1’héritage des
ancétres, dont nous avons exposé quelques questions. Le reste le fera l'histoire quand il sera

établi la place définitive dans la série de personnalités marquantes de notre Eglise ancestrale.

Chapitre I1I

L’activité pastorale-missionnaire du Patriarche Teoctist Arapasu

Dans le troisieme chapitre j ai traité la personnalité du Patriarche Teoctist Ardpasu. Le
Patriarche a été destiné a guider avec amour 1'église du Christ en temps de lourds tournages. Des
le début cet amour a été 1'envie intérieure qui 1'a guidé de marcher de sa jeunesse sur le chemin
du monachisme et de rester profondément lié, avec chaque fibre de son €tre, a la vie et au destin
de I'église du Christ et de prouver la responsabilité et le sens de 1'équilibre dans 1'exercice de sa
haute ministere. Une de ses grandes qualités sont, qu apres les événements du décembre 1989, il
a su surmonter les opinions différentes qui existaient a I'intérieur de I'Eglise et comme ca il a
réussi garder I"unité de I" Orthodoxie roumaine.

Le Patriarche a représenté honnétement notre Eglise, soit dans notre pays ou a l'étranger,
il a trouvé les meilleures solutions pour le bien de la vie religieuse, il a participé a l'installation
d'évéques et il a visité des monasteres et des églises de baume et des écoles théologiques. A cette
occasion il officiait le service divin, pronongait des paroles d'enseignement, il discutait avec les
prétres, les moines, mais aussi avec les simples chrétiens, en sachant écouter et se faire écouté,
estimé et surtout aimé. Ainsi, il a ét€ connu partout comme le pere spirituel de toute nation
roumaine, de tous les chrétiens dans notre pays mais aussi de ceux qui habitent a 1’étranger
forcés de quitter le foyer parental, en arrivant sur d’autres contrées du monde : dans les deux
Amériques, en Australie, ’Europe Occidentale voire I’Afrique et I’Asie. Par conséquent, le
Patriarche Teoctist reste dans notre histoire comme le patriarche de tous les roumains, comme un
symbole de I'unité spirituelle roumaine.

Au fil de deux décennies qu’il a gouverné L’Eglise Orthodoxe Roumaine, le Patriarche
Teoctist a soutenu une intense activité de consolidation de I'unité orthodoxe et a continué un

dialogue solide en espace cecuménique. Sous sa direction, les relations avec toutes les Eglises

17



Orthodoxes se sont approfondies, celles avec I’Eglise Romano-catholique se sont intensifiées -
référence étant les rencontres avec Le Pape Jean Paul II en 1989, 1992 et 1999 -, mé&€me avec les
Eglises Protestantes et les dénominations chrétiennes ; il a continué la collaboration avec les
organismes cecuméniques. Au fil de son patriarcat, ont été fondés a Bruxelles des filiales de
I’Eglise Orthodoxe Roumaine outre 1’Union Européenne.

Le Patriarche Teoctist s’est fait remarqué méme pour le soutien de I'école roumaine de
théologie. Apres les années 1989 il a ét€ un élément actif dans le développement de
I’enseignement religieux, maintenant s’en fondant de nouvelles facultés de théologie, des
séminaires théologiques, des écoles de chanteurs ecclésiastiques et de préparation des assistés
sociaux, ainsi que des écoles de restaurateurs de monuments historiques. En outre, le systeme par
le quel on accordait les bourses d’étude a [’étranger pour les étudiants théologiens est devenu
plus perméable.

Une action d’une trés grande importance a été la consolidation de 'unité de diaspora
chrétienne roumaine par la réorganisation de I’Eglise Orthodoxe Roumaine de 1’étranger, en
réalisant de nouveaux évéchés pour lesquels ont ét€ nommés des prélats des jeunes hommes
parmi les diplomés théologiens.

Missionnaire exceptionnel, patriote, homme liturgique, le Patriarche Teoctist a réussi
d’intégrer I’Eglise ancestrale dans la société roumaine et dans le monde apres 1990, par
I’introduction d’une classe de religion dans les horaires des écoles, par la canonisation de
plusieurs saints roumains, activité sociale philanthropique et d’ouverture cecuménique.

Les saints que notre Eglise a canonisés ont été premierement honorés par le peuple
religieux, et I’Eglise n’a fait autre chose que confirmer la reconnaissance de la sanctification qui
provient de I'ceuvre du Saint Esprit dans le peuple. L’Eglise prend connaissance et proclame la
sainteté 1a ou le Dieu a daigné la montrer. Les saints sont connus et inconnus aux gens, et leur
nombre total de toutes les nations et de tous les temps seulement Dieu le connait. Par la
canonisation des saints roumains, connus et inconnus, notre Eglise accomplit ’avis de 1’apotre
Paul qui disait : « Rappelez-vous vos dirigeants, qui vous ont dit la parole de Dieu ; regardez
attentivement comment ils ont achevé leur vie et suivez leur foi » (Juifs 13,7).

La juridiction canonique de I’Eglise Orthodoxe Roumaine sur ses communautés de
diaspora est donc pas seulement un droit mais aussi une tache, une obligation paternelle, un

devoir saint, une mission, une corvée divine. Par ses actions d’aide matérielle et d’orientation

18



canonique, I’Eglise Orthodoxe Roumaine, nous montre sa permanente préoccupation pour
I’organisation et I’affirmation des communautés orthodoxes roumaines de diaspora, en apportant
une grande contribution & la mise en relief de I'unité de 1’orthodoxie cecuménique. L’Eglise
Orthodoxe Roumaine s’est organisé sa propre diaspora en conformité avec les dispositions et les
directives canoniques de 1’Eglise Orthodoxe Orientale et conformément aux reglements de leur
1égislation locale, rédigées en plein accord avec la doctrine orthodoxe canonique. Les statuts de
l'organisation et de fonctionnement des communautés orthodoxes roumaines de diaspora ont
trouvé dans le texte des canons de I'Eglise Orthodoxe Orientale et dans la 1égislation de 1'Eglise
Orthodoxe Roumaine leurs motifs canonique-juridiques. Les statuts de ces communautés
donnent expression, comme il était naturel, a l'affirmation des réalités concretes des pays ou elles
se sont organisées.

Le patriarche Teoctist a montré que la mission de 1I’Eglise entraine une lutte acharnée du
clergé pour le bien de nos pairs, le clergé étant I’infanterie de ’armée du Jésus Christ. La ou le
prétre ne s’est pas impliqué et ne s’implique pas, I’Eglise a perdu énormément.

Dans le travail philanthropique de I’Eglise sont impliqués a la fois célébrants et pieux, les
derniers en jouant le réle du Simion Cirineul._Se référant aux services philanthropiques dans les
hdpitaux, le « maire » de notre Eglise, disait : « Aujourd’hui on a besoin, plus que jamais, de tels
cirinei, de tels personnalités religieuses, qui apparaissent et qui soutiendront tout ce qu’il y a de
beau chez un peuple, comme le notre, de précieux dans I’art de saintes €glises et des monasteres.

Le patriarche Teoctist a une activité multiforme au service de 1'église pour le maintien de
I’unité de la foi orthodoxe, de la spiritualité orthodoxe roumaine et une vaste expérience dans le
travail avec les prétres et toutes les catégories de religieux, en combinant dans la meilleure
maniere d’une part la raison avec I’affection et 1’absolution, et de 1’autre le respect pour 1’étude
de la foi et les saints canons de I’Eglise Orthodoxe avec les intéréts des pieux et des prétres... A
tout cela on ajoute la réponse avec la parole et I'action a 1’égard des exigences de 1'époque dans
laquelle il a travaillé.

Pour le patriarche Teoctist, la Sainte Liturgie est le reflet le plus fidele de 1'unité de la foi
et de la priére, de la servitude et de I’espoir de 1’héritage de la vie éternelle ; sans la communion
liturgique ou eucharistique, la manifestation d’union quoi que se soit n’est pas accomplie. Pour
cette raison, I’unité eucharistique des Eglises Orthodoxes est le reflet concret et vif de I'unité a

laquelle toutes les Eglises chrétiennes aspirent. Voila pour quoi, la Sainte Liturgie ce n’est pas

19



seulement un moment de priere, moment de compréhension mutuelle, mais aussi, selon la
doctrine de notre Eglise Orthodoxe, elle est le maximum de la vie en Jésus-Christ.

Voila le credo de T’hiérarque  Teoctist concernant son  sacerdoce
cecuménique : « N’oubliez pas chers fréres, que vous servirez vraiment au Dieu dans la mesure
ol vous servirez aux hommes. Votre activité dans le monde a un sens élevé : celui de guider
I’individu vers le Dieu, sur le chemin de I’amour, de I’approche et de compréhension avec nos
pairs, en soutenant dans le monde le développement du respect et de la dignité humaine, en
contribuant a la réalisation de la personnalité de I’individu et a I’établissement du monde sur des
bases durables de paix et de justice. »

Le patriarche a ét¢ méme un souteneur du dialogue et de l'unité panorthodoxe. A
I’occasion de la célébration des cent-dix ans d'autocéphalie et soixante-dix ans de patriarcat, le
patriarche Teoctist disait : « L unité panorthodoxe, n’est pas une réplique a 1’omission volontaire
des beautés de 1’Orthodoxisme, mais elle est une confession digne et pleine de sincérité
chrétienne des beautés provenues de la confession sacrificielle du Jésus Christ, des les apotres.
Par conséquent, le travail pour préserver l'unité panorthodoxe est un ministere sacré, qui
demande des efforts permanents ; de ce service dépend I’affirmation dans le monde des valeurs
de 1'Orthodoxie, de la collaboration interchrétienne le service a l'humanité contemporaine.
Fondamentalement, ce travail ininterrompu, manifesté par toutes les Eglises Orthodoxes,
nécessite d’étre accompli par un triple ministere : celui de 1’unité panorthodoxe, celui de I'unité
chrétienne et celui de I’unité de ’humanité pour défendre le don précieux de la vie.

Un aspect particulier de I’activité missionnaire du Patriarche Teoctist, je I’ai consacré au
dialogue entre I’Eglise Orthodoxe Roumaine et I’Eglise Romano-catholique, par la visite du
Pape Jean Paul II en Roumanie. Le désir du Pape Jean-Paul II de visiter la Roumanie a été
accueilli chaleureusement par le Patriarche, qui a affirme que celui-ci est « un bon connaisseur
de I’histoire et de la culture roumaine et qu’il désire nous embrasser chez nous, a Bucarest. Chers
parents, recevant cette visite fraternelle on a seulement des bénéfices. Il devrait etre des hotes
accueillants pour acquérir a I’égard de I’histoire, la reconnaissance de la valeur de notre Eglise.

La visite du pape Jean-Paul II en Roumanie est un événement historique avec des
significations profondes. On a souvent dit que celle-ci serait la premiere visite qu’un évéque de
Rome I’entreprend dans un pays orthodoxe, apres la séparation des deux Eglises, qui a eu lieu au

milieu du Xle siecle. En fait, c’est la premiere visite d'un pape de Rome dans un pays orthodoxe

20



au cours des deux millénaires de 1'histoire chrétienne. Il est vrai que le Pape Paul VI a rencontré
le Patriarche Athénagoras soit a Constantinople ou a Jérusalem, au cours de son pontificat (1962-
1978), mais c’est la premiére fois qu'un pape vient rendre visite a l'invitation de notre Eglise, et
I'Etat roumain, a un pays a majorité orthodoxe. Et cet événement arrive a la fin d'un millénaire
qui a commencé avec la division entre 1'Eglise orientale et celle occidentale, mais se termine par
la rencontre entre le Pape Jean-Paul II et le patriarche de 1'Eglise Orthodoxe Roumaine, dans un
pays a majorité orthodoxe, pour donner une expression de la volonté commune de 1'unité des
deux Eglises en Christ. Contrairement au Xle siecle, qui a contribué a la déchirure de la chemise
sans couture du Christ, le XXe siecle restera dans 'histoire comme le siecle de 1'cecuménisme
chrétien.

Avec des mots enthousiastes, le pape Jean-Paul II déclarait: « Qu’il éclate de I'Eglise
Orthodoxe Roumaine et de celle catholique une seule chanson de glorification du nom du
Seigneur. Qu’il forme une symphonie de voix exprimant la fraternité sincere des relations
mutuelles et en suppliant I’entiere communion de tous les religieux. Basées sur la succession
apostolique, 1'Eglise Orthodoxe Roumaine et 1'Eglise catholique ont la méme Parole de Dieu,
conservée dans les Saintes Ecriture et les mémes Mysteres et les Sacrements. En particulier, elle
conserve le méme sacerdoce et célébrer le sacrifice unique du Christ, par lequel Lui construit et
faire grandir son Eglise. »

La visite a eu méme une dimension spirituelle profonde, car on a fait appel aux valeurs
spirituelles, théologiques, liturgiques ou éthiques, ce qui est un patrimoine commun de la mission
de I'Eglise dans un monde sécularisé. Enfin, cette visite a eu un caractére providentiel - comme
I'a souligné le Patriarche Teoctist et le Pape Jean-Paul II - parce que c’était le résultat de
quelques changements sur la scene européenne et sur la scéne de notre pays qui ne sont pas liés
seulement a la volonté de 'homme mais premierement a la volonté de Dieu.

« Avec ces perspectives et ces intentions, par lesquelles on donne un témoignage
commun au Seigneur, nous le prions de nous faire dignes de travailler pour construire son Corps
" ainsi nous parviendrons tous ensemble a 1'unité dans la foi et dans la connaissance du Fils de
Dieu, a I'état d'adultes, a un stade ou se manifeste toute la plénitude qui nous vient du

Christ.”(Ephésiens 4,13), affirma le Patriarche Teoctist.

21



Chapitre IV
Le dialogue avec les autres Eglises chrétiennes et avec les autres religions du monde

pendant le Patriarche Teoctist Arapasu

Le quatriéme chapitre est dédi¢ au dialogue de L’Eglise Orthodoxe Roumaine avec les
autres Eglises chrétiennes et avec autres religions du monde pendant la direction du Patriarche
Teoctist.

Des visites réciproques, des échanges d’étudiants ou de publications ont construit -depuis
I’année 1950 — une coordonnée des relations de notre Eglise avec Les Eglises non chalcédoniens.
Avec I’Eglise de I’ Armenia, ces relations ont été tres étroites pendant la direction du Patriarche
Teoctist ; notamment que 1’arménien Vasken I le catholique a conduit un temps 1’Eglise
Arménienne de Bucharest, ou il a connu I’ouverture cecuménique de notre Eglise, tant pour les
cultes de la Roumanie que pour toutes les Eglises chrétiennes.

Je présenterai quelques opinions de 1’éminent hiérarque. Pour nos relations avec cette
Eglise il faut mentionner le fait qu’on se trouve dans un dialogue théologique avancé, qu’il se
travaille par groupes mixtes et que les résultats sont positifs. Jusqu’a récemment le monde
chrétien nommait ces vieilles Eglises orientales (direction a laquelle il appartient aussi I’Eglise
Arménienne), Eglises préchalcédoniennes, monophysites. On connait le fait qu’a la suite des
études théologiques effectuées - ces opinions, qui ont paru en raison de mauvaise traduction des
documents de I’époque, se sont clarifiées : ils confessent la Divinité de notre Seigneur Jésus
comme nous.

Ces liaisons sont devenues plus durables par le fait que, des siecles, beaucoup
d’arméniens « ont trouvé leur refuge sur la terre hospitaliere de la Roumanie, en amenant avec
eux I’héritage spirituel d’un peuple si fidele et si talentueux et créatif ».Seulement en regardant
les choses de cette mani¢re on comprend que la liaison d’dme « entre nos Eglises constitue en
méme temps, un exemple de dialogue et d’amour entre deux Eglises et représente une incitation
a la diffusion des résultats du dialogue théologique entre les deux grandes familles d’Eglises
Orthodoxes orientale. Méme si 1’ethos orthodoxe affirme la richesse et la diversité de la vie
spirituelle de 1’Eglise locale, 1’'unité de 1I’Eglise et la plénitude de la communion dans le Christ

restent au centre de nos préoccupations.

22



Sur le plan du dialogue avec I’Eglise Anglicane et avec les Eglises protestantes, on peut
dire que I’église orthodoxe a eu un fructueux dialogue.

Pendant la visite qu’il a effectuée en Angleterre, le Patriarche Teoctiste, 1’éminent
hiérarque a rappelé le fait que les hirotonies anglicanes ont été reconnues par notre Eglise. »Nous
sommes la premiere Eglise orthodoxe qui a validé les hirotonies anglicanes, entre les deux
guerres mondiales au cadre des discutions menées par nos grands théologues. On a attendu que
les autres Eglises reconnaissent ces hirotonies, envers 1’unité chrétienne.

Les Eglises protestantes de Transilvania ont bénéfici¢ d’une véritable attention de la part
de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, dés les premiers moments des manifestations cecuméniques du
1920 quand on a mis le début du Mouvement cecuménique et de rapprochement entre les
chrétiens. A ces appels ont été ajoutées ces préoccupations pleines de compréhension et de
sagesse, d’ouverture et d’espoir pour les efforts d’approchement entre les Eglises ; « Les six
décennies d’cecuménisme ont montré que 1’esprit d’Uppsala a enlevé beaucoup d’obstacles de
I’approchement chrétienne. Et si nous saurons utiliser sagement le grand acquis des années
d’cecuménisme théologique et pratique, alors on pourra cultiver et bénéficier de fruits des efforts
conjoints dans le service de I’unité et de serviteurs de I’humanité chrétienne. »

A ce dialogue I’Eglise Orthodoxe Roumaine vient avec la ferme conscience que —si dans le
passé n’a pas pu exister des entraves, malgré les restrictions appliquées par le «camp
communiste » encore plus maintenant dans une Europe de plus en plus unie-« on a le devoir de
faire des efforts pour retrouver ses racines chrétiennes et aussi aider la renaissance des valeurs
bibliques dans les structures européennes. Seulement une renaissance économique, politique ou
technologique ne serait pas suffisamment. Ils confient sur ¢a les jeunes de tout le monde, qui
attendent des Eglises et de la société de 1’aide et des renforces en ce sens »-disait le Patriarche
Teoctist.

La voix de notre Eglise est écoutée, en étant appréciée comme une voix qui appelle 2
I’unité, ¢a veut dire venue d’une sincére et chaude conviction exprimée constamment dans toutes
les rencontres avec les représentants des Eglises et les chrétiens d’avoir en vue que la mission
commune qu’ils ont : celle d’annoncer Christ et de faire les gens comprendre que leur premier
droit c’est celui de connaitre Dieu et de vivre les valeurs sorties de la vérité du Dieu. Bien qu’on
est différents en ce qui regarde les formes de culte ou les formes d’expression de la méme vérité

Le Divin Sauveur, on est tous les porteurs des flambeaux dans le monde. »

23



La mission de notre Eglise ne s’est pas limitée justement aux besoins intérieurs de notre
Eglise, elle a contribué¢ a I’ouverture de 1’Orthodoxie Roumaine pour toutes les Eglises du
monde, comme a déclaré le Patriarche Teoctist 2 Vienne - le 7 Mai 2000 — en présence du
Cardinale Christopher Schonborn : « Sur cette route de service de I’Eglise du Christ, de refaire
son unité, on marche, le clergé et les fidéles de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, il y a longtemps.
Avec chaque rencontre on sente a I’intérieur de notre ame plus vivement 1’appel pour 1I’approche
et la préparation de 1’unité chrétienne, désirée par Notre Seigneur Lui-méme. Celui-ci on le conte
comme le premier cadeau de Son Sacrifice sur La Croix et de sa Résurrection. Il s’est sacrifi¢ et
il est revenu pour 1’unité et le salut de I’humanité, pour la divinisation de ’homme et pour la
transfiguration de la création du Dieu »

En ce qui concerne les relations de 1’Eglise Orthodoxe Roumaine avec d’autres religions du
monde, on rappelle que sur la ligne de cette tradition de dialogue et de coopération, de
confession commune des convictions religieuses et du respect envers les préceptes religieux de
tous ceux qui partagent des croyances différentes, on a réussi a connecter ces liaisons avant et
aprés 1’année 1989 , en intervenant pas seulement dans les efforts d’approchement et d’unité
entre les chrétiens, mais aussi de l'accord mutuel fraternelle avec les grandes religions du
monde.

Des pareilles préoccupations du Patriarche Teoctist, ont été couronnées par la réunion
internationale « Des gens et des religions », qui a eu place a Bucarest déroulées sous le
générique : La paix est le nom de Dieu. Dieu, I’homme, les peuples. Il est exemplaire - disait
I’hiérarque Teoctist —cette préoccupation de cultiver la paix et la bonne compréhension par
I’Orthodoxie roumaine avec toutes les religions du monde, en spécial avec les religions du livre
ou abrahamiques.» Le Patriarche Teoctist voyait dans la présence de tous les représentants _qui
ont tenu a prendre part a cet évenement —« une possibilité de connaissance, d’approchement avec
les représentants des religions non seulement chrétiennes mais aussi non chrétiennes, au but de
réunir les pensées vers tous les artisans de la paix. Seuls et éloignés les uns des autres on ne peut
pas nous remplir les tAches qu’on a chacun d’annoncer a I’humanité les valeurs de notre propres
croyances, nées de la méme éternelle vérité de Dieu ». Les religions du monde ne peuvent pas
étre étrangeres a tous les désirs humains d’unité ; de plus ils doivent se sentir appelés pour les

offrir des motifs religieux.

24



Chapitre V
Les patriarches Iustin Moisescu et Teoctist Aripasu — des célébrants éclairés et

missionnaires sages

Au cadre du dernier chapitre de la thése, j’ai crayonné quelques traits essentiels des deux
Patriarches, qu’en effet on peut les nommer des éclairs ministres et sages missionnaires.

Le Patriarche ITustin a été un homme d’une exquise et rare tenue d’ame, un homme qui a
lutté pour I’affirmation des valeurs humaines qu’il a vecu, dont il a cru et qu’il a promu.

Sa conception — comme patriarche et comme humain — est que I’étre humaine et
sacerdotale a de valeur si elle est vraiment humaine et totalement libre, que les gens ne sont pas
vraiment hommes s’ils ne sont pas avant tout —des humains. Dans ce sens profond de I’homme —
Homme, était nommé « les yeux bleus » : « Les gens, soyez plus humaines, plus compréhensifs
avec I’homme faible et ne prenez pas des mesures qui ne sont pas bien analysées contre I’homme
sans défense. L Eglise ne peut pas étre 1’ennemi du peuple, elle doit étre sa servante, comme
d’ages. Et n’oubliez pas une vérité fondamentale : la Foi est comme les braises sous les cendres.
Si tu ne le vois pas, tu ne peux pas avoir la surprise de te sauter les étincelles dans les yeux. »
Dans la pensée du Patriarche Iustin, I’Eglise et le sacerdoce chrétien sont deux réalités dont
I’existence et travail s’entremélent de fagon permanente, conditionnant le salut amené au monde
par notre Dieu Jésus Christ ; le sacerdoce étant ainsi le travail de sauver le monde, prolongé par
I’Eglise, par « 1’appel du Dieux » et « ’expérience en Christ et pour Christ », « Qui est venu
pour que le monde aie de la vie en plein » (Jean 10,20).En suivant cette ligne, le Patriarche Iustin
a approfondi les bases bibliques et patristiques des dimensions de service de 1’Eglise et des
préoccupations du service chrétien d’aujourd’hui, parce que I’entier travail d’enseignant et
hiérarque de notre ancétre Eglise, en portant « comme un joint d’étanchéité le signe de sa
science », il s’efforce profondément dans le mot de I’Ecriture Sainte et des Peres.

Le Patriarche lustin ,en allouant un des plus beau documente livre la plus belle page du
service missionnaire a saint Paul, ne désire que montrer que rien ne fait pas I’annonce du Gospel
plus durable que le vrai zeéle missionnaire ;seulement 1’esprit authentique missionnaire de
I’apdtre des peuples a fait que les philologues et les historiens essayent pour rien de trouver une
ceuvre d’art littéraire qui égalise en valeur le sermon du Saint Apdtre Paul dans 1'Aérophage d'

Athénes. La valeur symbolique de cet important moment de I’activité missionnaire de 1’ Apdtre

25



des peuples ressort de ce qu’il nous présente le Saint Apdtre Paul comme le meilleur modele du
missionnaire chrétien. Ce modele avait besoin d’étre présente aux futurs servants du sanctuaire
ancestral ; surtout dans les années de 1’oppression communiste. Le Métropolite et le Patriarche
Tustin c’est ¢ca qu’il a fait permanent par sa servitude pleine d’abnégation.

En ce qui concerne la personne du Patriarche Teoctist, une coordonnée importante de son
activité et de sa vie la constitue sa servitude sacerdotale comme archevéque. La Sainte Liturgie
servie avec une profonde paix et expérience intérieure a €clairé toujours la face de I’importante
hiérarchie. La conviction du Patriarche Teoctist partait de la confiance vécue dans son ame que
la haute mission hiérarchique —sans paix et silence, sans justice et amour — ne peut pas servir a
Dieu et a la consolidation de la communion des pareils. L’expérience en Christ et les actes
liturgiques sont des traits du silence et de la paix. En méme temps, la paix est liée de 1’amour
pour la terre ancestrale.

Le Patriarche Teoctist a mené plus loin I’esprit renouvelant de son pére spirituel, le
Patriarche Iustin, et a ét€ un aimant dans toutes les belles choses, un liturgikon complet qui
transmettait par la messe 1’élevage de la conscience, 1’¢levage de ’esprit a Dieu, et par mot il
réussissait a rempli les cheeurs de chaleur et a comblé la volonté des auditeurs pour faire du
bien pour eux et pour 1’autrui.

Il a donné une nouvelle orientation aux cours missionnaires-pastorales, en assurant aux
prétres et aux monarques des livres de culte, de la littérature religieuse, en accentuant la
préoccupation pour I’impression en vitesse des manuels scolaires et des cours universitaires et
surtout ’intensification de I’apparition de I’ceuvre des Saints Parents, en roumain, la collection
« Peres et écrivains religieux » et la reproduction de « La Bible de Serban Cantacuzino »(1688-
1988)

La vitesse des événements de décembre 1989 a trouvé le Beni Patriarche en pleine
activité, bien que certains ont essay€ des indésirables interprétations forcées, liées au Primat de
I’Eglise Orthodoxe Roumaine en apportant des allégations I’ensemble conseil. L’Eglise a
continué son activité dans le cadre de la liberté administrative. Le Patriarche Teoctist a démontré
une bonne sagesse et maintenant ont paru ses faits, qui n’ont pas été certainement les résultats
des intrigues ou des vieilles dettes .Tous les faits du Patriarche Teoctist sont — comme il les
nomme en humble puce — un grain de son chapelet de perles qui s’écoule sur les ailes du temps,

jusqu’a la fin. J’ai adoré a Dieu ces réalisations.

26



En ce qui concerne Dactivité cecuménique, il ajoute : « Méme si on n’a pas réussi
I’accomplissement des certains choses extraordinaires dés le début, en ayant besoin de beaucoup
de sacrifices et préoccupations, ¢a ne signifie pas qu’on doit étre mécontents au Dieu qui nous a
aidé a accomplir tant qu’on a pu écrire sur la nomenclature du temps. L ‘cecuménisme ne peut
pas €tre confisqué ou revendiqué d’une génération seulement; c¢’est une construction de longue
durée qui demande méme de la patience du respect réciproque, un certain étude progressif et
responsable des problémes qui se discutent dans le cadre des débats cecuméniques. A ne tenir
compte des contributions des ceux d’avant signifie compromettre toute une quantité d’efforts. Ne
pas tenir compte de 1’¢élan et de la jeunesse des ceux qui viennent signifie laisser sans aucune
perspective les efforts cecuméniques. C’est pour c¢a que, la liaison entre générations —comme
d’ailleurs on a souligné a la troisieme Assemblée (Ecuménique Européenne de Sibiu (4-9
septembre 2007) n.n — c’est le bon commun des tous ceux qui se sont affirmés et s’affirment
comme des servants actifs du dialogue entre les Eglises et les chrétiens qui leur appartiennent ».

Le Patriarche Teoctist — comme un dévoué serviteur, élevé des la jeunesse dans
I’atmospheére de priere et communion liturgique — a souligné en permanence que peu importe la
profondeur ou la largeur compléte sera le dialogue cecuménique sans la servitude de la Sainte
Liturgie eucharistique — au cadre duquel, chaque Eglise et communauté chrétienne demande le
cadeau et le pouvoir de servir I’unité — ne se peut pas faire des réels progres.

L’activité riche et unique en réalisations, au service de I’Eglise et du peuple roumain
situe le Patriarche Teoctist parmi les grands hiérarques radieux, chercheurs et amateurs de la foi
et de pays qui se sont distingués dans I’histoire de notre Eglise. « Théologien érudit, toujours
assoiffé du désir de connaitre, élevé et nourri par la seve du monachisme roumain, croyant
dévoué¢ a I’Eglise, aux enseignements et a ses traditions, hiérarque avec le sens de la
responsabilité de la servitude sacerdotale, serviteur et orateur complet, homme de 1’équilibre,
constructeur des sanctuaires, qui aime le pays et le peuple, proche aux gens, protecteur de
I’enseignement théologique ,cecuméniste ouvert vers la collaboration avec les autres Eglises
chrétiennes, le Patriarche Teoctist a eu constamment en face le but de Sa vie — la défense et la
promotion des valeurs de ’orthodoxie roumaine. Cette chose 1'a fait toute Sa vie, dans les
difficiles conditions du régime communiste sans Dieu, mais surtout dans le climat de totale

liberté instaurée apres les changements de 1989 ».

27



Le Patriarche Teoctist reste ainsi dans notre histoire comme le patriarche des roumains de
partout, comme un symbole de 1’'unité de 1’esprit roumain. Au fil des années il a mis son ame
pour le troupeau donné, en conduisant le navire de 1’ancienne Eglise sur les vagues — parfois
nerveuses — du temps, mais en étant un digne timonier qui a amené ce navire «dans le port
tranquille ou, sur la litanie de I’histoire de I’Eglise Orthodoxe Roumaine s’écrivent des nouvelles

pages d’accomplissements qui donnent de la solidité et de la fermeté aux traditions roumaines ».

CONCLUSIONS

In inceptum finis est, on pourrait affirmer maintenant, a la fin, quand quelques conclusions s’imposent
sur ce que j ai traité dans le contenu de ce travail.

Les deux Primats de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, le Patriarche Iustin et le Patriarche Teoctist, on
pourrait les considérer paradigmatiques en ce qui concerne I’effort que 1’Orthodoxie roumaine a fait, dans
la derniere moitié de siecle, des efforts couronnés de reconnaissances cecuméniques de la part des plus
représentatifs cecuménistes de cette période. Il est impossible que la démarche de notre recherche ne
présente pas d’intérét pour les théologiens, les prétres, les doctorands et ceux qui désirent connaitre plus en
profondeur les réalités liées a 1I’ouverture européenne de notre Eglise, telle que la refletent les attitudes, les
activités, dans lesquelles les deux Primats de 1’Orthodoxie roumaine se sont impliqués, et leur maniere de
s’exprimer.

Les deux Patriarches de I’Eglise Orthodoxe Roumaine ont entiérement compris leur vocation dans une
société technologisée et de consommation et ils représentent la religiosité dans de nouveaux parametres de
référence ; de méme, ils ont montré par leur propre service que, sans un Sacerdoce sacrementel, la vie de
I’Eglise - et le cas des Eglises protestantes est illustratif - est exposée aux déchirements. Effectivement, il y
a un paradoxe qui se passe a la confluence entre les deux millénaires : pendant que 1’on proclame
I’aspiration vers 1’union, les Eglises et les dénomminations chrétiennes se divisent et se séparent entre elles
et a leur intérieur, en dépit des engagements ou des conventions exprimés.

Il n’est pas facile d’étre un grand serviteur de 1’Orthodoxie, apreés un grand devancier. Le Patriarche
digne d’un pieux souvenir, Justinian Marina, a laissé dans I’histoire de notre Eglise un nom couvert
d’accomplissements incontestables : une Eglise bien organisée, aux structures solides, garanties par des lois
et des reglements, aux écoles théologiques prestigieuses, a un monachisme retourné vers sa vocation

authentique et traditionnelle, aux typographies et aux publications de haute qualité ; et - comme on le sait

28



tous - avec des prétres bien orientés dans le contexte de la société contemporaine roumaine, ayant non
seulement le sentiment de la sécurité et de la stabilité, mais aussi de la confiance absolue dans le présent et
dans I’avenir. Il semblait que la mission du descendant aurait di étre de conservation et de continuation ; et,
par celles-ci, il était bien shr difficile d’étre grand. Aprés sa mort, le Patriarche Justinian semblait avoir
laissé tout accompli, tout bien organisé ; tout comme il a organisé sa vie personnelle, avec une vieille
sagesse roumaine, en partageant a l’avance ses biens, de la méme maniere, lorsqu’il a senti qu’il
s’approchait de la fin de sa vie, en dressant son testament dans le calme et en le laissant sur le bureau de sa
chambre a coucher, il est parti a I’hdpital avec le pressentiment qu’il n’en reviendrait plus.

Afin d’étre un grand serviteur de I’Eglise, a la suite d'un autre grand serviteur, un dirigeant de I’Eglise
doit non seulement garder et continuer 1’héritage regu, en s’en réjouissant, mais aussi mettre lui-méme le
sceau de son intelligence et de son propre génie dans la culture de la terre spirituelle qu’on lui a confiée, en
dévoilant des parties restées dans I’ombre ; en découvrant, de plus, méme de nouvelles valences et
dimensions de I’activité pastorale, culturelle et ecclésiastique et en introduisant de nouvelles activités, qui
mettent en valeur, de la maniere la plus évidente, la force créatrice, I’originalité, I’inventivité, ’imagination
féconde et - avec et au-dela de tout cela - un grand et un bon ceeur du nouveau dirigeant. Par ce dernier
aspect, méme quand on imite les autres, on est grand. En absence de cela, méme lorsqu’on accomplit des
actes extraordinaires, on peut rester petit.

Le Patriarche Iustin Moisescu - des le moment de son €lection - présentait déja, aux yeux de tous les
ecclésiastiques et de tous nos fideles, la garantie totale d’étre doué de toutes ces qualités et d’étre dans
I’avenir exactement comme tout le monde s’y attendait qu’il fit. Son élection n’a pas eu d’alternative. Il
¢tait €lu avant d’avoir été €lu, grace a ses qualités. Sa formation théologique, sa riche activité cecuménique,
sa sagesse et sa clairvoyance démontrées dans les plus difficiles moments de son ministere archiépiscopal
I’ont imposé a 1attention de tous les fils de notre Eglise, surtout des membres du Saint Synode. Il devait
imposer le sacerdoce exemplaire, qu’il a théorisé, comme un service dont le corps entier de 1’Eglise
ancestrale puisse bénéficier: prétres et fideles aussi.

C’est a lasi qu’il a défini la maniére de laquelle il considérait résoudre I’éternelle antithese d’entre les
aspects divins et ceux de ce monde, qui empéchaient souvent les options de beaucoup de gens, en leur
mutilant la vie. En programmant un équilibre qu’il allait maintenir tout au long de sa vie, il s’est comparé a
Antée - celui qui, dans la lutte avec Hercule, acquérait de nouvelles forces chaque fois qu’il touchait la
terre. C’est dans ce sens que 1’on envisage ce qu’il avait promis dés son installation dans sa charge de

patriarche: ,,Je garderez le contact avec le peuple!”. Le peuple est la terre lui donnant de la force. Et, par la

29



suite, afin de dissiper tout malentendu ou toute fausse interprétation, selon lesquels il aurait sacrifié le
vertical a I’horizontal, comme un nouvel Augustin, il déclarait: ,,Nous, les fidéles orthodoxes, désirons
poursuivre le but d’étre des citoyens des cieux, nous nous entendons avec Dieu, mais nous vivons et
agissons dans ce monde, sur la terre. Ma facon de penser et ma future activité de hiérarque se dérouleront
entre ces deux pdles: le ciel, Dieu, vers lequel je guiderai et je conduirai les fideles, et la terre, ou leur vie
doit étre contente”, tenait-il a ajouter. C’étaient, bien sir, des mots clairs, de fermes convictions, une
orientation programmatique, un paradigme de la double constitution et de la double aspiration exprimée par
I’homme. C’est ainsi que le fidele, le serviteur et le hiérarque Iustin a défini la relation avec le citoyen,
relation dans laquelle il mettra, dans sa vie et de ses fide¢les chrétiens, 1’étre de la méme personne, en
réalisant la vie commune en équilibre et en harmonie. Ainsi, il n’est pas étonnant que ce soit de cette
période déja que date aussi sa premiere élection, répétée jusqu’en 1989 tous les quatre ans, du Métropolite
de la Moldavie et de Suceava dans la Grande Assemblée Nationale (le 3.02.1957, dans la circonscription de
Harlau); et, en tant que Patriarche de 1’Eglise Orthodoxe Roumaine, dans d’autres forums publics et
civiques de la Roumanie.

Théoricien de cette orientation vers le monde d’ici et, en méme temps, vers celui de 1’au-dela,
théoricien de I’amour pour la patrie et pour la paix, il s’est soumis, avec une rigueur spartiate, a ses propres
convictions, a lasi, pendant 20 années, et il s’est retrouvé dans une course contre la montre sur, au moins,
cinq pistes principales d'athlétisme en meme temps: sur celle pastorale, sur celle inter-orthodoxe, dans le
cadre des conférences panorthodoxes et dans la préparation du Saint et Grand Synode, sur celle de
restaurateur des monasteres et des églises monuments historiques, sur celle de la lutte pour la paix dans le
cadre de la Conférence Chrétienne pour la Paix et sur celle cecuménique, interconfessionnelle et
interreligieuse, dans le cadre du Conseil Mondial des Eglises et de la Conférence des Eglises Européennes.
Il a été ’un des architectes de la Conférence Chrétienne pour la Paix et de la Conférence des Eglises
Européennes, en étant, de méme, 1’architecte de 1’entrée de notre Eglise - en contribuant a ’entrée de toutes
les Eglises Orthodoxes aussi - dans le Conseil Mondial des Eglises, en 1961.

Pendant son patriarcat, on a initi€é aussi les grands dialogues avec les luthériens et les catholiques
romains et on a continué ceux déja commencés. On ne sait pas si, d’entre les dirigeants religieux de la fin
du siécle passé, il y a qulqu’un qui puisse étre comparé a celui-ci en ce qui concerne le nombre et
I’importance des voyages a I’étranger. En tant que Roumain, toujours éveillé et alerte, il a, incessamment,
porté partout la renommée de notre Eglise et de notre pays. Notre implication, en premiére, dans des

activités internationales et inter-chrétiennes a été réalisée avec du soin et ce qui est remarquable c’est que

30



ce grand hiérarque a réussi a élaborer et a mettre en pratique ce qui s’imposait ; on ne peut pas ignorer ce
service fructueux et exemplaire, a la fois pastoral et missionnaire, du Métropolite de la Moldavie et de
Suceava, Iustin Moisescu.

Les aspects mentionnés ci-dessus ont eu pour but de montrer pourquoi c’est lui qui a été élu le
quatriéme patriarche de I’Eglise Orthodoxe Roumaine. Il s’est engagé sur cette voie dés le premier arista,
c’est-a-dire des le premier regard que le Patriarche Miron lui a jeté, lorsqu’il 1’a préféré a beaucoup
d’autres - d’'une manicre, en quelque sorte, prophétique - et il 1’a désigné depuis cette époque-la, en le
situant sur la trajectoire qui - en se conturant apres celle du deuxieme et du troisieme patriarche - devait
I’amener, au moment approprié, exactement sur la colline du Patriarcat de Roumanie, en qualité de
quatriéme patriarche de notre Eglise, afin de continuer d’assurer la gloire du Patriarcat de Roumanie et pour
qu’on inscrive, a coté de son nom, des cette époque-la, la caractérisation de patriarche du progres en
matiere de qualité, de patriarche des relations multilatérales avec le monde chrétien et de notre ouverture
vers le monde, de patriarche de la restauration de nos grands monuments de 1’Eglise, en reprenant a
Bucarest ses efforts faits a Iasi, en Moldavie et en Bucovine.

Si on devait caractériser cette immense personnalité, une « véritable montagne de silence et de
sagesse », comme le nommait le Pere Constantin Noica, on pourrait le faire en utilisant un seul mot : la
jeunesse. Grace a cette jeunesse, il est aussi actuel aujourd’hui qu’il 1’était il y a presque quatre décennies,
quand il tenait 2 montrer que, dans sa vision, «le continent qui tient aujourd’hui le monde entier sous
tension est I’Europe. Destinés par leur géographie et leur civilisation a une vie commune, en paix et avec
des rapports de collaboration, les peuples de 1’Europe vivent intensément la grande tragédie de leur
séparation, les uns des autres », bien que le «rideau de fer » aie disparu, il y a d’autres - de bambou ou
méme confessionnel - qui semblent I’avoir remplacé. Il est bien connu le fait que « I’Europe ne manque ni
de biens matériels, ni d’énergies créatrices dans tous les domaines de la vie humaine ». Donc, qu’est-ce qui
manque a cette Europe pour qu’elle soit heureuse ? - s’interrogeait le Métropolite Tustin Moisescu, a la
session de la Conférence des Eglises Européennes, qui a eu lieu 2 El Escorial, Madrid (Espagne), du 29
avril au 2 juin 1969, question a laquelle il avait répondu que ce qui lui manquait c’était « son unité
spirituelle » ; a ce moment-la, a cause du fait que les pays orthodoxes se trouvaient dans ce qu’on a nommeé
le camp communiste et, a présent, parce que le postmodernisme et le post-communisme ont profondément
affecté la dimension spirituelle de 1’unité européenne, en s’ajoutant aux malheureuses conséquences du

post-communisme.

31



Le Patriarche Teoctist a été aussi une grande personnalité de I’Eglise Orthodoxe Roumaine ; il a été au
service de 1’Eglise ancestrale de 1945 jusqu’en 2007, c’est-a-dire depuis I’installation du régime
communiste en Roumanie jusqu’a sa chute en décembre 1989. Dans la période 1990-2007, il a été I’artisan
de I’ouverture ecclésiastique vers 1’Europe, par la création de nouveaux évéchés pour les Roumains établis
a I’étranger, par la recréation de nouveaux secteurs d’activité¢ philanthropique et par la réintroduction de la
Religion dans les écoles publiques. Donc, durant la période d’aprés la Révolution de décembre 1989 et
jusqu’a la réintégration européenne de la Roumanie, c’est lui qui a été a la téte de 1’Orthodoxie Roumaine,
une période assez difficile, si on tient compte des convulsions sociales qui ont caractérisé cette période.

Un simple regard sur 1’activité du Patriarche Teoctist nous donne la certitude du fait que 1’on a affaire
non seulement a un hiérarque qui est monté dans l'échelle hiérarchique dans ces années difficiles, mais
aussi a un hiérarque qui a connu toutes les régions roumaines, avec les problemes, les difficultés et les
accomplissements spécifiques, en pleine crise mondiale, créée par 1’aggravation des relations
internationales et par 1’accentuation de ce qu’on a appelé la guerre froide. Grace a ces accomplissements,
notre Eglise s’est inscrite parmi les promoteurs de 1’cecuménisme et du rapprochement d’entre les Eglises et
les confessions chrétiennes ; il n’y a aucun doute que notre Eglise a apporté une contribution issue de la
conscience que ce soutien de 1I’cecuménisme constituait une bonne occasion de rompre la séparation créée
par le « rideau de fer » entre I’Est communiste, situé sous 1’influence de Moscou, el la partie occidentale de
I’Europe.

Voila ce que le Patriarche Teoctist affirmait en ce qui concerne la conviction avec laquelle il a soutenu
cette ouverture de notre Eglise non seulement dans la période du communisme, mais aussi dans la période
des défis apparus apres la chute de ce régime, dont on se souvient avec tristesse : « En ressentant avec
douleur I’état de dissension au sein de la chrétienté, notre Eglise participe - & c6té d’autres Eglises
Orthodoxes - a toutes les démarches de rapprochement inter-chrétien, mais avec une fidélité totale envers
les préceptes de 1’Eglise unie. Beaucoup d’entre vous connaissent la participation fructueuse de nos
repésentants aux conférences préparatoires du Saint et Grand Synode (pan)orthodoxe, aux dialogues
théologiques, dans le Conseil Mondial des Eglises, a la Conférence des Eglises Européennes et dans
d’autres forums internationaux ». Puisque la pression des autorités religieuses a été grande, tous ces
résultats peuvent tre appelés de riches moissons d’un ecuménisme sous la croix - comme allait le nommer
ce grand hiérarque de I’Eglise ancestrale.

Si le Patriarche lustin s’imposait par sa tenue professorale, le Patriarche Teoctist s’est distingué

par la chaleur de son ame. Il savait s’approcher et se faire des amis, a I’intérieur de I’Orthodoxie et dans

32



tout le monde chrétien. Tout le monde 1’a apprécié et - par la faveur de ces qualités spirituelles - on a eu
une belle impression sur I’Orthodoxie roumaine. En fait, comme on allait le souligner a 1’occasion de la
troisiéme Assemblée (Ecuménique Européenne (de septembre 2007), cette appréciation avait une influence
sur le clergé aussi. Pour cette raison, on peut dire que 1’héritage qu’il nous a laissé est lié a ce service. En
I’appréciant, les représentants des autres Eglises et dénomminations n’ont fait d’autre que de reconsidérer
le réle de ce service dans I’accomplissement des desiderata cecuméniques d’aujourd’hui.

On peut ainsi affirmer que les deux grands Patriarches de I’Eglise Orthodoxe Roumaine, Iustin et
Teoctist, restent des reperes d’une activité missionnaire, d’un service saint sur le tarrain si troublé de notre
Orthodoxie roumaine et d’une Europe de plus en plus divisée et sécularisée. On a besoin que leur modele
de ministere soit continué par les futures générations de hiérarques et de prétres, de théologiens et de
simples fideles, qui désirent affirmer les valeurs d’une Orthodoxie vivante et dynamique.

Il est plus qu’évident le fait que ’homme d’aujourd’hui est bouleversé¢ par une crise tragique de
I’identité religieuse. Le relativisme moral, les paradigmes nihilistes et athées, le pluralisme religieux sont
des réalités qui définissent 1’ordre social quotidien. On propose de nouvelles alternatives, des substituts
religieux, des pseudo-religiosités dans le contexte de I’athéisme, alimentés surtout par les aspects
spectaculaires et le mysticisme des religions orientales. Or, dans ce contexte, ne pas perdre la conscience
d’un service authentique et responsable est plus que nécessaire, les deux Patriarches étant paradigmatiques
de ce point de vue.

Le christianisme n’est pas en concurrence avec d’autres religions, le christianisme est en concurrence
avec le dépassement des orgueils caractéristiques a chaque Eglise et il est en concurrence avec le
postmodernisme qui annule, effectivement, sa présence dans ’espace public. Dans le contexte de cette
maniere de repenser la religion - dans la perspective postmoderne sur la culture, le social et la religion - on
acclame la déconstruction de la théologie, écrite d’une maniere typiquement derridienne, qui consiste a
dévaloriser le langage religieux et - implicitement - les préceptes doctrinaires. Le programme du
postmodernisme de reconfigurer le christianisme du nouveau paradigme social super-technologisé se
déroule dans trois directions principales : la dévalorisation des dogmes, la désinstitutionnalisation de
I’Eglise et la privatisation de la religion ou son déplacement de I’espace public dans celui privé. Dans cet
ordre d'idées, I’Orthodoxie est I’expression historique vivante de la fidélité ininterrompue, non déformée et
intacte a la vérité et a la plénitude « de la foi transmise aux saints une fois pour toutes » (Jude I, 3), a la

vraie foi des Saints Apotres, des Saints Péres de I’Eglise et des saints synodes cecuméniques ou universels.

33



L’Orthodoxie garde - précisément grace a sa fidélité dans la foi - une jeunesse et une actualité
permanente. Et I’Eglise Orthodoxe Roumaine - en tant que partie intégrante et responsable de 1’Orthodoxie
universelle - a décidé de se joindre a I’effort commun de reconstruction de 1’unité chrétienne, au nom de
I’amour que Notre Rédempteur Jésus-Christ, le Fils de Dieu incarné, nous appelle en permanence a le vivre
dans notre vie : « A ceci tous connaitront que vous étes mes disciples, si vous avez de I'amour les uns pour
les autres » (Jean 13, 35).

Pour beaucoup d’orthodoxes, I’un des problémes principaux du Conseil Mondial des Eglises est la perte
de I’horizon de I'unité, de la dimension écclésiologique dans la démarche cecuménique. Dans ce sens, on se
référe souvent a une « époque d’or » de I’cecuménisme, dés ses débuts, quand 'unité de 1’Eglise et sa
reconstruction par I’intermédiaire du dialogue théologique responsable et profond se trouvaient au centre de
la préoccupation du Conseil. La dillution de cette préoccupation est accompagnée aussi de la diminution de
I’intérét de beaucoup d’orthodoxes pour I’activité cecuménique. A part cela, la relativisation des principes
de la morale chrétienne par certaines Eglises membres du Conseil Mondial des Eglises crée les prémisses
d’une critique de plus en plus accentuée des Eglises Orthodoxes en ce qui concerne d’autres partenaires
cecuméniques, trop libéraux dans leur perception des fondements moraux que les Eglises ont la mission de
défendre et de promouvoir.

Les défis que I’on se propose de dépasser ne sont ni peu nombreux, ni bien conturés : la sécularisation,
qui implique, inclusivement, la négation de la présence et de 1I’ceuvre de Dieu dans le monde et dans la vie
de la personne, est 1’un des plus grands défis face auquel toutes les Eglises sont appelées & travailler
ensemble afin d’avouer Dieu comme étant important dans la société d’aujourd’hui. La redécouverte de
I’ethos missionnaire constitue un autre défi majeur pour les Eglises chrétiennes. L’un des promoteurs
importants de I’ceccuménisme, le Pere Prof. Ion Bria, proposait le concept de « Liturgie apres la Liturgie »,
comme un essai de reformuler certaines nouvelles orientations et perspectives missionnaires et pastorales
pour les Eglises, dans le contexte actuel.

C’est dans cette perspective des valeurs éternelles que doivent étre traités - avec toute la responsabilité -
les problemes d’ordre social et mondial aussi! Qu’on ne sépare jamais 1’action sociale de la priere
constante, ni la connaissance scientifique de la communion des cceurs, ainsi que ni le don de la liberté de la
nécessité d’une solidarité fraternelle, ni I’affirmation de I’identité propre de la recherche de I’unité de la foi
rédemptrice. Cet appel nous est adressé par I’Evangile du Christ et par I’Eglise de Ses saints.

Une chose est certaine : a savoir, le fait que le Saint et Grand Synode de 1” Eglise Orthodoxe doit ouvrir

la voie de I’Eglise dans le troisieme millénaire par une affirmation impressionnante de sa conscience

34



synodale. L’Orthodoxie vivra la réalité du Synode dans son propre corps. L unité de 1’Orthodoxie est, dans
les conditions actuelles, la seule source de puissance et d’espérance pour le Patriarcat cecuménique et pour
la défense de l’identité authentique des peuples orthodoxes dans le pluralisme de 1I’Europe unie. La
préparation de I’Eglise pour ce grand synode - qui aura lieu en 2016 - promet un renouvellement constant et
crédible de I’unité et du témoignage orthodoxe dans le monde moderne.

Ces idées ont fait I’objet du service sacerdotal et de I’activité des deux Patriarches de la Roumanie,
Tustin et Teoctist, qui ont inscrit leurs noms dans le livre de 1’histoire du peuple roumain et de ’Eglise
ancestrale, dans une époque pleine de controverses, d’athéisme et de beaucoup d’indifférence de quelques-
uns en ce qui concerne les valeurs fondamentales de la religion chrétienne et, spécialement, de
1’Orthodoxie. A mesure que les années passeront, leurs faits, leurs mots et leurs exemples se décanteront

davantage dans la clepsydre de I’histoire.

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

I. IZVOARE

1. Scripturistice

Biblia sau Sfdnta Scriptura, tipdritd sub Indrumarea si sub purtarea de griji a Preafericitului Périnte
Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, cu aprobarea Sfantului Sinod, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1990;

Biblia sau Sfdnta Scripturd, editie jubiliarda a Sfantului Sinod, versiune diortositd dupa Septuaginta,
redactata si adnotatd de Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul Clujului, Editura Institutului Biblic si
de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2001;

Noul Testament, versiune revizuitd, redactatd si comentati de Bartolomeu Valeriu Anania, Editura

Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1993.
2. Cultice

Triodul, Editura Institului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1986.

Liturghier, Editura Institului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2012.

35



3. Arhiva

Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr

Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr

Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.
Arhivele Centrului eparhial lasi, fondul Cancelariei, dosar nr.

Arhivele Centrului eparhial lagi, fondul Cancelariei, dosar nr.

II. DICTIONARE

Enciclopedia Ortodoxiei romdnesti, Editura Institutului Biblic si de

Romane, Bucuresti, 2010.

. 5/1961;

. 5/1964;
12/1964;
12/1965;
145/1968;
169/1969;
170/1969;
148/1970;
162/1971;
183/1971;
205/1971;
145/1972;
4/1973.

Misiune al Bisericii Ortodoxe

Pacurariu, Pr. prof. dr. Mircea, Dictionarul teologilor romdni, Editura Univers Enciclopedic, Bucuresti,

1996.
III. CARTI

Andrutos, Hristu, Simbolica, traducere de Patriarhul Iustin, Editura Anastasia, Bucurest, 2003;

Antonie, Mitropolitul Ardealului, Ca tofi sa fie una, Editura

Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1979;

Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii

Badescu, Prof. univ. dr. Ilie, Cuvdnt inainte la lucrarea: Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romdne,

Constiinta vie a slujirii preotesti, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucurestilor, Bucuresti, 2005;

Badilita, Cristian, Integrala lustin Moisescu, in ,,Convorbiri literare”, nr. 11/2003;

Banescu, Vasile, Teoctist, un Patriarh de cursa lunga, texte selectate si ingrijite de Vasile Banescu,

Editura Lumea credintei, Bucuresti, 2007;

Bel, Pr. conf. dr. Valer, Biserica si lumea in perspecti

=9

maramuresan §i marturie ortodoxa

Baia-Mare, 2001;

36

va misionard, in volumul omagial ,,Grai

, inchinat P.S. Sale Iustinian Chira, Editura Episcopiei Maramuresului,



Bel, Pr. prof. dr. Valer, Misiune, parohie, pastoratie. Coordonate pentru o strategie misionara, Editura
Renagsterea, Cluj Napoca, 2006;

Bria, Diac. asist. loan, Teologia ortodoxa romdna contemporand, in ,,Ortodoxia romaneasca”,
coordonator inaltpreasﬁn‘;itul Mitropolit Nicolae Corneanu, Editura Institutului Biblic si de Misiune al
Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992;

Bria, Diac. asist. loan, Litughia dupa Liturghie. O tipologie a misiunii apostolice si a marturiei crestine
azi, Editura Athena, Bucuresti, 1996;

Bria, Diac. asist. loan, Ortodoxia in Europa. Locul spiritualitatii romdne, Editura Mitropoliei Moldovei si
Bucovinei, Iasi, 1995;

Bria, Diac. asist. loan, Destinul Ortodoxiei, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 1989;

Buchiu, Pr. prof. dr. Stefan, Ortodoxie si secularizare, Editura Libra, Bucuresti, 1999;

Caputo, John D. si Vattino, Gianni, Dupa moartea lui Dumnezeu, traducere din limba engleza de Cristian
Cercel, Editura Curtea Veche, Bucuresti, 2008.

Cismas, Pr. lacob, Preotul-misionar in contextual lumii contemporane, Editura Renasterea, Cluj Napoca,
2010;

Crainic, Nichifor, Zile albe, zile negre. Memorii, vol. 1, editie ingrijita de Nedic Lemnaru, Casa Editoriala
Gandirea, Bucuresti, 1991;

Clement, Pr. dr. Olivier, Puterea credintei. Studii de spiritualitate, traducere de Alexandrina Andronescu,
Daniela Ciascai, Editura Pandora, Targoviste, 1999;

Colotelo, Pr. dr. Dumitru, Pastoratia in contemporaneitate, Editura Vasiliana *98, lasi, 2009;

Coman, Pr. prof. loan G., Frumusetile iubirii de oameni in spiritualitatea patristica, Editura Mitropoliei
Banatului, Timisoara, 1988;

Craciun, Victor, Preafericitul Teoctist, Patriarhul Romdnilor de pretutindeni. Marturii, cuvantari,
predici, pilde, volum aniversar prilejuit de implinirea varstei de 90 de ani, Liga Culturald pentru Unitatea
Romanilor de Pretutindeni. Fundatia Euximus, Bucuresti, 2005;

David, Diac. Petru 1., Preafericitul Teoctist Patriarhul Romaniei, un exemplu de misionar patriot si
slujitor chibzuit in cele ale ecumenismului. Smerit omagiu la 80 de ani de viatd, In volumul omagial
,Autocefalie, Patriarhie, slujire sfantd. Momente aniversare in Biserica Ortodoxa Romana, 1995”, Editura
Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1995;

David, Prof. univ. dr. Petre 1., Ecumenismul, factor de stabilitate in lumea de astdzi, Editura Gnosis,
Bucuresti, 1998;

Derrida, Jaques, Credinta si cunoastere. Veacul §i iertarea, traducere de Emilian Cioc, Editura Paralela

45, Pitesti, 2004;

37



Diaconescu, Prof. dr. Mihail, Cuvdnt parintesc si pastoral in scrierile Preafericitului Parinte Patriarh
Teoctist, in volumul ,,Autocefalie, Patriarhie, slujire sfantd. Momente aniversare in Biserica Ortodoxa
Romana. 19957, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 1995;
Evdochimov, Paul, L’ Orthodoxie, Editure Delachaux et Niestle, Neuchatel, 1965;

Evdochimov, Paul, Prezenfa Duhului Sfant in traditia ortodoxa, traducere de Pr. Dr. Vasile Raduca,
Editura Anastasia, Bucuresti, 1995;

Florovsky, G., L’Eglise sa nature et sa tache, in vol. L. ,,.’Eglise universelle dans le dessein de Dieu”,
Neuchatel-Paris, 1949;

Franckl, Viktor E., Omul in cautarea sensului vietii, traducere de Sibian Guranda, Editura Maeteorpress,
Bucuresti, 2010;

Heilbroner, Robert L., Filozofii lucrurilor pamdntesti. Vietile, epocile si doctrinele marilor economigti,
traducere din limba engleza de Marin Stanciu, Editura Humanitas, Bucuresti, 2005;

Holban, loan, Carturarul, in ,,Teologie si Viata”, nr. 1-6/2006;

Irineu, Arhiepiscopul Craiovei si Mitropolitul Olteniei, Sfdnta Liturghie. Locul si ambientul unirii tainice
a oamenilor cu Dumnezeu in nesfarsita dragoste divind, aici i in vesnicie, ITn volumul ,,Vocatie, slujire,
jertfelnicie. Cinstire si recunostintd Parintelui prof. dr. Nicolae D. Necula la Tmplinirea varstei de 70 de
ani”, volum publicat cu binecuvantarea Preafericitului Périnte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe
Romane, coord. Pr. prof. dr. Viorel Sava, Pr. lect. dr. Lucian Petroaia, Editura Basilica a Patriarhiei
Romane, Bucuresti, 2014;

Iustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Biserica Ortodoxa Romadna in lumea crestina contemporand, in
volumul ,,Douézeci de ani din viata Bisericii Ortodoxe Roméane”, Bucuresti, 1968;

Omagiu jubiliar Preafericitului Parinte Patriarh Teoctist la aniversarea a 85 de ani de viata si a 50 de
ani de arhierie. Cuvantari, mesaje, scrisori, consemndri de presd, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2000;

Patriarhul Tustin, Discursuri ecumenice, cu un Cuvdnt inainte de Antonie, Mitropolitul Ardealului,
Episcopiei Argesului si Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2004;

Patriarhul Tustin, Dosoftei Mitropolitul §i alte scrieri, Editura Episcopiei Argesului si
Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2003;

Patriarhul  Iustin, [lerarhia bisericeasci in epoca Apostolica, Episcopiei Argesului si
Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2004;

Patriarhul lustin, Evagrie din Pont, Prefata si Studiu introductive de Pr. prof. univ. dr. Stefan Alexe,
Episcopiei Argesului si Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2003;

Patriarhul lustin, Sfdnta Scriptura si interpretarea ei in opera Sfantului loan Hrisostom, Episcopiei

Argesului si Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2003;

38



Patriarhul  Tustin, lerarhia bisericeasca in epoca apostolica, Episcopiei Argesului si
Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2004;

Patriarhul Tustin, ,,Pentru pacea a toatd lumea...” Omilii arhieresti la Nasterea si Invierea Domnului,
Prefatd de Nicolae Corneanu, Mitropolitul Banatului, Editura Anastasia, Bucuresti, 2004;

Patriarhul lustin, Activitatea Sfantului Apostol Pavel in Atena, Episcopiei Argesului si
Muscelului/Anastasia, Bucuresti, 2002;

Lacusta, loan, A4ni, viata, slujire crestina. Din marturisirile bibliografice ale Preafericitului Patriarh
Teoctist, in volumul ,,Biserica In misiune. Patriarhia romana la ceas aniversar. 120 de ani de Autocefalie
(1885-2005), 80 de ani de Patriarhat (1925-2005)”, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii
Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2005;

Lossky, Vladimiri, Teologia mistica a Bisericii de Rasarit, traducere Pr. Vasile Raduca, Editura
Anastasia, Bucuresti, 1993;

Moldovan, Pr. prof. dr. llie, Ortodoxia misionard — stalp de lumina in lumea contemporana, Editura
Mitropolia Olteniei, Craiova, 2010;

Moraru Alexandru, lerarhii Bisericii Ortodoxe Romdne. 2005. Bibliografii selective, Editura Renasterea,
Alba Iulia, 2005;

Moraru Alexandru, Istoria Bisericii Ortodoxe Romdne, volumele I si 11, Alba-Iulia, 2005;

Munteanu, George, Patriarhul Teoctist, slujitor contemporan al credingei strabune, din volumul
»Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfanta...”, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 1995;

Nechita, Pr. dr. Vasile, Misiunea Bisericii, ieri si astazi, Editura Libertatea, Panciova (Serbia), 2003;
Nechita, Pr. prof. univ. dr. Vasile, Misiunea Bisericii in lumina lui Hristos, Editura Vasiliana *98, Iasi,
2007,

Nechita, Pr. conf. univ. dr. Vasile, Buchiu, Pr. conf. dr. Stefan, Stanescu, Pr. Emilian, (coord. Pr. prof.
univ. dr. Dumitru Popescu), Apostolatul crestin §i social al Bisericii Ortodoxe Romdne 1925-2005,
Editura Vasiliana "98 lasi, 2005;

Nechita, Pr. prof. dr. Vasile, Reinnoirea si revigorarea slujirii Bisericii Ortodoxe. Marturii ale
evanghelicilor care s-au convertit la ortodoxie, in volumul ,,Vocatie, slujire, jertfelnicie. Cinstire si
recunostintd Parintelui prof. dr. Nicolae D. Necula la implinirea varstei de 70 de ani”, volum publicat cu
binecuvantarea Preafericitului Parinte Daniel, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméane, coord. Pr. prof. dr.
Viorel Sava, Pr. lect. dr. Lucian Petroaia, Editura Basilica a Patriarhiei Romane, Bucuresti, 2014;

Necula, Pr. lect. Nicolae, Omagiu Preafericitului Parinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romdne,
la tmplinirea varstei de 90 de ani si la aniversarea a 55 de ani de arhipastorie in volumul ,,Biserica in

misiune. Patriarhia Romana la ceas aniversar. 120 de ani de Autocefalie (1885-2005), 80 de ani de

39



Patriarhat (1925-2005)”, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne,
Bucuresti, 2005;

Necula, Pr. lect. Nicolae, Laudatio, cu prilejul conferirii titlului de ,,Doctor honoris causa” Preafericitului
Parinte Patriarh Teoctist al Bisericii Ortodoxe Romane de catre Universitatea ,,Dunarea de Jos” din
Galati, la 12 octombrie 2000, in Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméane, Pe treptele slujirii
crestine, vol. X1, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, 2001;

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Studii de teologie liturgica, Editura Paranesis, Bucuresti, 2014;

Nissiotis, Nikos A., L’Eglise et la societe dans la Théologie orthodoxe gréque, in vol. 1. ,,L’Etnique
sociale chretienne dans un monde en transformation” Editura Labor et Fides, Geneve,1966;

Pacurariu, Pr. prof. dr. Mircea, Patriarhul tuturor romdnilor, in volumul ,,Autocefalie, Patriarhie, slujire
sfantd. Momente aniversare in Biserica Ortodoxd Roméana 19957, Editura Institutului Biblic si de Misiune
al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1995;

Paiusan, Cristina, Ciuceanu, Radu, Biserica Ortodoxd Romana sub regimul comunist, vol. I. 1945-1958,
Editura Institutului National pentru Studiul Totalitarismului, Bucuresti, 2001;

Parvu, Pr. Constantin, Organizarea si dezvoltarea Bisericii Ortodoxe Romane in spiritul autonomiei §i
autocefaliei in volumul ,,Autocefalie, Patriarhie, Slujire sfanta...”, Editura Institutului Biblic si de Misiune
al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1995.

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Misiologie ortodoxa, vol. 1, Editura Pamfilius, Iasi, 2002;

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Paradigme conceptuale moderniste si postmoderniste si impactul lor
asupra teologiei §i misiunii bisericii in ,,Simpozionul Modernitate, postmodernitate, religie. Constanta,
2005, Editura Vasiliana "98, Iasi, 2005;

Petraru, Pr. prof. dr. Gheorghe, Teologia fundamentala si misionara. Ecumenism, Editura Performantica,
lasi, 2006;

Plamadeald, Dr. Antonie, Biserica slujitoare, Editura Arhidiecezana Sibiu, 1986;

Plamadeald, Dr. Antonie, Dilemele starii de despartire §i perspectivele ecumenismului, in lucrarea ,,Ca
toti s fie una”, Editura Institutului Biblic, Bucuresti, 1979;

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Hristos, Bisericd, Societate, Editura Institutului Biblic si de Misiune al
Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1998;

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Misiunea Bisericii intr-o lume secularizata, Editura Sfintei Arhiepiscopii
a Bucurestilor, Bucuresti, 2004;

Popovici, Sf. lustin, Omul si Dumnezeul-Om. Abisurile si culmile filosofiei, Editura Sofia, Bucuresti,
2010.

Radu, Pr. prof. dr. Dumitru, Invatatura ortodoxa despre Dumnezeu, in vol. ,Indrumari misionare”,

Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 1986;

40



Répeanu, Dr. Elis, Preafericitul Parinte Patriarh Teoctist. O viata inchinata lui Dumnezeu, Bisericii §i
Tarii, Editura Printeuro, Ploiesti, 2005;

Rorty, Richard, Vattino, Gianni, Viitorul religiei. Soliditate, caritate, ironie, sub ingrijirea lui Santiago
Zabala, traducere din limba italiana de Stefania Mincu, Editura Paralela 45, Pitesti, 2008;

Schmemann, Pr. Alexander, Bisericd, lume, misiune, Editura Reintregirea, Alba Iulia, 2006;

Schooyans, Michael, La derive totalitaire du liberalism, Edition Universitaires, Paris, 1991;

Silvestri, Artur, Al cincilea Patriarh: Preafericitul Teoctist in cdteva ,,ganduri”, cuvdntari si documente,
documentar initiat, Ingrijit si oranduit de Artur Silvestri, Editura Intermundus, Bucuresti, 2007,

Slujire sfanta Preafericitul Parinte Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romadne. Zece ani de la alegere
si Intronizare, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1996;
Stan, Dr. George, Preafericitul Parinte Teoctist Patriarhul Romdniei, Editura Institutului Biblic si de
Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméne, Bucuresti, 2005;

Staniloae, Pr. prof. dr. Dumitru, Reflexii despre spiritualitatea poporului romdn, Editura Scrisul
roméanesc, Craiova, 1992;

Teoctist, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, In slujba Ortodoxiei romdnesti, a ndzuintelor de unitate
nationalda si de afirmare a culturii romdne. Mitropolitul lacob Putneanul (1719-1778), Manastirea
Neamt, 1978;

Teoctist, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pe treptele slujirii crestine, Vol.l, Editura Moldovei si
Sucevei, Manastirea Neamt, 1980;

Teoctist, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pe treptele slujirii crestine, vol. 1I, Editura Mitropoliei
Moldovei si Sucevei, Manastirea Neamt, 1980;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne, Slujind altarul strabun, vol. 1, Editura Institutului Biblic
si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. 111, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1995;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. IV, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1996;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. V, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1996.;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. VI, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1992;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. VII, Editura Institutului

Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1997,

41



Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne, Pe treptele slujirii crestine, vol. VIII, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 1998;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. IX, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii ortodoxe Romane, Bucuresti, 1999;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. X, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2001.

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. XI, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2001;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. XII, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Roméane, Bucuresti, 2002;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. XIII, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2003;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. XIV, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2004;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Pe treptele slujirii crestine, vol. XV, Editura Institutului
Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2005;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Constiinfa vie a slujirii preotesti, Editura Sfintei
Arhiepiscopii a Bucurestilor, Bucuresti, 2005;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne, Umblafi neincetat in Adevar, Editura Arhiepiscopiei
Bucurestilor, Bucuresti, 2004;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Tinerii — tineretea Bisericii, Editura Institutului Biblic si
de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 2003;

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Fii ai credintei, nu ai indoielii, Editura Sfintei
Arhiepiscopii a Bucurestilor, Bucuresti, 2006;

Slujire sfanta. Preafericitul Parinte Teoctist Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romdne. Zece ani de la
alegere §i intronizare, volum omagial, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe
Romane, Bucuresti, 1996;

Tia, Arhimandrit Teofil, Reincrestinarea Europei. Teologia religiei in pastorala si misiologia occidentala
contemporand, Editura Reintregirea, Alba-Iulia, 2013;

Tillard, Jean M., L"Eglise d" Eglises. Le ecclésiologie de comunion, Les Editions du Cerf, Paris, 1981.
Verzan, Pr. dr. Sabin, Preafericitul Parinte Teoctist, Repere bio-bibliografice, in volumul ,,Autocefalie,
Patriarhie, slujire sfintd. Momente aniversare in Biserica Ortodoxa Romana 19957, Editura Institutului

Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Romane, Bucuresti, 1995;

42



Vicovan, Pr. Ion, Mitropolitul Teoctist al Moldovei (1977-1986, loctiitor pana in 1990). Aspecte ale
activitatii pastoral-misionare si culturale in volumul ,,Urme in eternitate, Mitropolitul Teoctist al

Moldovei si Sucevei”, Editura Doxologia, lasi, 2010;

IV. ARTICOLE, STUDII, CRONICI BISERICESTI

Adrian, Arhiepiscop emerit, Franturi de inimd la comemorarea a doudzeci de ani de la trecerea la cele
vesnice a Patriarhului Iustin Moisescu, in numarul omagial ,,Un stalp puternic in vremuri de furtuna” al
revistei ,,Teologie si Viata” nr. 1-6/2006.

Afanassieff, Nicolas, ,,Le Monde” dans I’Ecriture Sainte, in ,,Irenikon” tomul XLII (1969).

Alexe, Pr. prof. Stefan, Adunarea Generala a Conferintei Bisericilor Europene, Nzborg VII, Engeberg,
Elvetia, 16-23 septembrie 1974, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 9-12/1974.

Alexe, Pr. prof. Stefan, Adunarea pancrestina pentru pace de la Praga, in ,Mitropolia Moldovei si
Sucevei”, nr. 5-6/1961.

Alexe, Pr. prof. Stefan, Conferinta mondiala ,,Biserica si societate”, Geneva, 12-26 iulie 1966, 1n
,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 9-10/1966.

Alexe, Pr. prof. Stefan, Sosirea Prezidiului si Comitetului Consultativ al Conferintei Bisericilor
Europene, Bucuresti, 5-10 martie 1967, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 5-6/1967.

Bénateanu, Arhid. 1., Mihditd, Nicolae, Vizita efectuata in Statele Unite ale Americii si in Canada de
catre Preafericitul Patriarh lustin in fruntea unei delegatii sinodale a Bisericii Ortodoxe Romdne, 1n
,.Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 5-6/1979.

Bria, Pr. prof. Ion, in memoriam: Patriarhul Iustin al Bisericii Ortodoxe Romdne, in ,Biserica Ortodoxa
Romana”, nr. 7-8/1986.

Bursuc, lonut, Pasul catre vesnicie. Trecerea la cele vesnice a Preafericitului Parinte Teoctist, Patriarh
al Bisericii Ortodoxe Romdne, 30 iulie 2007, in ,,Teologie si Viata”, nr. 7-12/2007.

Buzdugan, Preot Constantin, Vizita delegatiei Bisericii Ortodoxe Romdne la Patriarhia Ecumenicd, in
,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 11-12/1974.

Chitescu, Prof. Nicolae, 4 patra Adunare Generala a Consiliului Ecumenic al Bisericilor, in ,,Biserica
Ortodoxda Romana”, nr. 7-8/1968.

Chitescu, Prof. Nicolae, Conferinfa de la Montreal a Comisiei pentru Credinta si Constitufie, n
»Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 11-12/1963.

Chitescu, Prof. Nicolae, Ecumenism si unitate crestind in conceptia Preafericitului Patriarh Dr. lustin
Moisescu, In ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 3-5/1980.

Chitescu, Prof. Nicolae, Note si impresii de la Conferinta Panortodoxa de la Rodos, in ,Biserica

Ortodoxd Romana”, nr. 9-10/1961.

43



Chitescu, Prof. Nicolae, Prezenta si contributia Preafericitului Patriarh lustin in dialogul general
ecumenic, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 3-4/1985.

Chitescu, Prof. Nicolae, Prezenta si contributia Preafericitului Patriarh lustin in dialogul general
ecumenic, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 3-4/1985.

Coman, Pr. prof. loan G., Conferinta Bisericilor Europene la El Escorial Madrid, Spania, 28 IV — 2 V
1969, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 5-6/1969.

Costin, Arhim. Vasile si Banateanu, Protodiacon loan, Vizita frateasca facuta de Preafericitul Patriarh
lustin Sanctitatii Sale Dimitrios I Patriarhul Constantinopolului, n ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 5-
6/1978.

Cuvantare rostita de Preafericitul Parinte Pariarh lustin la festivitatea deschiderii oficiale a cursurilor
Institului Teologic Universitar din Bucuresti pentru anul academic 1979-1980, in ,,Studii teologice”, nr.
5-10/1979.

Cuvéntarea Inaltpreasfintitului Daniel, Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, loctiitor de Patriarh al
Bisericii Ortodoxe Romdne la slujba de inmormdntare a pururi pomenitului Patriarh al Romdniei,
Teoctist, in ,,Ortodoxia”, nr. 3/2007.

Cuvintarea Inaltpreasfintitului lustin la instalarea ca mitrpolit al Moldovei si Sucevei, in ,Biserica
Ortodoxda Romana”, nr. 1-2/1957.

Cuvintarea Inaltpreasfintitului Mitropolit Iustin al Ardealului la solemnitatea deshiderii noului an scolar
1956-1957 la Institutul Teologic de grad universitar din Sibiu, in ,,Mitropolia Ardealului”, nr. 1-2/1956.
Cuvantarea Peasfintitului lustin dupd hirotonirea intru arhiereu, in ,Biserica Ortodoxad Romana”, 3-
4/1956.

Cuvdntarea Preacuviosului Iconom Stravofor lustin Moisescu in fata Colegiului Electoral Bisericesc
dupa alegerea sa ca mitropolit al Ardealului, in ,,Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 3-4/1956.

Damaschin, Episcopul Sloboziei si Célarasilor, Evocare, in ,,Teologie si Viata”, nr. 1-6/2006.

Daniel, Mitropolitul Moldovei si Bucovinei si loctiitor de Patriarh al Bisericii Ortodoxe Romane,
Parintele Patriarh Teoctist — vrednic arhipastor daruit lui Hristos §i Bisericii sale, cuvant rostit in
Catedrala Patriarhald din Bucuresti, in ziua de vineri, 3 august 2007, la slujba de Tnmorméantare a
Preafericitului Patriarh Teoctist, in ,,Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 7-8/2007.

Daniel, Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, Ideal si criza in Miscarea ecumenicd. Ecumenism spiritual si
ecumenism secularizat. Comunicare facutd cu ocazia acordarii premiului ,,Emmanuel Heufelder”, 30 mai
1998, Manastirea Nicderaltaich, Germania, in ,,Candela Moldovei”, nr. 11-12/1998.

Daniel, Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, Un deceniu de priveghere in fruntea Bisericii. Preafericitul

Parinte Teoctist la 10 ani de patriarhat, in ,,Teologie si Viata”, nr. 7-12/1996.

44



Daniel, Mitropolitul Moldovei si Bucovinei, Un stdlp puternic in vremuri de furtund, in numarul omagial
,Un stalp puternic in vremuri de furtund” din revista ,,Teologie si Viatd” nr. 1-6, 2006.

David, Diac. Petre 1., Preafericitul Patriarh lustin, distinsa personalitate in cadrul Miscarii Ecumenice
contemporane, n ,,Glasul Bisericii”, nr. 3-4/1985.

David, Diac. Petre 1., Preocupari ecumeniste ale profesorilor din invatamantul superior teologic, n
,»Ortodoxia”, nr. 4/1981.

Dragomir, Silviu, Contributii privitoare la relatiile Bisericii romdnesti cu Rusia in veacul al XVII-lea, In
,Analele Academiei Romane”. Memoriile sectiunii istorice, seria II, tomul 34, 1912.

Dura, Pr. asis. dr. Nicolae V., Comunitatile ortodoxe de peste hotare, o preocupare permanentd a
Bisericii Ortodoxe Romdne, n revista Studii Teologice, nr. 1/1986.

Galeriu, Pr. prof. Constantin, Conceptia ecumenica a Preafericitului Patriarh lustin, in ,Mitropolia
Olteniei”, nr. 3-6/1980.

Galeriu, Pr. prof. Constantin, Din activitatea Preafericitului Patriarh lustin ca reprezentant al Bisericii
Ortodoxe Romdne peste hotare, 1n ,,Glasul Bisericii”, nr. 6/1977.

Hritcu, Arhim. Adrian, Sesiunea anuala a Comitetului Central al Consiliului Ecumenic al Bisericilor,
Geneva, 22-29 august 1973, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 9-10/1973.

Ica, Pr. prof. dr. loan 1., Dreifaltgkeit und Mission, in ,,Studia Universitatis”, Babes Bolyai-Teologie
ortodoxa, nr. 1-2/1997.

Ioan, Episcopul Oradei, lustin Moisescu, ierarhul carturar si milostiv, in ,,Teologie si Viatd”, nr. 1-
6/2006.

Isopescu, Pr. Dumitru, Conceptia despre pace in lucrarea Preafericitului Patriarh lustin, in ,,Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, nr. 3-5/1980.

Istrati, Asist. drd. loan Valentin, Biserica primara in opera teologica a Patriarhului lustin Moisescu, n
»leologie si Viatda”, nr. 1-6/2006.

Tustin, Mitropolitul Ardealului, Cuvdntare rostita in ziua de 18 martie 1956, la catedrala mitropolitana
din Sibiu, la solemnitatea inscaunarii sale ca Mitropolit al Ardealului, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”,
nr. 3-4/1956.

Iustin, Mitropolitul Ardealului, Cuvdntarea I.P.S. Mitropolit lustin al Ardealului la alegerea sa ca
Mitropolit al Moldovei si Sucevei, in ,,Biserica Ortodoxd Roméana”, nr. 1-2/1957.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pastorala de Sfintele Pasti 1957, in ,,Mitropolia Moldovei si
Sucevei”, nr. 3-4/1957.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pastorald la Nasterea Domnului 1958, in ,,Mitropolia Moldovei

si Sucevei”, nr. 11-12/1958.

45



lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdnt la sedinta plenara a Comitetului National pentru
apararea pdcii, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 3-4/1958.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntare rostita in ziua de 9 februarie 1958, in catedrala
mitropolitana din lasi, cu prilejul inmanarii de catre Preasfintitul Episcop Vasile Samaha a ordinului
., Sfintii Apostoli Petru si Pavel”, acordat de Preafericitul Alexandru al Ill-lea, patriarhul Alexandriei §i
al Intregului Orient, in ,,Mitropolia

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pastorala la Nasterea Domnului 1959, in ,,Mitropolia Moldovei
si Sucevei”, nr. 9-12/1959.

Moldovei si Sucevei”, nr. 1-2/1958.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Pastorala la Nasterea Domnului 1960, in ,,Mitropolia Moldovei
si Sucevei”, nr. 9-12/1960.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Biblioteca Paringilor si Scriitorilor bisericesti, in ,,Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, nr. 1-2/1960.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntarea Inaltpreasfintitului Iustin, Mitropolitul Moldovei si
Sucevei, la sedinta plenara a Comitetului National pentru apdrarea Pacii din Republica Populara
Romdna (luni, 9 aprilie 1962), in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 3-4/1962.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntarea Inaltpreasfintitului Mitropolit lustin la instalarea
Preasfintitului Episcop Partenie Ciopron al Romanului si Husilor, in ,Mitropolia Moldovei si Sucevei”,
nr. 3-4/1962.

Iustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, ,, Pentru pacea a toatd lumea, pentru bundstarea sfintelor lui
Dumnezeu biserici §i pentru intrunirea tuturor, Domnului sa ne rugam!”, in ,Mitropolia Moldovei si
Sucevei”, nr. 1-2/1963.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, A doua Conferinta Panortodoxa de la Rodos, in ,,Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, nr. 11-12/1963.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntare la cea de-a treia Adunare a Conferintei Crestine
pentru Pace (Praga, 1968), in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 3-4/1968.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntarea rostita cu prilejul festivitatii de aniversare a 20 de
ani de patriarhat ai Patriarhului lustinian, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 6/1968.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, In slujba pentru aproapele, in ,,Almanahul Parohiei Ortodoxe
Romane din Viena”, 1971.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntare rostita cu prilejul vizitei in Biserica Nationald

Luterana din Danemarca in 1971, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 9-10/1971.

46



Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntarea I.P.S. Mitropolit lustin al Moldovei si Sucevei la
hirotonia intru arhiereu a Prea Cuviosului Arhim. Andrian Hritcu, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 1-
2/1974.

Iustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntarea de la Plenara Comitetului National Pentru
apararea Pacii, (Bucuresti, 27 februarie 1976), in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 1-2/1976.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Punte de intelegere si prietenie, in ,,Almanahul Capelei
Ortodoxe Roméane din Baden-Baden”, 1976.

Tustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Alegerea, inmdnarea decretului prezidential de recunoastere si
intronizare a Preafericitului Parinte Dr. lustin Moisescu, n ,,Biserica Ortodoxa Roméana”, nr. 7-8/1977.
Tustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Cuvdntarea Preafericitului Parinte lustin la alegerea sa ca
patriarh al Bisericii Ortodoxe Romdne, in ,,Biserica Ortodoxa Roméana”, nr. 7-8/1977.

lustin, Mitropolitul Moldovei si Sucevei, Cuvdntare la instalarea ca Patriarh, in ,Biserica Ortodoxa
Romana”, nr. 7-8/1977.

Iustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Roméne, Cuvdntarea Preafericitului Pdarinte Patriarh Justin la
Consfatuirea cadrelor didactice din gscolile teologice ale Bisericii Ortodoxe Romdne, din 12-13
septembrie 1983, 1n ,,Studii Teologice”, nr. 7-8/1983.

Tustin, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romaine, Precuvdntare, la ,,Almanahul Parohiei Ortodoxe din
Viena”, nr. 23/1984.

Laurentiu, Mitropolitul Ardealului, La doua decenii de la trecerea la Domnul a Mitropolitului lustin
Moisescu, In ,,Teologie si Viata”, nr. 1-6/2006.

Luchian, Pr. Catalin, Activitatea Mitropolitului lustin ca reprezentant al Bisericii Ortodoxe Romdne in
relatiile ecumenice, in ,,Teologie si Viatd”, numar omagial, Un stalp puternic in vremuri de furtuna, Iustin
Moisescu Mitropolitul Moldovei si Sucevei (1957-1977). In memoriam al revistei ,,Teologie si Viata”, nr.
1-6/2006.

Marcu, Pr. prof. Grigorie, Preafericirea sa, Dr. lustin Moisescu, Patriarh teolog, in ,Mitropolia
Moldovei si Sucevei”, nr. 3-5/1980.

Mihaita, Arhimandrit Nifon Nicolae, Itinerar ecumenic al Preafericitului Patriarh Iustin, in ,,Mitropolia
Olteniei”, nr. 3-6/1980.

Moisescu, Prof. lustin, Biserica Ortodoxa Romana in lupta pentru apdrarea pdcii, in ,,Studii Teologice”,
nr. 7-8/1953.

Moisescu, Prof. lustin, Temeiurile lucrarii Bisericii pentru apdrarea pdcii, in ,,Studii Teologice”, nr. 3-

4/1953.

47



Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Hristos in scoald. Impliniri si esecuri in predarea Religiei in scoli.
Consfatuirea cu preotii si profesorii de Religie care a avut loc la Durau, iulie 2002, in ,,Teologie si Viata”,
nr. 9-12/2002.

Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Slujirea misionara a Bisericii noastre. De la unitatea nationald la
reintegrarea europeand, partea L, In ,,Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 9-12/2004.

Nechita, Pr. conf. dr. Vasile, Tineretea spirituala a Mitropolitului lustin Moisescu, Tn numarul omagial
,Un stalp puternic in vremuri de furtuna” al revistei ,,Teologie si Viata” nr. 1-6/2006.

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Omagiu Preafericitului Parinte Teoctist, in ,,Studii Teologice”,
nr.1/2005.

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Omagiu Preafericitului Parinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe
Romdne, la implinirea varstei de 90 de ani si la aniversarea a 55 de ani de arhipdstorire, in ,,Studii
Teologice”, nr.1/2005.

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Preafericitul Parinte Patriarh Teoctist. Omagiu la 20 de ani de
patriarhat, in ,,Studii Teologice”, nr. 4/2006.

Necula, Pr. prof. dr. Nicolae D., Slujirea preoteasca in conceptia si trairea Preafericitului Parinte
Patriarh Teoctist, In ,,Vestitorul Ortodoxiei”, nr. 128/1955.

Nestor, Inaltpreasfintitul, Arhiepiscop si Mitropolit, Preafericitul Patriarh lustin, binevestitor si apdrdtor
al pacii, in ,Mitropolia Olteniei”, nr. 3-6/1980.

Nicolae, Mitropolitul Banatului, Exemplu vrednic de urmat, in ,,Teologie si Viatd”, nr. 1-6/2006.
Plamadeald, Dr. Antonie, Episcop-vicar patriarhal, Participarea unei delegatii a Bisericii Ortodoxe
Romdne la intrunirea ecumenica dintre Conferinta Bisericilor Europene si Consiliul Conferintelor
Episcopale Romano-catolice din Europa la Chantilly-Franta, in ,Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 5-
6/1978.

Popescu, Pr. prof. dr. Dumitru, Vizita Papei loan Paul al II-lea in Romdnia, in revista ,,Ortodoxia”, nr. 1-
2/1999.

Porcescu, Pr. Scarlat, Vizita Preafericitului Nicolae VI, Patriarh al Alexandriei, in Mitropolia Moldovei i
Sucevei, in ,,Mitropolia Moldovei si Sucevei”, nr. 9-12/1971.

Radu, Pr. prof. Dumitru, Preafericitul Patriarh lustin in Teologia romdneascd, in ,,Biserica Ortodoxa
Romana”, nr. 3-4/1980.

Radu, Pr. prof. Dumitru, Preafericitul Parinte Teoctist noul Patriarh al Bisericii Ortodoxe Romdne, n
,,Biserica Ortodoxa Roméana”, nr. 11-12/1986.

Radu, Pr. prof. Dumitru, Privire de ansamblu asupra Conferingelor interconfesionale din Romdnia, n

»Studii Teologice”, nr. 5-10/1979.

48



Raduca, Pr. prof. dr. Vasile, Preotie, misiune §i invagamant teologic in gandirea Preafericitului Parinte
Patriarh Teoctist, in ,,Studii Teologice”, nr. 4/2006.

Redactia, Din Gradina Maicii Domnului in Cetatea eternd. Vizita Preafericitului Parinte Patriarh
Teoctist la Vatican §i in Italia, 7-14 octombrie 2002, 1n ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 10-12/2002.
Redactia, Personalitatea Patriarhului Teoctist in lumina unor marturii de suflet, in ,,Biserica Ortodoxa
Romana”, nr. 7-8/2007.

Redactia, Vizita Preafericitului Parinte Patriarh Teoctist la Vatican, in ,,Teologie si Viatd”, nr. 9-
12/2002.

Soare, Pr. Dumitru, Contributia Preafericitului Patriarh lustin la dezvoltarea relatiilor ecumenice ale
Bisericii Ortodoxe Romdne, n , Biserica Ortodoxd Romana”, nr. 3-4/1980.

Spiridon, Diac. Costin, Participarea unei delegatii a Bisericii Ortodoxe Romdne conduse de Preafericitul
Parinte Teoctist la cea de-a 1700 aniversare a Bisericii Armene. Etchmiadzin, 20-23 septembrie 2001, in
,.Biserica Ortodoxa Romana”, 7-12/2001.

Serbanescu, Pr. Niculae 1., Biserica Ortodoxa Romana si Miscarea ecumenicd, in ,,Ortodoxia”, nr. 1-
2/1962.

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Biserica si cultura, comunicare prezentatd cu ocazia
decerndrii titlului de Doctor honoris causa de catre Universitatea Bucuresti (26 octombrie 1995), in
»~Almanahul bisericesc”, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucurestilor, Bucuresti, 1996.

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Evaluarea vizitei Papei loan Paul al 1l-lea in Romdnia,
in ,,Ortodoxia”, nr. 1-2/1999.

Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Romane, Sensurile permanente ale preofiei, in ,,Almanah
bisericesc”, Editura Sfintei Arhiepiscopii a Bucurestilor, Bucuresti, 1997.

Vasilescu, Prof. Gheorghe, Preafericitul Parinte Patriarh Teoctist la 20 de ani de Patriarhat, in ,,Biserica
Ortodoxda Romana”, nr. 7-12/2006.

Vasiliu, Lector univ. dr. Cezar, Contactele dintre Biserica Romano-catolica si Biserica Ortodoxd intre
anii 1966-1981, in ,,Glasul Bisericii”, nr. 1-3/1982.

Vasiliu, Prof. Gheorghe, Patriarhul Iustin Moisescu, in ,,Biserica Ortodoxa Romana”, nr. 7-12/2006.
Vizitiu, Pr. lect. dr. Mihai, Demnitate, sensibilitate si bundtate, ascunse sub o privire suverand si patrunzatoare,

in ,,Teologie si Viata”, nr. 1-6/2006.

49



