
1

UNIVERSITATEA „OVIDIUS” DIN CONSTANŢA

ŞCOALA DOCTORALĂ DE TEOLOGIE

DOMENIUL DE DOCTORAT: TEOLOGIE

Conducător de doctorat:

Pr. Prof. Univ. Dr. Dumitru Radu

Student-doctorand:

Cheran Daniel Sorin

CONSTANŢA

2014



2

Îndumnezeirea omului este considerată ca fiind modul teologiei răsăritene de a

exprima „desăvârşirea şi deplina întrepătrundere a omului cu Dumnezeu”1, „participarea

la viaţa dumnezeiască a Sfintei Treimi”2 şi, în acelaşi timp, „scopul binecuvântat pentru

care au fost create toate”3. Departe de a fi „o fantasmă mitologică” sau „o speculaţie

metafizică oţioasă”, potrivit lui Panayotis Nellas, îndumnezeirea reprezintă „o constantă a

condiţiei şi istoriei umane în ansamblul ei”, una dintre ideile contemporane „cele mai active

şi mai penetrante”4 ce „marchează profund utopiile şi angoasele epocii moderne”5.

Această idee a ridicării omului la statutul de dumnezeu, prin har, reprezintă un

adevărat fir roşu al teologiei ortodoxe ce străbate întreaga tradiţie patristică. Avându-şi

originea în Sfânta Scriptură, ea are, totodată, anumite paralele în filosofia antică greacă.

Deşi vocabularul său este străin de limbajul biblic care accentuează transcendenţa

absolută a lui Dumnezeu, totuşi există numeroase mărturii scripturistice care au fost

preluate de Sfinţii Părinţi ca bază a învăţăturilor despre îndumnezeire.

În tradiţia răsăriteană, noţiunea de îndumnezeire este prezentă încă de la

început, neexistând însă un consens între părinţii creştinismului timpuriu despre

înţelesul exact al acesteia. Aceasta mai ales datorită faptului că, în primele cinci secole,

ideea îndumnezeirii a fost abordată doar în contextul controverselor trinitare şi

hristologice. Dezvoltarea şi răspândirea acesteia în întregul răsărit creştin se datorează

Sfântului Maxim care, datorită utilizării ei ca ca fundament şi totodată centru al întregii

sale teologii, a fost numit, în mod absout întemeiat, şi Teologul îndumnezeirii.

Formula clasică a îndumnezeirii îi aparţine Sfântului Atanasie cel Mare:

„Dumnezeu s-a făcut om ca noi să ne îndumnezeim prin el”. Pentru el, ca şi pentru restul

Sfinţilor Părinţi, întruparea constituie unicul fundament al îndumnezeirii omului.

Grigorie de Nazians îi atribuie Sfântului Vasile cel Mare următoarea formulare:

„omul este un animal care a primit poruncă să devină dumnezeu”6. Cu toate acestea,

dumnezeu este doar o titulatură, acordată de Dumnezeu celor vrednici, ce exprimă

împlinirea eshatologică a omului. Pentru Grigorie de Nazians, îndumnezeirea este scopul

fiinţei umane, obţinut prin puterea îndumnezeitoare a Duhului Sfânt - primit la botez - şi

prin efortul ascetic de a duce o viaţă morală. Sfântul Grigorie de Nyssa consideră că omul

îşi transcede, în cele din urmă, propria-i natură şi devine imun în faţa coruptibilităţii şi

morţii, dar ezită să numească această stare îndumnezeire. Pentru el, îndumnezeirea este

eminamente un concept hristologic, care prin extensie, poate fi aplicat şi Euharistiei.

1 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 2002,
p. 425
2 Karl Christian Felmy, Dogmatica experienţei ecleziale, Editura Deisis, Sibiu, 1999, p. 202
3 Panayiotis Christou, Partakers of God, Editura Holy Cross Orthodox Press, Brookline Mass, 1984, p. 36
4 Christoph von Schönborn, Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der Vergöttlichung des
Menschen apud Panayotis Nellas, Omul, animal îndumnezeit, Editura Deisis, Sibiu, 2002, p. 15
5 Panayotis Nellas, Omul, animal îndumnezeit, Editura Deisis, Sibiu, 2002, p. 15
6 Ilarion Alfeyev, Sfântul Simeon Noul Teolog şi tradiţia ortodoxă, Editura Sophia, Bucureşti, 2010, p. 314



3

Evagrie consideră că titulatura de dumnezei acordată oamenilor are doar un

sens metaforic. Cel inefabil trebuie slăvit în linişte iar, pentru a se apropia de El, este

necesar ca omul să îşi depăşească patimile şi să îşi elibereze mintea de imaginile lumii

materiale. Dionisie Areopagitul este primul care oferă o definiţie a îndumnezeirii:

dobândirea asemănării cu Dumnezeu şi unirea cu El pe cât posibil. În viziunea sa, scopul

vieţii creştine este unirea tuturor celor create cu Dumnezeu, printr-un proces de sfinţire,

iluminare şi perfecţionare.

Una dintre caracteristicile permanente ale gândirii Bisericii răsăritene fiind

fidelitatea totală faţă de Sfinţii Părinţi7, ca mărturisitor, teolog şi părinte, Sfântul Maxim

Mărturisitorul trebuia să păstreze şi să apere învăţătura lăsată de aceştia căci orice

mărturisire făcută cu inima şi cu gura însemna a profesa învăţăturile părinţilor8. Întrucât în

orice nouă dezvoltare doctrinară9, ca de altfel în orice dispută teologică10, era necesar să se

facă auzită vocea Părinţilor ca mărturie a credinţei Bisericii, este evidentă influenţa şi rolul

acestora în modelarea gândirii Sfântului Maxim.

Scrierile Părinţilor au dat valoare şi finalitate învăţăturilor dogmatice. Opiniile

lor nu au fost acceptate numai ca obiecţii sau păreri formale ale autorităţii externe din

cauza evidenţei interne a adevărului lor universal11. Ei au fost consideraţi promotorii şi

păstrătorii credinţei creştine, tocmai pentru că au fost cei responsabili pentru protejarea

credinţei de orice greşeală, şi în acelaşi timp, pentru deschiderea credincioşilor către

cunoaşterea lui Dumnezeu.

Scrierile Sfinţilor Părinţi au avut o importanţă deosebită pentru teologia

maximiană, mare parte din caracteristicile teologiei lor regăsindu-se în învăţătura Sfântului:

concepţia despre Dumnezeu a Sfântului Grigorie Teologul şi a lui Dionisie Areopagitul,

antropologia Sfântului Grigorie de Nyssa, răscumpărarea şi îndumnezeirea din teologia

Sfântului Atanasie cel Mare, teoria despre  a lui Clement Alexandrinul şi Dionisie

Areopagitul, praxisul negativ al lui Evagrie Ponticul12. Teologia Sfântului Maxim va reuşi să

unifice concepţiile scriitorilor amintiţi într-o combinaţie integră şi unitară, aceasta

neimplicând totuşi o dependenţă servilă faţă de Părinţi, scrierile lor oferindu-i doar principii

de orientare pe care, ulterior, să le dezvolte şi aprofundeze potrivit propriilor sale convingeri.

7 Noţiunea de „Părinţi ai Bisericii” provine din dogmatică şi a apărut din nevoia de a stabili mărturii ale
tradiţiei autentice catolice. Cf. Hans von Campenhausen, Părinţii greci ai Bisericii, Editura Humanitas,
Bucureşti, 2005, p. 9; Erau numiţi Părinţi cei care îndrumau spiritual şi învăţau în acelaşi timp, cei care,
datorită naşterii lor nu biologice ci spirituale, ocupau o poziţie importantă în comunitatea creştină. Cf.
Panagiotes K. Crestou, George Dion Dragas, Greek Orthodox Patrology: An introduction to the study of the
Church Fathers, Editura Orthodox Research Institute, Rollinsford, 2005, p. 11
8 Jaroslav Pelikan, Tradiţia creştină. Spiritul creştinătăţii răsăritene, vol II, Editura Polirom, Iaşi, 2004, p. 37
9 „Urmând Sfinţilor Părinţi” era formula obişnuită pentru a introduce o afirmaţie doctrinară în Biserica
primară.
10 Sfinţii Părinţi au fost cei care au stat la baza sinoadelor, in presentia sau in absentia, sau chiar după
mutarea lor la cele veşnice.
11 Georges Florovsky, Biblie, Biserică, Tradiţie, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2006, pp. 100-101
12 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, pp. 196-197



4

Scrierile Sfântului Maxim sunt extrem de valoroase atât din punct de vedere

teologic cât şi din punct de vedere filosofic, opera sa reprezentând „o sinteză grandioasă şi

personală a marilor curente filosofice ale antichităţii şi a principalelor idei patristice”13.

Concepţia sa despre lume, potrivit lui Epifanovici, nu poate fi considerată ca fiind „nici

curat teologică, nici curat filosofică”14, ci prezentând „în sine o unire armonioasă a

teologiei şi filosofiei, a credinţei şi cunoştinţei”15. Filosofia este cuprinsă însă în credinţă,

fapt demonstrat de predominarea elementelor mistice în gândirea maximiană. Căci şi

atunci când avem în vedere reflecţiile teologico-filosofice ale Sfântului Maxim, remarcăm

fundamentarea acestora cu texte din Sfânta Scriptură, mai ales când subiectele sunt

legate de contemplare, întrupare sau îndumnezeire. Vocabularul Sfântului cuprinde mulţi

termeni filosofici încreştinaţi de Sfinţii Părinţi, aceştia schimbându-le sensul lor obişnuit

pentru a exprima adevărul de credinţă16.

Folosindu-se de experienţa sa liturgică dar şi de propria erudiţie teologică de a

îmbina tradiţia patristică şi filosofică într-un mod creativ, Sfântul Maxim reuşeşte să

exprime în mod coerent şi pătrunzător implicaţiile liturgico-ascetico-mistice asupra

cosmologiei şi antropologiei creştine, incluzând aici şi îndumnezeirea17. Mai mult, teologia

maximiană nu se pierde niciodată la nivel conceptual sau speculativ, ea găsindu-şi

întotdeauna calea către cea mai simplă şi clară înţelegere a vieţii practice creştine18.

Cunoscând implicaţiile mitului platonic-origenist asupra doctrinei

îndumnezeirii omului, Sfântul Maxim a combătut cu vehemenţă acest mit, principalele

sale argumente fiind întemeiate pe doctrina mişcării şi odihnei, doctrina liberului arbitru

şi doctrina Logosului.

Triada lui Origen compusă din petrecere în henadă (), mişcare prin păcat

() urmată de cădere şi crearea lumii văzute () şi odihnă în noua henadă, este

inversată în gândirea maximiană, unde triada devine: creaţie (), mişcare () şi

odihnă deplină şi definitivă în Dumnezeu (). Mai mult, mişcarea are rol creator şi

conduce persoanele umane către odihna eternă din care nu mai pot cădea – îndumnezeirea

este nesfârşită şi neplafonată şi, prin urmare, nu poate conduce la saturaţie.

Contrazicând origenismul, Sfântul Maxim plasează facerea înainea mişcării şi,

cum facerea este un act al libertăţii şi dragostei lui Dumnezeu, mişcarea nu poate avea o

conotaţie negativă. Din cauză a păcatului (în origenism) devine cauză a îndumnezeirii,

căci mişcarea maximiană înseamnă înălţarea spre Dumnezeu.

13 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Întrebări şi răspunsuri, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de
Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 21
14 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi Teologia Bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 71
15 Idem, p. 71
16 Torstein T. Tollefsen, The Christocentric Cosmology of St Maximus the Confessor, Editura Oxford University
Press, New York, 2008, pp. 10-11
17 Idem, p. 13
18 Christoph von Schonborn, Icoana lui Hristos, Editura Humanitas, Bucureşti, 2011, p. 107



5

Disputele cu pelagienii au constituit principala motivaţie a Fericitului Augustin

pentru a demonstra natura arbitrară şi nemeritată a harului divin, acţiune care s-a

concretizat, pe parcurs, în elaborarea doctrinei predestinaţiei – manifestarea teribilei

omnipotenţe divine şi a suveranităţii harului în raport cu libertatea umană. Dumnezeu,

susţine Fericitul Augustin, a predestinat sau a hotărât din veci pe unii la fericirea

veşnică iar pe alţii la pedeapsa focului veşnic19.

Deşi cunoştea doctrina augustină a predestinaţiei, Sfântul Maxim îi acordă

acesteia un cu totul alt sens decât Augustin. Chiar dacă Dumnezeu cunoaşte dinainte tot

ce se va întâmpla, prin atotputernicia Sa, predestinaţia Sa nu priveşte decât derularea

naturală a lucrurilor în succesiunea cauzelor şi efectelor20, lăsând intactă libertatea

ipostatică a omului în faţa lucrurilor şi suferinţelor ce i se întâmplă. Mai mult, împlinirea

sau refuzul acestei sinergii ipostatice are consecinţe naturale diferite şi influenţează cursul

evenimentelor21. Predestinaţia după voinţă, conform căreia destinul omului este stabilit de

Dumnezeu şi indiferent de cursul de acţiune şi de alegerile sale, omul nu se poate abate

de la destinul său, este contestată cu vehemenţă de Sfântul Maxim. El consideră că

Dumnezeu nu intervine la nivelul voinţei omului şi nu încalcă liberul arbitru al fiinţelor

raţionale create după chipul şi asemănarea Sa22.

Cu toate că recunoaşte existenţa unei prăpastii fundamentale ()23 între

natura creată si cea necreată, totuşi, Sfântul Maxim Mărturisitorul evidenţiază faptul că

aceasta poate fi depăşită prin voinţa creatoare a Lui Dumnezeu. Nu doar iconomia

mântuirii - instituită pentru omul căzut - ci şi actul originar al creaţiei trebuie înţeles ca

expresie a iubirii lui Dumnezeu: în creaţie Dumnezeu concepe ca partener al Său o lume

cu totul distinctă de El şi pe care vrea să o aducă la unirea cu Sine, fără a-i anihila

distincţia. Iar lucrarea de unificare, de depăşire a distanţei fără a o suprima, este

realizată doar de Dumnezeu, căci numai natura dumnezeiască poate rămâne neafectată

de o astfel de lucrare.

Dumnezeu aşteaptă din partea omului ceva mai mult decât o participare oarbă,

şi anume, să-şi asume în mod conştient propria natură, să o stăpânească în mod liber

ca pe o natură bună, să descopere, cu recunoştinţă, în viaţă şi în univers darurile iubirii

divine. Participarea creatului la viaţa dumnezeiască nu rămâne un dat static, omul fiind

chemat să crească în viaţa divină, proces care are aspectul de „asimilare” cu Modelul, în

comuniune cu acesta. Această asimilare însă nu pune niciodată problema atenuării sau

19 Fericitul Augustin, Scrieri Alese I, în PSB, vol. 64, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1985, p. 27
20 Sfântul Maxim Mărturisitorul şi tovarăşii săi întru martiriu: papa Martin, Anastasie Monahul, Anastasie
Apocrisiarul. „Vieţi” – actele procesului – documentele exilului, trad. şi prezentare diac. Ioan I. Ică Jr., Editura
Deisis, Sibiu, 2004, pp. 138-139
21 Alain Riou, Le monde et l'eglise selon Maxime le Confesseur, Edition Beauchesne, Paris, 1973, p. 197
22 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scurtă tâlcuire la Tatăl nostru, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 239
23 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 66



6

eliminării libertăţii umane, ci dimpotrivă, deschide posibilitatea exersării plenare a

libertăţii24.

Respingând preexistenţialismul origenist, Sfântul Maxim priveşte omul ca

unitate dihotomică alcătuită din suflet () şi trup (), ambele sale componente

coexistând atât iniţial cât şi continuu25. Mai mult decât atât, Sfântul Maxim afirmă

existenţa unei relaţii reciproce indisolubile între suflet şi trup ()26 - care alcătuiesc

împreună o specie completă, neputând exista separat27.

Pe lângă dihotomia fundamentală trup-suflet, Sfântul Maxim foloseşte şi

trihotomia minte () - suflet () - trup () pentru a ilustra arhitectura umană28.

Desigur că nu este vorba de o trihotomie stricto sensu, ontologică, ci doar de o preferinţă

a Sfântului Maxim de a folosi aranjamentele triadice pentru a descrie alcătuirea

omului29.

Potrivit gândirii maximiene, chipul lui Dumnezeu () în om este intim legat de

mintea () şi de natura lui raţională ()30: cum natura sa raţională este făcută după

chipul lui Dumnezeu (), omul este destinat nu numai să existe, ci să existe

veşnic31. Cel care, prin propria alegere, îşi foloseşte existenţa potrivit naturii sale,

dobândeşte, în cele din urmă, cu ajutorul harului divin, existenţa veşnică () sau

existenţa veşnic bună )32 - stare care corespunde îndumnezeirii omului, adică

atingerii asemănării depline cu Dumnezeu, prin unirea cu El.

Creat după chipul lui Dumnezeu, omul deţine - prin natura sa - o deschidere

spre necreat şi infinit care, actualizată, îl conduce către atingerea asemănării cu El. În

timp ce chipul implică destinaţia omului spre îndumnezeire, asemănarea reprezintă nu

doar starea finală de îndumnezeire, ci întregul parcurs de dezvoltare a chipului - prin

vita practica şi vita contemplativa33. Ca rezultat al împlinirii asemănării, omul ajunge să

24 Părintele Dumitru Stăniloae vorbeşte de o libertate teonomă (care se autodetermină spre Dumnezeu şi
împreună cu Dumnezeu), care îşi regăseşte adevărata natură sau modelul fiinţării teologice, adică
deschiderea originară spre Modelul său.
25 John Meyendorff, Teologia Bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, Editura Nemira, Bucureşti, 2011,
p. 208
26 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 115
27 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 145
28 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în Ioan I. Ică jr., De la
Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte,
Editura Deisis, Sibiu, 2012, p. 211
29 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 124
30 Polycarp Sherwood, The ascetic life, the four centuries on charity, Ancient Christian Writers vol. XXI, Editura
The Newman Press, New York, 1955, p. 98
31 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 85
32 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 98; Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi
Mediator, Editura Sophia, Bucureşti, 2005, p. 409
33 Paul Evdokimov, Ortodoxia, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1996, pag. 80



7

participe la viaţa dumnezeiască, participare ce culminează cu îndumnezeirea sa prin

har, din acel moment împlinirea vocaţiei sale identificându-se întocmai cu ceea ce i-a

fost menit prin natura sa umană.

Progresând duhovniceşte spre scopul său final, omul adaugă binelui primit prin

fire, binele înfăptuit prin libera alegere, adică înaintează, prin virtute, de la chip () la

asemănare (), până la starea de îndumnezeire (): „străbătând acest drum

devine dumnezeu, primind de la Dumnezeu puterea de a fi dumnezeu, ca unul ce a

adăugat prin liberă alegere la binele natural al chipului asemănarea prin virtuţi, datorită

urcuşului firesc spre cauza proprie şi intrării în intimitatea ei”34.

Potrivit Sfântului Maxim, omul primordial nu avea în constituţia firii sale nici

plăcerea şi nici durerea ci doar o capacitate de plăcere prin care se putea bucura de

prezenţa Divinităţii: „Dumnezeu, care a zidit firea omenească, nu a creat împreună cu ea

nici plăcerea, nici durerea din simţire, ci a dat minţii ei o anumită capacitate de plăcere,

prin care să se poată bucura în chip tainic de El”35. Această poftă () se manifesta la

nivelul minţii () şi nu al simţurilor, fiind un fel de plăcere spirituală - o plăcere

rezultată din unirea minţii cu Dumnezeu36. Întrebuinţând plăcerea în mod greşit, omul a

transformat-o în poftă nefirească şi astfel, aceasta a început să fie asociată cu durerea

()37.

Deşi fericită, starea paradisiacă a omului nu echivala totuşi cu îndumnezeirea

căci atingerea asemănării şi îndumnezeirea reprezintă un scop pe care omul trebuie să-l

realizeze prin voinţa sa liberă: „nu era cu putinţă ca omul creat să se arate altfel fiu al lui

Dumnezeu şi dumnezeu prin îndumnezeirea din har, dacă nu se năştea mai înainte cu

voinţa din Duh, datorită puterii de-sine-mişcătoare şi liberă aflată în el prin fire”38.

Aşadar, departe de a considera starea originară a omului ca fiind o stare în care Adam

dobândise deja perfecţiunea, îndumnezeirea sau existenţa veşnică bună, Maxim este de

părere că Adam, în starea originară era asemenea unui copil fragil şi imatur, chemat de

Dumnezeu să crească şi să se dezvolte spiritual. Perfecţiunea rămânea pentru el un ideal

de împlinit, dar numai în măsura în care dorea să înfăptuiască acest lucru39.

Conform antropologiei maximiene, căderea a avut loc ca urmare a ispitei

diavolului şi a relei întrebuinţări a libertăţii omului, acesta preferând, în locul unei

34 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, pp. 125 -126
35 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 293
36 Jean-Claude Larchet, Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mediator între Răsărit şi Apus, Editura Doxologia, Iaşi,
2010, p. 89
37 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, pp. 172-173
38 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 440
39 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, pp. 183-184



8

libertăţi teonome, o libertate autonomă îndreptată împotriva lui Dumnezeu40. Greşeala

primordială nu a fost una ontologică ci personală şi a constat într-o abatere de la

porunca dată de Dumnezeu în rai41. Pentru Jean-Claude Larchet, Adam a fost o victimă

a înşelătoriei diavolului, el lăsându-se sedus de iluzia îndumnezeirii imediate42 - o

împlinire a menirii sale fără ajutorul divin: „Protopărintele Adam … pipăind şi mângâind

cu amândouă mâinile amestecătura materiei, ca un orb, în întunericul neştiinţei, s-a

aplecat întreg spre simţire, … încercând să dobândească, cum nu trebuia, cele ale lui

Dumnezeu, fără Dumnezeu şi înainte de Dumnezeu şi nu după Dumnezeu”43. Uitându-şi

adevărata hrană - vederea duhovnicească () -, mintea () s-a alipit de simţuri şi

s-a afundat în nevederea lui Dumnezeu () pierzându-şi capacitatea de a contempla

cele dumnezeieşti şi de a se înălţa spre Creator44. În loc să aştepte momentul în care era

pregătit să se dedice contemplării spirituale a fiinţelor create, omul s-a abandonat,

grăbit, într-o cunoaştere exclusiv sensibilă a creaturilor, izvor al desfătărilor şi al

suferinţei, dând astfel naştere patimilor45. Concluzionând, omul nu numai că nu şi-a

înduhovnicit trupul său ci s-a supus lui prin cunoaştere şi simţire46, rupându-se de

Dumnezeu -existenţa adevărată - şi încredinţându-se materiei - nefiinţa, nimicul47.

Pervertindu-şi capacitatea firească pentru cunoaşterea adevărată şi plăcerea

duhovnicească, omul s-a reorientat spre plăcerea senzuală - alimentată fără încetare de

filautie () - şi spre neştiinţă () - necunoaşterea Creatorului şi a scopului

său. Sfântul Maxim subliniază că păcatul nu aparţine naturii umane ci voinţei mişcate

contrar raţiunii (): „păcatul ... [ţine de] abaterea şi alunecarea socotinţei (),

mişcată contrar raţiunii şi legii firii”48.

Rolul decisiv în îndepărtarea omului de Dumnezeu îl deţine voinţa, prin reaua

întrebuinţare a capacităţii sale de autodeterminare49. Ruperea comuniunii cu Dumnezeu a

determinat o pervertire a acestei capacităţi de autodeterminare, pervertire ce a condus la

40 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 297
41 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, pp. 187-188
42 Idem, p. 188
43 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 233
44 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 106
45 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, p. 191
46 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti, 2009,
p. 109
47 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 126
48 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990, p. 279
49 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 252



9

formarea în om a unei dispoziţii păcătoase a voinţei ()50.

Libertatea de alegere, în viziunea Sfântului Maxim, este considerată ca fiind

chiar o nedesăvârşire, o mărginire a realei libertăţi căci o fire desăvârşită nu are nevoie

să aleagă, cunoscând, în chip firesc, binele51. Pe de altă parte, fără libertate, unirea

omului cu Dumnezeu ar fi fost una mecanică. Filantropia divină implică libertatea,

posibilitatea omului de a alege sau, dimpotrivă, de a refuza împlinirea în Dumnezeu.

Chiar dacă a fost creat doar prin voinţa divină, omul nu poate fi, însă, îndumnezeit

numai prin ea căci, aşa cum afirma Vladimir Lossky, trebuie „o singură voinţă pentru

creaţie, dar două pentru îndumnezeire. O singură voinţă pentru a da viaţă chipului; însă

două pentru a transforma chipul în asemănare”52.

Eşuând în demersul său de a-şi împlini misiunea de mediator al creaţiei şi de a

o îndumnezei împreună cu el însuşi, omul a căzut pradă legii naşterii,  păcatului şi

stricăciunii. Măreţul plan divin părea astfel năruit căci omul nu putea, prin propriile sale

puteri/forţe să renască şi să se elibereze singur de robia patimilor şi a morţii53. Numai

Dumnezeu avea această putere dumnezeiască - prin introducerea unui nou principiu în

umanitate - ce putea învinge neputinţa firii. Era firesc şi logic ca noul principiu să intre

şi să salveze omul în acelaşi fel în care principiul corupţiei şi al morţii a pătruns în

Adam. Pentru Sfântul Maxim era cu neputinţă ca firea omului căzut, supusă plăcerii şi

durerii, să fie „readusă iarăşi la viaţa de la început dacă nu se făcea Dumnezeu om”54.

Întruparea lui Hristos reprezintă taina cea mare şi ascunsă, ţinta fericită

pentru care s-au întemeiat toate, „scopul dumnezeiesc, gândit mai dinainte de începutul

lucrurilor ... taina care circumscrie toate veacurile şi descoperă sfatul suprainfinit al lui

Dumnezeu”55. Taina înomenirii Cuvântului, cea conformă providenţei, face posibilă, prin

har, „îndumnezeirea mai presus de fire a celor ce se mântuiesc”56. Putem spune că

principala contribuţie adusă de Sfântul Maxim la doctrina îndumnezeirii este felul în

care combină învăţătura despre întrupare şi deificare, pe baza formulei tantum-

quantum57, întruparea lui Dumnezeu fiind chezăşia sigură a nădejdii de îndumnezeire58.

Firea umană, asumată de Hristos, este trecută prin două etape, una a

50 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990, p. 30
51 Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, p. 143
52 Vladimir Lossky, Introducere în Teologia Ortodoxă, Editura Sophia, Bucureşti, 2006, p. 94
53 S. L. Epifanovci, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, pp. 114-115
54 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 303
55 Doru Costache, Elemente de hristologie soteriologică la Sfântul Maxim Mărturisitorul, în Anuarul Facultăţii
de Teologie Ortodoxă Patriarhul Justinian, Universitatea din Bucureşti, 2001, p. 287
56 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 329
57 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 472
58 Cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 84



10

mântuirii, cealaltă a îndumnezeirii. În timp ce prima etapă constă în eliberarea de sub

domnia păcatului şi a morţii şi la readucerea firii la adevăratul , cea de-a doua

presupune transfigurarea deplină a firii prin îndumnezeire: „[Hristos] a făcut iarăşi

curată firea ca la început. Ba încă a făcut-o să întreacă prin îndumnezeire prima ei

plăsmuire. Şi precum neexistând la început a întemeiat-o, aşa surpându-se pe urmă a

făcut-o neschimbabilă, ca să numai cadă. Prin aceasta a împlinit tot sfatul lui Dumnezeu

şi Tatăl, îndumnezeind-o prin întrupare”59.

Pironind pe cruce zapisul păcatului, Hristos a desfiinţat duşmănia şi a surpat

peretele cel din mijloc al despărţirii, făcând pace şi împăcându-ne prin Sine cu Tatăl60.

El a învins astfel toate ispitele pricinuite de plăcere şi suferinţă. Răscumpărarea apare ca

un aspect negativ al planului divin căci presupune vindecarea unei realităţi anormale,

tragice şi anti-naturale61. Pentru Sfântul Maxim, opera lui Hristos este o

recapitulare/restaurare, în sensul de reîntoarcere a omului la condiţia sa naturală

primordială, de conformitate a ei cu ţelul final care i-a fost hărăzit de Creator62.

Întruparea, moartea pe Cruce, Învierea, Înălţarea şi şederea de-a dreapta

Tatălui reprezintă întreaga operă mântuitoare şi îndumnezeitoare săvârşită de Hristos

pentru noi: „Conducătorul şi Desăvârşitorul mântuirii noastre … S-a întrupat pentru

noi, ca să mistuie în Sine păcatul nostru  …  murind, înviind şi înălţându-Se la ceruri şi

şezând în trup la dreapta lui Dumnezeu-Tatăl”63.

Odată cu întruparea, Logosul nu a asumat şi liberul arbitru, marcat de păcat şi

potrivnic lui Dumnezeu, care îl caracterizează pe om. Prin întrupare, El a asumat un liber

arbitru nepervertit de păcat: „necunoscând Domnul păcatul meu, adică povârnirea voinţei

mele libere, nu a luat şi păcatul meu”64 şi, datorită statorniciei neschimbabile a voii Sale, a

îndreptat „trăsătura pătimitoare a firii prin nestricăciunea voii Sale libere”65. Imuabilitatea

voinţei umane a lui Hristos şi acordul Său permanent cu voinţa divină deţin un rol decisiv

în concepţia maximiană a mântuirii66.

Fără a nega omenescul din Hristos, Sfântul Maxim afirmă că omenescul Lui nu

se mişca prin libera alegere între bine şi rău - ca în cazul nostru -, căci fiind şi Dumnezeu

59 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 221
60 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele două sute de capete despre cunoştinţa de Dumnezeu şi de iconomia
întrupării Fiului lui Dumnezeu, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 232
61 Vladimir Lossky, Introducere în Teologia Ortodoxă, Editura Sophia, Bucureşti, 2006, p. 149
62 N. Macsim, Răscumpărarea în teologia Sfântului Maxim Mărturisitorul, în Mitropolia Moldovei şi Sucevei 57,
1981, p. 458
63 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 426
64 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 143
65 Idem, p. 143
66 Jean-Claude Larchet, Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mediator între Răsărit şi Apus, Editura Doxologia, Iaşi,
2010, p. 118



11

adevărat, el cunoştea binele în mod firesc, neavând nevoie deci să aleagă67.

Imposibilitatea căderii în păcat a lui Hristos se datora, pe de o parte, naşterii Sale

supraomeneşti, El neavând o voinţă umană înclinată spre păcat iar, pe de altă parte,

faptului că, prin îndumnezeirea firii omeneşti - rezultat al comunicării firilor -, era

îndumnezeită şi voinţa umană68.

Supunându-şi voinţa umană celei divine, Hristos a realizat mântuirea şi, datorită

întipăririi şi mişcării permanente a acesteia, a îndumnezeit-o: „a fost îndumnezeită voinţa

Lui omenească în întregime prin consimţire cu cea dumnezeiască, fiind mereu mişcată şi

întipărită de ea”69. Deşi modelată de Cuvântul lui Dumnezeu, voinţa omenească nu era

pasivă în acel act ci se voia ea însăşi modelată de voinţa divină70. Procesul îndumnezeirii

voinţei Sale umane are loc cu acordul acesteia şi nu are ca rezultat absorbirea voii umane

de către cea divină, căci firea umană se păstrează intactă71. Aşadar, îndumnezeirea voinţei

umane nu înseamnă transformarea naturii umane în altceva, ci unirea deplină a

omenescului cu divinul.

Săvârşind mântuirea noastră, Hristos a realizat şi marea destinaţie a omului de

a uni toate părţile despărţite ale existenţei şi de a aduce făptura raţională la

îndumnezeire72. Această unire, precum şi mântuirea omului, nu a fost înfăptuită de

Cuvânt/Logos prin energia Sa creatoare, prin care cuprindea toate şi le unea dinainte de

Întruparea Sa, ci prin voinţa Sa omenească, unită cu cea divină, prin sinergie, a unit

ceea ce voinţa omului nu a reuşit73.

Potrivit Sfântului Maxim, Hristos a unit pe om „înlăturând tainic, în duh,

deosebirea dintre bărbat şi femeie, întrucât a eliberat din amândoi raţiunea firii de

caracteristicile crescute din patimi”74. Hristos a curăţat raţiunea firii omeneşti de

caracteristicile provenite de la patimi, arătându-o identică în bărbat şi femeie - subsumând

caracteristicile lor în raţiunea () lor comună şi evitând folosirea greşită a facultăţilor

pătimitoare. A doua sinteză, cea dintre rai şi lumea locuită, se înfăptuieşte tot printr-o

conformitate cu -ul comun al naturii umane, conformitate realizată prin despătimire şi

cultivarea virtuţilor. Astfel, prin Hristos, pământul a redevenit un paradis în potenţă,

urmând să fie actualizat prin efort propriu de către om75.

67 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990, pp. 191-192
68 Demetrios Bathrellos, The Temptations of Jesus Christ according to St Maximus the Confessor, în Studia
Patristica vol. XLII, Leuven-Paris-Dudley: Peeters, 2006, pp. 48-49
69 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990, p. 222
70 Idem, p. 202
71 Idem, p. 223
72 S. L. Epifanovci, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 124
73 Idem, p. 124
74 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, pp. 161-162
75 Idem, p. 162



12

A treia mediere, cer - pământ, a fost săvârşită de Hristos prin înălţarea Sa la

cer cu trupul Său pământesc - trup de aceeaşi natură ca al omului - demonstrând astfel

unitatea lumii sensibile76. A patra sinteză, sensibil - inteligibil, a fost realizată de Hristos

în înălţarea Sa continuă cu firea Sa umană prin categoriile inteligibile ale puterilor

cereşti77. Tocmai această înălţare, atât cu trupul - legătura cu lumea sensibilă - cât şi cu

sufletul - relaţia cu creaţia inteligibilă - aşadar cu întreaga fire umană, la lumea

spirituală, este o manifestare a unităţii întregii creaţii78.

Ultima şi, totodată, cea mai înaltă formă de mediere pe care Hristos a înfăptuit-

o, este cea dintre creat şi Necreat. Acesta a unit „într-un mod () şi după o raţiune

() mai presus de fire toată firea creată cu Cuvântul”79. Această sinteză are un

caracter paradoxal căci realizarea ei se produce datorită unui principiu supranatural,

supralogic, pe care Dumnezeu îl posedă în vederea unirii cu omul.

Definită drept comuniunea fiinţelor înzestrate cu raţiune şi inteligenţă, Biserica

reprezintă, prin excelenţă, spaţiul manifestării depline a divinităţii. Destinaţia finală a

Bisericii constă în unirea, prin sine, a tuturor membrilor săi şi de a-i aduce uniţi înaintea

lui Dumnezeu. În calitatea sa de chip al lui Dumnezeu, Biserica îi conduce pe creştini spre

îndumnezeire - prin care harul divin se revarsă peste ei iar Dumnezeu însuşi se uneşte în

chip desăvârşit cu ei şi cu întreaga creaţie80. 

Biserica este spaţiul în care Dumnezeu se revelează, acest lucru nerezumându-

se doar la simpla informare ci însemnând o participare reală la Dumnezeu Însuşi, prin

energiile Sale.  Acest lucru se răsfrânge atât asupra Bisericii ca şi comunitate cât şi în

activitatea ei liturgică - dimensiunea liturgică fiind spaţiul în care Biserica se manifestă

la nivelul cel mai clar şi mai profund81.

Bazându-se pe relaţia de imagine existentă între Dumnezeu, lume şi Biserică,

Maxim afirmă că unitatea divină actualizează unitatea universului, Biserica având rolul

impulsului fundamental în îndeplinirea acestei unităţi. Prin intermediul ei, universul, în

pofida diversităţii lucrurilor create şi diferenţelor existente între fiinţele raţionale, îşi

poate afla comuniunea şi unitatea - fapt de neînţeles dacă Biserica nu ar reprezenta

imaginea lui Dumnezeu şi, în acelaşi timp, Cauza universului creat82. Astfel, putem

susţine că Biserica joacă rolul puterii unificatoare în mijlocul fracţiunilor creaţiei - fiind

76 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, pp. 395 - 396
77 Idem, p. 396
78 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 439
79 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 162
80 S. L. Epifanovci, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 137
81 Andrew Louth, The Ecclesiology of Saint Maximus the Confessor, în International Journal for the Study of
the Christian Church, Vol. 4, Nr. 2, 2004, p. 112
82 Nikos A. Matsoukas, La vie en Dieu selon Maxime le Confesseur, Editura Axios, Nethen, 1994, p. 236



13

manifestarea esenţială a Providenţei divine, fără de care creaţia şi-ar pierde coeziunea şi

ar sfârşi inevitabil în neant.

După înălţarea la cer şi şederea sa de-a dreapta Tatălui, Hristos L-a trimis pe

Duhul Sfânt „ca arvună a vieţii şi spre luminarea şi sfinţirea sufletelor noastre, ca şi spre

ajutorul celor ce se nevoiesc pentru mântuirea lor”83. Prezenţa pnevmatică nu s-a limitat

doar la opera răscumpărătoare ci s-a manifestat, de-a lungul istoriei mântuirii, atât în

cei care trăiau sub lege - susţinând legea, vestind tainele viitoare proorocilor, trezind

conştiinţa - cât şi în creştini - susţinându-le şi mişcându-le raţiunea naturală,

descoperindu-le călcarea poruncilor şi vestind desăvârşirea viitoare84. Mai mult, în cei

care au purtat cu vrednicie numele de creştini, prin păzirea poruncilor, Acesta a zidit

„înfierea cea după har, dăruită prin credinţă ... [iar] prin cunoştinţa simplă şi

nematerială ... [a întipărit] în mintea lor preacuratele şi negrăitele înţelesuri, care îi

ridică la îndumnezeire”85. Aşadar, la înţelepciune şi la cunoaşterea simplă şi mai presus

de înţelegere nu ajung toţi oamenii ci doar cei care, prin efort ascetic, au depăşit primele

două trepte ale urcuşului mistic - făcându-se astfel vrednici de sălăşluirea lui

îndumnezeitoare.

Îndumnezeirea şi împărăţia cerurilor se vor realiza prin împărtăşirea de harul

Duhului: „[Hristos] ne va face părtaşi ai firii dumnezeieşti, prin împărtăşirea de Duhul

după har, iar în temeiul acestui fapt vom fi fii ai lui Dumnezeu”86. Filiaţia divină a

omului va fi dată ca „dar şi har al Duhului Sfânt”, un dar extraordinar prin care „toţi vor

deveni şi vor fi fii ai lui Dumnezeu”87.

Liturghia, în gândirea Sfântului Maxim, nu reprezintă altceva decât mişcarea

de înălţare a Bisericii spre Dumnezeu şi de desăvârşire a unităţii ei în El. Prin urmare,

Biserica nu poate fi înţeleasă, fără Liturghie, drept actualizare a mişcării Bisericii, nici

Liturghia, fără Biserică, drept spaţiu spiritual şi vizibil în care se oficiază Liturghia.

Întreaga dinamică a liturghiei este o mişcare spre îndumnezeire. Prin urmare,

comuniunea - care reprezintă scopul şi finalitatea acţiunii liturgice - reprezintă

completarea şi realizarea acestei mişcări de îndumnezeire, comuniunea totală cu

Dumnezeu88. Fiind imagine şi a lui Dumnezeu şi a cosmosului, Biserica, prin liturghie,

participă la starea eshatologică a creaţiei, în care întreg universul este întreg cu

83 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cuvânt ascetic,  în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr.
Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 24
84 Cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 63
85 Idem, pp. 63-64
86 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scurtă tâlcuire la Tatăl nostru, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 252
87 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în Ioan I. Ică jr., De la
Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte,
Editura Deisis, Sibiu, 2012, p. 226
88 V. M. Zhivov, The Mystagogia of Maximus the Confessor and the development of the Byzantine Theory of the
Image, în St. Vladimir's Theological Quarterly, vol. 31, nr. 4, 1987, p. 359



14

Dumnezeu. Astfel, Liturghia conduce întreaga comunitate spre o unire perfectă cu

Dumnezeu - Care este deasupra lumii -, descoperind sensul eshatologic al istoriei

întregii lumi şi întreţinând tensiunea istoriei spre sfârşitul ei în Dumnezeu, iar în

credincioşi, conştiinţa acestei tensiuni.

Tot ceea ce se întâmplă în cadrul Liturghiei, reprezintă întregul proces al

îndumnezeirii: sărutul păcii manifestă armonia eshatologică, rostirea Simbolului de

credinţă - mulţumirea adusă lui Dumnezeu pentru mântuire, trisaghionul serafimic -

egalitatea în cunoaşterea Treimii cu îngerii, rugăciunea „Tatăl nostru” - înfierea noastră

de către Dumnezeu, cântarea „Unul Sfânt” - unirea cu El, iar Euharistia -

îndumnezeirea finală89.

În timp ce Biserica este mediul în care omul poate întrezări mântuirea, mijloacele

efective prin care urmăreşte dobândirea acesteia sunt Sfintele Taine. Funcţia lor esenţială

este reunirea definitivă a simbolului cu modelul său arhetipal90: prin participarea la

Sfintele Taine, primitorii acestora vor deveni asemenea lui Dumnezeu, astfel încât vor

putea fi numiţi dumnezei prin har, datorită lui Dumnezeu care scaldă creştinul, în

integralitatea lui sufletească şi trupească, în prezenţa Lui91.

Prin Taina Botezului, creştinul primeşte consecinţele iconomiei mântuitoare pe

care Logosul întrupat le-a oferit firii umane asumate92. Urmările botezului constau în

regenerarea () firii omului prin anularea naşterii din trup a omului căzut şi

prin renaşterea () sa în Duh. Aceste două aspecte îşi au fundamentul în

moartea şi învierea lui Hristos, simbolizate în cadrul botezului prin afundarea şi

ridicarea din apă: „botezul poartă chipul îngropării şi al Învierii. Cufundarea în apă şi

ridicarea aceasta arată”93.

Prin Taina Euharistiei, adică prin trupul cel nestricăcios şi îndumnezeit al lui

Hristos, omul se împărtăşeşte de nestricăciune şi se uneşte cu însuşi Dumnezeu: „prin

sfânta împărtăşire a preacuratelor şi de viaţă făcătoarelor Taine face comuniunea şi

identitatea cu El potrivit participării prin asemănare, prin care omul e învrednicit să se

facă din om dumnezeu”94. Harul oferit omului, prin această taină, îndepărtează tot ceea

ce a fost întinat în firea lui de păcat, aducându-l la asemănarea cu Arhetipul său şi

făcându-l participant la viaţa divină şi dumnezeu după har: „[Euharistia îi] preface ... pe

cei ce se împărtăşesc cu vrednicie ... să poată să fie şi să fie numiţi prin instituire

89 Andrew Louth, The Ecclesiology of Saint Maximus the Confessor, în International Journal for the Study of
the Christian Church, Vol. 4, Nr. 2, 2004, p. 113
90 Nikos A. Matsoukas, La vie en Dieu selon Maxime le Confesseur, Editura Axios, Nethen, 1994, p. 245
91 Polycarp Sherwood, The ascetic life, the four centuries on charity, în Ancient Christian Writers vol. XXI,
Editura The Newman Press, New York, 1955, p. 80
92 Jean-Claude Larchet, Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mediator între Răsărit şi Apus, Editura Doxologia, Iaşi,
2010, p. 124
93 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Întrebări şi nedumeriri, Editura Doxologia, Iaşi, 2012, p. 172
94 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în Ioan I. Ică jr., De la
Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte,
Editura Deisis, Sibiu, 2012, p. 231



15

dumnezei după har (    )”95.

Filosofia practică () constituie prima etapă a întreitului urcuş duhovnicesc

către Dumnezeu şi are drept scop lupta cu patimile şi dobândirea virtuţilor96. Cel mai

important scop al străduinţelor ascetice, prin filosofia practică, constă în potolirea

puterilor pătimaşe ale sufletului şi supunerea lor minţii - redirecţionarea lor către

lucrurile dumnezeieşti97. Efectul patimilor şi păcatelor asupra omului este unul

dezastruos, căci acestea distrug ordinea şi buna întrebuinţare a facultăţilor omului şi

transformă unitatea iniţială a complexului structural uman în dezbinare şi haos, atât la

nivel individual cât şi la nivel macrouman98.

Locul iubirii de sine () în raport cu patimile este acelaşi cu cel al

dragostei () în raport cu virtuţile99. În timp ce dragostea implică o relaţie a omului cu

Dumnezeu şi atingerea scopului vieţii sale, filautia reprezintă pervertirea acestei relaţii şi o

sursă a dezordinii umane. Ea presupune ataşamentul pătimaş al omului faţă de trup, o

iubire iraţională pentru acesta100, fiind indiscutabil legată de facultatea concupiscentă a

sufletului101. Provenind din necunoaştere102, ea imprimă această patimă tuturor păcatelor

cărora, la rândul ei, le dă naştere. Atât filautia cât şi păcatele asociate ei au drept

caracteristică încercarea omului de a-şi împlini setea de absolut şi de a dobândi starea de

fericire complementară acesteia, în absenţa lui Dumnezeu, în lucrurile sensibile ce ţin de

lumea creată103.

Continuând tradiţia antecesorilor săi, Sfântul Maxim utilizează în sistemul său

teologic trihotomia raţional - irascibil - concupiscent, aceste trei elemente constituind de

fapt facultăţile sufletului uman104. Partea irascibilă () şi partea concupiscentă

() reprezintă partea pătimitoare a sufletului, în timp ce partea raţională ()

este partea logică, conducătoare. Această diferenţiere a sufletului uman, pe care o

implică trihotomia poate fi privită atât dintr-o perspectivă

95 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în Ioan I. Ică jr., De la
Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte,
Editura Deisis, Sibiu, 2012, p. 227
96 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, pp. 153-154
97 Idem, p. 157
98 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 2002,
pp. 80-81
99 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 258
100 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 82
101 Polycarp Sherwood, The ascetic life, the four centuries on charity, Ancient Christian Writers vol. XXI,
Editura The Newman Press, New York, 1955, p. 62
102 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990, p. 30
103 Irenee Hausherr, Philautie. De la tendresse pour soi a la charite selon saint Maxime le Confesseur, Editura
Pont. Institutum Orientalium Studiorum, Roma, 1952, pp. 59-60
104 Polycarp Sherwood, The ascetic life, the four centuries on charity, Ancient Christian Writers vol. XXI,
Editura The Newman Press, New York, 1955, p. 84



16

negativă - dezintegrarea prin patimi - cât şi dintr-o perspectivă pozitivă - reintegrarea

prin virtuţi105.

Sfântul Maxim evidenţiază existenţa unei legături între concepţia trihotomică a

sufletului şi diferenţierile patimilor şi păcatelor106, urmărind să sublinieze faptul că, pe

de o parte, patimile se nasc din relaţiile pe care le întreţine trupul cu lumea sensibilă iar,

pe de altă parte, că acestea acaparează omul întreg, nici o componentă umană nefiind

exclusă107. Reaua întrebuinţare a facultăţilor sufleteşti este cea care generează

patimile108, fiecare patimă, luată individual, implicând o întrebuinţare greşită a uneia

sau a alteia dintre facultăţi: patimile părţii raţionale sunt neştiinţa şi nechibzuinţa -

pereche legată de mândrie şi slava deşartă; facultatea iraţională are în comun cu cea

concupiscentă patimile necumpătării şi urii - prima este legată de lăcomie şi desfrânare

iar cea de-a doua de mânie. Mai mult, înţelegerea trihotomică a patimilor conduce la o

evidenţiere a filautiei şi a efectelor dezastruoase ale acesteia asupra complexului uman.

Iubirea sau dragostea () este cea mai însemnată dintre virtuţi, încununare

şi rezumat al lor. Virtuţile conduc la dragoste şi sfârşesc în ea: „toate virtuţile ajută

mintea să câştige dragostea dumnezeiască”109. În timp ce teofilia se opune patimilor şi

păcatelor facultăţii concupiscente, prin înfrânarea de la plăceri, dragostea pentru

aproapele se opune facultăţii irascibile110. În schimb, facultatea raţională se află sub

incidenţa ambelor forme ale iubirii. Totodată, dragostea este o dispoziţie datorită căreia

nimic nu este cinstit mai presus de cunoaşterea lui Dumnezeu111. Deşi mintea () îl

reprezintă pe om ca fiinţă inteligibilă, totuşi iubirea () este cea care are puterea de a-l

uni pe om cu Dumnezeu, unire care este mai presus de orice cunoaştere ()112. Mintea,

dorind să-L cunoască pe Dumnezeu caută ceva ce nu îi este permis să găsească dar tocmai

această dorinţă plină de dragoste este cea care îi permite de fapt să se unească cu El113.

Omul care, în cadrul vieţii ascetice, a reuşit să îşi biruie patimile, dobândind în

acelaşi timp virtuţile, a primit drept răsplată pentru efortul său harul nepătimirii114.

Astfel, starea de nepătimire () reprezintă încununarea vieţii practice, o stare de

105 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 171
106 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 58
107 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 290
108 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 82
109 Idem, p. 52
110 Idem, p. 109
111 Idem, p. 51
112 Idem, p. 63
113 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 354
114 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 165



17

mijloc între dobândirea virtuţilor şi virtutea supremă - iubirea115. Nemaiprivind şi

nemaicugetând lucrurile prin prisma patimilor, nepătimitorul nu mai face din lucruri şi

din oameni obiecte raportate la sine - simple mijloace ale egoismului său116. Pentru el,

lucrurile nu mai gravitează în jurul său ci în jurul lui Dumnezeu. Nepătimirea nu

reprezintă o condiţie negativă sau neutră pentru atingerea contemplaţiei ci deschiderea

cea mai activă a sufletului faţă de Dumnezeu şi de semeni printr-o iubire

dezinteresată117.

Nepătimirea este „o stare paşnică a sufletului care face ca sufletul să se mişte

cu anevoie spre răutate”118 şi, totodată, o dispoziţie psihică pentru lauda lui Dumnezeu.

Nu putem spune că patimile au devenit pentru suflet o imposibilitate ontologică, ca în

cazul lui Dumnezeu, ci o imposibilitate morală119. Nepătimirea ar fi starea sufletului în

care omul biruie orice ispită. Totuşi, această stare nu a devenit o însuşire inalienabilă a

firii, ca în cazul îngerilor, omul putând primi ispita şi căderea din această stare.

Sfântul Maxim identifică, la nivelul creaţiei, existenţa a cinci polarităţi

() care trebuie depăşite de om în vederea unificării şi îndumnezeirii întregii

creaţii: Dumnezeu şi creaţia, mintalul şi senzorialul, cerul şi pământul, raiul şi lumea,

bărbatul şi femeia120. Acestora le corespund sintezele realizate de om datorită sinergiei

libertate - har121.

Pentru a împlini misiunea lui, îndumnezeirea, omul trebuie să „scuture”

însuşirea de bărbat şi de femeie prin „afecţiunea atotnepătimaşă faţă de virtutea

dumnezeiască”122. Deşi relaţia sexuală nu va rămâne, Sfântul Maxim arată că facultăţile

pătimitoare pe care le înfăţişează vor rămâne şi vor susţine omul în relaţia sa cu

Dumnezeu. Tocmai această transformare este scopul acestei medieri. Aşadar, medierea

nu se realizează prin eliminarea unui element al naturii bărbatului/femeii sau a

facultăţilor pătimitoare123 ci prin ordonarea lor principiului naturii create - ordonare

realizată, evident, prin vita practica.

Ca şi în cazul primei medieri, cea de-a doua, dintre rai şi lumea locuită, se

115 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 329
116 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, p. 212
117 Idem, p. 206
118 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 54
119 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, p. 207
120 John Meyendorff, Teologia Bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, Editura Nemira, Bucureşti,
2011, p. 210
121 Vladimir Lossky, Introducere în Teologia Ortodoxă, Editura Sophia, Bucureşti, 2006, p. 94
122 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 390
123 Datorită patimilor, partea bărbătească şi cea femeiască devin principalele expresii ale întrebuinţării
greşite a iuţimii şi concupiscenţei. Aceste două facultăţi ale sufletului uman, orânduite şi supuse raţiunii,
sprijină omul în nevoinţele sale spirituale.



18

realizează tot prin prima treaptă a urcuşului duhovnicesc, vita practica - constând în

despătimire, practicarea virtuţilor şi iubirea pentru aproapele. Pământul poate redeveni

raiul sensibil atunci când omul, printr-o viaţă curată, va restabili înţelegerea dintre el şi

semenii lui124. Aşadar nu o graniţă geografică desparte paradisul originar de pământul

locuit ci păcatul. Purtând întotdeauna în el însuşi raiul, într-o comuniune statornică cu

Dumnezeu, omul va transforma tot pământul în rai125 şi, mergând mai departe, din

mediere în mediere, va reuşi să reunească în sine întreg universul creat şi să se

îndumnezeiască împreună cu el.

Contemplaţia naturală )126 reprezintă cea de-a doua treaptă a progresului

duhovnicesc, care, în viziunea maximiană, se află nu într-un raport de

inferioritate/superioritate cu filosofia practică ci, dimpotrivă, într-o relaţie sinergică,

teandrică127, amândouă reprezentând etape necesare pentru atingerea îndumnezeirii.

Deşi  şi sunt trepte diferite, fiecare avându-şi rolul propriu în

ascensiunea spirituală a omului, totuşi niciuna nu poate fi luată separat, izolată de

cealaltă - ambele trepte ale urcuşului duhovnicesc sunt strâns legate între ele, neputând

fi reduse la simple etape preliminare prin care omul trece pasager în misiunea sa de a se

uni cu Dumnezeu128.

În fiecare om sunt prezente amândouă străduinţele, şi cea făptuitoare şi cea

contemplativă, însă doar dezvoltându-le împreună şi menţinându-le active pe amândouă

în sine, poate omul să îşi atingă scopul său suprem, îndumnezeirea: „atunci când [omul]

va putea să le lege şi să le ţeasă între ele pe acestea: raţiunea cu mintea ... acţiunea cu

contemplaţia, virtutea cu cunoaşterea ..., nici una nefiind micşorată sau înmulţită faţă de

cealaltă, orice exces sau deficit privitor la ele fiind eliminat ... se va uni şi el cu Dumnezeu

Cel Adevărat ... şi va deveni frumos şi măreţ şi asemenea Lui, pe cât e cu putinţă”129.

Contemplarea lui Dumnezeu în creaţie reprezintă treapta premergătoare

contemplării Lui nemijlocite, raţiunile lucrurilor din întreaga creaţie ajutându-ne să

descoperim „fecunditatea Raţiunii divine”130 şi, în acelaşi timp, să cunoaştem Logosul

divin în calitatea sa de Creator a toate. Raţiunile () nu reprezintă altceva decât o

124 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 102
125 Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, p. 127
126 Denumirea se datorează faptului că aceasta este orientată spre natură şi nu împlinirii sale prin puterea
naturală a minţii umane căci, dimpotrivă chiar, ea reprezintă un dar al iluminării harice care conduce
mintea la cunoaşterea adevărată (). Cf. S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia
bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti, 2009, p. 152
127 Cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, pp. 156-157
128 Paul M Blowers & Robert L. Wilken, On the cosmic mystery of Jesus Christ. Selected writings from St.
Maximus the Confessor, Editura St. Vladimir’s Seminary Press, Crestwood, pp. 133-137
129 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în Ioan I. Ică jr., De la
Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte,
Editura Deisis, Sibiu, 2012, p. 20
130 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, p. 226



19

exemplificare a Raţiunii supreme (), precum razele soarelui sunt „o exemplificare şi

o manifestare a luminii Lui”131.

În forma ei inferioară, contemplarea () constă în examinarea

raţiunilor () lucrurilor sensibile şi a Cauzei lor, însă, în forma ei superioară, mintea

() trece la contemplarea lumii spirituale, căutând atât raţiunile şi Cauza existenţei

lor cât şi raţiunile proniei şi judecăţii132. Misiunea contemplaţiei naturale nu rezidă doar

în a vedea şi înţelege raţiunile lucrurilor create şi relaţia lor cu Cauza lor, Logosul, ci şi

în a vedea în raţiuni o „relaţie ierarhică cu caracter profetic”133 ce ne conduce spre

Creator. Contemplaţia naturală, pe de o parte, conduce omul la cunoştinţă iar, pe de altă

parte, îl vindecă de de neştiinţă 134

Contemplarea nu reprezintă o practică filosofică - exerciţiile exterioare ale

acestei trepte fiind: citirea Scripturii, vederile duhovniceşti şi rugăciunea135 - ci un dar al

iluminării harice, fără iluminare fiind „cu neputinţă de a te apropia prin cunoaştere de

dumnezeire”136.

În Ambigua 10, Sfântul Maxim menţionează cele cinci moduri137 ale

contemplaţiei naturale (): „distingând creaţia, sfinţii au adunat

cu evlavie raţiunile tainice din ea, deosebind-o în: substanţă (), mişcare (),

diferenţă (), unire () şi stabilitate ()”138.

Cele cinci moduri ale contemplaţiei naturale sunt grupate în două categorii:

primele trei - substanţa (), mişcarea () şi diferenţa () - sunt, prin

excelenţă, modurile cunoaşterii lui Dumnezeu; ultimile două - unirea () şi poziţia

/stabilitatea () - sunt modurile care privesc în mod direct omul.

Primele trei moduri ale contemplaţiei naturale revelează trei aspecte - creator,

proniator, judecător - ale aceleiaşi energii divine prin care omul reuşeşte să cunoască

energiile divine, creaţia desfăşurându-se asemenea unei cărţi în faţa sa, învăţându-l

131 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, p. 226
132 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 63
133 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 386
134 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 168; Cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în Filocalia sfintelor
nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p.
64
135 Idem, p. 104; S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos,
Bucureşti, 2009, p. 169
136 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 344
137 Aceste moduri sunt de fapt cinci dintre cele zece categorii aristotelice pe care le păstrează Sfântul Maxim.
cf. Dragoş Bahrim, Despre cosmos şi împlinirea sa în om după teologia Sfântului Maxim Mărturisitorul, în
Teologie şi viaţă, nr. 5-8, mai-august 2012, p. 94
138 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 197



20

raţiunile divine şi raţiunile fiinţelor create139. Ultimile două moduri ale 

consfinţesc ideea potrivit căreia cunoaşterea prin legea naturală nu poate fi realizată

prin simpla inteligenţă nativă (intelect) ci printr-o participare personală. Pentru ca omul

să atingă îndumnezeirea, trebuie „să sufere” transformările divine prin aceste moduri,

unire şi stabilitate, fapt care îi asigură asemănarea cu Dumnezeu140. Constatăm că

ultimile două moduri ale contemplaţiei naturale diferă de primele trei atât prin caracter

şi conţinut, cât şi prin scop, ele fiind „povăţuitoare spre virtute şi spre apropiere de

Dumnezeu [...] Prin acestea modelându-se omul se face dumnezeu”141.

Contemplarea înţelesurilor scripturii este socotită parte a contemplaţiei

naturale de întreaga tradiţie patristică, tradiţie la care aderă şi Sfântul Maxim142. El

consideră că Scriptura, interpretată duhovniceşte, are mai multe înţelesuri, aceasta nu

spre rătăcirea minţii omului, ci spre folosul lui spiritual143. Lectura duhovnicească

întrezăreşte, într-un text biblic, semnificaţia istorică, dar, în acelaşi timp, şi încărcătura

lui revelată şi nivelul lui contemplativ144.

Idolatrizarea literală a Scripturii este potrivnică spiritului creştinismului iar cel ce

ţine de litera Scripturii alege latura opusă a lui Hristos, uitând de desfiinţarea literei legii şi

neajungând la înţelegerea tainei Întrupării145. Asemenea naturii, Scriptura este un simbol al

realităţii spirituale a lui Dumnezeu, un mediu care relevă infinita adâncime a sensurilor

duhovniceşti comunicate de Acesta. Prin urmare, limitarea la înţelesul istoric/literal al

textului scripturistic, conduce la ruperea legăturii dintre Dumnezeu şi Scriptură.

În continuarea parcursului său duhovnicesc către îndumnezeire, omul este

chemat să împlinească şi medierile cer - pământ şi inteligibil - sensibil, medieri realizate

prin contemplaţia naturală.

Cea de-a treia mediere, cer - pământ, reprezintă o formă inferioară a

contemplaţiei naturale, cea a creaturilor, misiunea omului fiind de a desfiinţa condiţiile

spaţiale atât pentru minte cât şi pentru trupul său, adunând cerul şi pământul, adică

întreaga lume văzută146. Contemplativul, observând şi urmărind  lumii sensibile

până la sursa lor comună, adică Logosul Hristos, realizează că există o singură fire a

139 Vasilios Karayiannis, Maxime le Confesseur, essence et énergies de Dieu, Edition Beauchesne, Paris,
1993, p. 345
140 Dragoş Bahrim, Despre cosmos şi împlinirea sa în om după teologia Sfântului Maxim Mărturisitorul, în
Teologie şi viaţă, nr. 5-8, mai-august 2012, p. 94
141 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 200
142 Cf. Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator,
Editura Sophia, Bucureşti, 2005, p. 385; D. Stăniloae, Ascetica şi Mistica, p. 252
143 Cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 154
144 Enzo Bianchi, Ascultând Cuvântul: pentru lectura duhovnicească a Scripturii în Biserică, trad. de Maria-
Cornelia Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2011, p. 100
145 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 181
146 Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, p. 127



21

întregii lumi sensibile ce se manifestă/există diferenţiat în natura fiecărei specii. Sau,

altfel spus, fiecare /raţiune al unui lucru sensibil tinde spre un  general, logos

care le uneşte pe toate celelalte într-un scop comun, îndumnezeirea întregului univers.

Cea de-a patra mediere, între lumea sensibilă şi lumea spirituală reprezintă, de

fapt, o unificare a întregii lumi create, căci „firea care a luat existenţă de la Dumnezeu se

deosebeşte în inteligibilă şi în sensibilă”147. Raţiunea „unică, simplă, indefinită şi

nediferenţiată”148, ascunsă în sfatul tainic al lui Dumnezeu, reprezintă principiul comun al

întregii creaţii. Acest principiu comun conţine motivul fundamental pentru care Dumnezeu

a creat lumea şi scopul () către care trebuie să tindă. Înţelegând raţiunile () creaţiei

prin harul lui Dumnezeu şi comunicând cu acestea prin propria-i raţiune (), omul poate

relaţiona cu -ul universal al creaţiei.

Deşi, prin contemplaţie, dobândeşte o anumită cunoaştere a raţiunilor ()

creaţiei şi Scripturii, progresând în acea cunoaştere, omul conştientizează că Dumnezeu

depăşeşte ceea ce poate fi exprimat prin concepte sau cuvinte149 şi, ca urmare, nu poate

fi cunoscut ci doar experiat. Pe măsură ce urcă spre misterul divin şi dobândeşte tot mai

multă cunoaştere, omul realizează că Dumnezeu este mai presus de orice cunoştinţă.

Orice încercare a sa de a-L cuprinde sau a-L înţelege nemijlocit pe Dumnezeu, este

sortită eşecului, căci mintea umană poate cunoaşte doar faptul că există o Cauză a

întregii creaţii şi nu ceea ce este acea Cauză. În gândirea maximiană, Dumnezeu este

mai presus de orice putem raţiona despre El, singura cunoaştere autentică a lui

Dumnezeu de către om fiind necunoaşterea150.

Sfântul Maxim distinge între o cunoaştere comprehensibilă dar relativă şi

bazată pe raţiune, şi una incomprehensibilă constând în experierea şi participarea la Cel

Necreat: „[cunoaşterea apofatică procură] toată simţirea Celui cunoscut prin participarea

la El după har. Prin aceasta vom primi în viaţa viitoare îndumnezeirea () mai

presus de fire, ce se va lucra fără încetare”151.

Dumnezeu, ca fiinţă supremă, este mai presus de infinitatea energiilor Sale,

energii de care, însă, făpturile create se pot împărtăşi. Pentru Sfântul Maxim,  nu

este doar forma supremă de cunoaştere ci o relaţie mai presus de orice cunoştinţă cu

Dumnezeul Cel mai presus de orice cunoştinţă. Cunoştinţa cea mai înaltă este de fapt o

supra-cunoaştere () - suprema neştiinţă prin care Dumnezeul cel necunoscut

147 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 388
148 Idem, p. 398
149 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, pp. 259-260
150 S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura Evanghelismos, Bucureşti,
2009, p. 75
151 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 289



22

se face cunoscut152.

A treia etapă a vieţii spirituale şi, totodată, ultima este teologia mistică153

() sau unirea cu Dumnezeu, etapă în care omul devine participant la

viaţa divină154. Această etapă presupune depăşirea de către om a oricărei alte preocupări

în afară de cea pentru Dumnezeu, mintea umplându-se de harul divin şi făcându-se

asemenea Lui, nu prin natură ci prin har155.

Teologia nu este o simplă vorbire despre Dumnezeu ci vedere şi participare

directă la Dumnezeu prin energiile Sale156. Cea care are capacitatea de a simţi prezenţa

divină este mintea. Aceasta, înălţându-se la Dumnezeul cel nemărginit, părăseşte orice

legătură cu universul creat, experiind sentimentul prezenţei infinite a lui Dumnezeu157.

Mintea, „îndrăgostită de teologia mistică ... se roagă”158, pătrunzând la vederile

tainice în chip neştiut. Unirea mistică cu Dumnezeu, în Dumnezeu, nu se poate săvârşi

în afara rugăciunii căci rugăciunea este legătura personală a omului cu Dumnezeu159.

Experienţa mistică, nedespărţită de calea spre unire, nu poate fi dobândită aşadar decât

prin rugăciune. Mai mult, rugăciunea curată, acel „extaz al tăcerii interioare”160, îl aduce

pe om în faţa lui Dumnezeu, singur. Ajunsă pe această culme a rugăciunii, mintea

contemplă ceea ce este simplu şi fără formă, adică pe Dumnezeu, devenind ea însăşi

simplă şi asemănătoare Lui - deiformă.

Ieşirea misticului atât în afara tuturor lucrurilor create şi creaturilor cât şi în

afara percepţiei lor şi reprezentărilor lor constituie pentru Maxim starea de extaz161

(). Extazul maximian este „nebunia sobră”, „ieşirea din sine”, starea care „scoate

mintea afară din lucrurile create”162, fapt care îl distinge în mod evident de Evagrie, pentru

care starea de extaz presupunea doar ieşirea în afara lucrurilor create163. Aşa cum

observa şi Polycarp Sherwood, doctrina maximiană despre extaz are la bază concilierea

teologiei mistice imanentiste a lui Evagrie Ponticul şi a celei transcedentaliste a lui

152 Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul – Microcosmos şi Mediator, Editura
Sophia, Bucureşti, 2005, p. 394
153 Teologia nu este o simplă vorbire despre Dumnezeu ci vedere şi participare directă la Dumnezeu prin
energiile Sale. cf. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Întrebări şi nedumeriri, Editura Doxologia, Iaşi, 2012, p. 44
154 Ioan Gh. Savin, Mistica şi Ascetica Ortodoxă, Tiparul Tipografiei Eparhiale Sibiu, 1996, p. 132
155 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 321
156 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Întrebări şi nedumeriri, Editura Doxologia, Iaşi, 2012, p. 44
157 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 175
158 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii,
trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 93
159 Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Humanitas, Bucureşti, 2010, p. 218
160 Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
2002, p. 290
161 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, p. 534
162 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 239
163 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, note de subsol, p. 535



23

Dionisie Areopagitul, în pofida caracteristicilor complet opuse ale acestora164.

Privită din punct de vedere al oricăruia dintre cele trei sensuri ale sale -

abandonarea lucrărilor naturale, ridicarea la unirea cu Dumnezeu şi mişcarea omului de

către energiile divine către Dumnezeu - starea de extaz realizează trecerea misticului din

domeniul natural în cel supranatural al realităţilor divine, unde acesta devine

participant deplin la îndumnezeire.

Extazul însoţeşte procesul unirii mistice cu Dumnezeu şi presupune pătimirea

de către om a unor fenomene sau experienţe care îi depăşesc facultăţile naturale. Cel

mai important efect al acestei stări este impregnarea facultăţii voliţionale a omului de

voinţa divină165, şi nu alterarea simţurilor exterioare, efect pe care Sfântul Maxim îl

consideră a fi unul secundar. Aceasta deoarece el are în vedere starea viitoare a fiinţei

umane şi nu cea actuală, obţinută de către sfinţi prin extaz166.

Tandemul logos-tropos () ocupă un loc esenţial în gândirea

maximiană, oferindu-i posibilitatea să identifice soluţii pentru probleme complexe din

domenii precum teologia trinitară, hristologie, antropologie sau mistică167. Mai mult,

această distincţie este cea care face posibilă dezvoltarea unei doctrine a îndumnezeirii168.

În timp ce logosul lucrului nu este schimbat prin nici un mod de activitate,

troposul poate fi schimbat nu numai cu alte moduri naturale, ci şi prin înlocuirea lui cu

unul ce depăşeşte posibilitatea naturală a lucrului de a se actualiza, fără ca acest lucru

să schimbe raţiunea lui. Lucrarea suportată de firea umană sau lucrarea pe care o poate

realiza printr-un mod de existenţă ce îi depăşeşte posibilităţile naturale, este totuşi o

lucrare conformă naturii ei; prin modul acesta de existenţă, firea umană este chemată să

împlinească o lucrare superioară, dovedind astfel că posedă capacitatea de a se

desăvârşi la nesfârşit prin puterea dumnezeiască.

În hristologie, distincţia maximiană logos-tropos rezolvă antinomia constituită,

pe de o parte, din faptul că natura umană a lui Hristos a fost îndumnezeită şi, pe de altă

parte, din faptul că aceasta şi-a păstrat nealterate caracteristicile sale esenţiale. Putem

aplica această distincţie şi în cazul omului, afirmând că natura umană este transformată

prin îndumnezeire, păstrându-i-se nealterate însă proprietăţile esenţiale: omul devine

dumnezeu nu după raţiunea () naturii sale ci după modul său de existenţă

164 În timp ce, pentru Evagrie, culmea vieţii contemplative consta într-o viziune/vedere a minţii - purificată
la nivelul avut în starea originară, adică de imagine a Sfintei Treimi - prin care se dobândeşte cunoaşterea
Sfintei Treimi, pentru Dionisie reprezenta o stare de extaz - de existenţă sau de fiinţare nu numai în afara
lucrurilor create dar şi în afara propriei fiinţe (această ultimă idee deosebindu-l total de Evagrie) - cf.
Polycarp Sherwood, The earlier Ambigua of Saint Maximus the Confessor and his refutation of Origenism,
Studia Anselmiana 36, Roma, Editura Herder, 1955, note de subsol, pp. 124-125
165 Polycarp Sherwood, The earlier Ambigua of Saint Maximus the Confessor and his refutation of Origenism,
Studia Anselmiana 36, Roma, Editura Herder, 1955, p. 154
166 Idem, p. 153
167 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, p. 141
168 Polycarp Sherwood, The earlier Ambigua of Saint Maximus the Confessor and his refutation of Origenism,
Studia Anselmiana 36, Roma, Editura Herder, 1955, p. 165



24

()169

Ultima şi totodată cea mai importantă mediere a teoriei maximiene despre tot

aparţine celei de-a treia etape a urcuşului duhovnicesc, teologia () sau unirea

mistică a omului cu Dumnezeu. Recunoscând existenţa prăpastiei ontologice ()

dintre Dumnezeu şi lumea creată, Sfântul Maxim consideră că nu poate fi concepută nici

o paralelă între natura divină şi natura creată170. În timp ce restul diferenţierilor sunt de

natură existenţială, reprezentând grade diferite ale organizării aceleiaşi naturi create,

ultima diviziune este ontologică, neexistând nicio similitudine între realitatea creată şi

cea necreată171.

Deşi reală unirea dintre creat şi Necreat, modul () şi principiul ()

acestei uniri este mai presus de natură: „[Hristos] a unit într-un mod şi după o raţiune

mai presus de fire toată firea creată cu Creatorul”172. Există, aşadar, un principiu

supranatural şi supralogic prin care Dumnezeu se uneşte cu făptura creată. Depăşirea

polarităţii creat - Necreat înseamnă de fapt îndumnezeirea omului - acesta ajungând la

posesiunea habituală a harului, e întrepătruns întreg cu Dumnezeu întreg iar Dumnezeu

se sălăşluieşte deplin în el.

Departe de a separa omul de cosmos, Sfântul Maxim consideră, dimpotrivă, că

universul tinde -în mod natural- spre unificare, drum imposibil de străbătut fără aportul

omului. Universul face parte din fiinţa umană, omul fiind integrat creaţiei din care face

parte prin natura fiinţei sale173, existând o legătură internă şi o intercondiţionare a

omului şi a cosmosului174. Numai misticii sau sfinţii, a căror psihologie este întotdeauna

cosmică175, înţeleg că tot ce se petrece în om are o rezonanţă şi o semnificaţie universală,

ordonând sau dezorganizând cosmosul. Fiinţa umană este imaginea concentrată a

universului (microcosmos), în timp ce cosmosul este imaginea lărgită a omului

(macrantrop)176.

169 Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le Confesseur, Editura Cerf, Paris,
1996, p. 606
170 Hans Urs von Balthasar, Cosmic Liturgy. The Universe according to Maximus the Confessor, Editura
Ignatius Press, San Francisco, 2003, p. 89
171 Doru Costache, The Unifying Ladder of St Maximus the Confessor: Going Upwards with Everything You
Are, în Science and Orthodoxy: A Necessary Dialogue, Editura Curtea Veche, Bucureşti, 2006, p. 138
172 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad.
de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005, p. 162
173 Există o legătură indisolubilă între om şi cosmos: prin om, universul  poate relaţiona şi se poate
împărtăşi de Dumnezeu şi îşi poate împlini scopul. Eşecul acestei misiuni nu este unul personal ci cosmic,
urmarea fiind transformarea întregului univers care nu mai este caracterizat prin ordine şi frumuseţe ci prin
obscuritate, întuneric şi primejdie. cf. Andrew Louth, The Cosmic Vision of Saint Maximos the Confessor, în In
Whom we live and move and have our being, William B Eerdmans Publishing Company, Cambridge, 2004, p.
187
174 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR,
Bucureşti, 2006, p. 167
175 Nicolae Berdiaev, Sensul creaţiei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992, p. 72.
176 Sfântul Maxim Mărturisitorul, Despre mistagogia bisericească, trad. de diac. Ioan Ică jr. în De la Dionisie
Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: integrala comentariilor liturgice bizantine, Editura Deisis, Sibiu, 2012,
pp. 211-212



25

Omul urcă prin tot cosmosul, adică folosindu-se ca de nişte trepte de raţiunile

din făpturi prin contemplaţie, şi prin om urcă tot cosmosul. Cosmosul se unifică în om, e

recosmizat în om şi de om prin epectază, prin urcuşurile pe care acesta le săvârşeşte

spre Dumnezeu prin creaţie177.

Concluzionând, ideea centrală a teologiei Sfântului Maxim Mărturisitorul este

cea a îndumnezeirii omului. Toate temele teologice tratate de Sfântul Maxim, precum

antropologia, hristologia, eclesiologia, pnevmatologia, ascetica şi mistica au fost abordate

de acesta din perspectiva unirii omului cu Dumnezeu. Aşadar, Maxim nu abordează

unilateral o perspectivă sau alta a îndumnezeirii ci, întotdeauna, îmbină armonios toate

perspectivele/concepţiile sale într-un organism viu, capabil să exprime multidimensional

ideea îndumnezeirii omului. Contribuţia majoră adusă de Sfântul Maxim doctrinei

îndumnezeirii rezidă atât în originalitatea abordării acesteia cât şi în dezvoltarea ei

multilaterală, reuşind, prin stilul său creativ şi sintetizator, să alcătuiască o vastă şi

complexă reţea de idei care, cu greu, pot fi înţelese izolat una de cealaltă.

177 Doru Costache, Omul şi lumea în viziunea Părinţilor răsăriteni sau despre ieşirea din criză, în Glasul
Bisericii nr. 6-12, 1995, p. 97



26

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ

1. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cuvânt ascetic,  în Filocalia sfintelor nevoinţe ale
desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas,
Bucureşti, 2005

2. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Cele patru sute de capete despre dragoste, în
Filocalia sfintelor nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru
Stăniloae, vol. II, Editura Humanitas, Bucureşti, 2005

3. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Întrebări şi nedumeriri, Editura Doxologia, Iaşi, 2012
4. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scurtă tâlcuire la Tatăl nostru, în Filocalia sfintelor

nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. II, Editura
Humanitas, Bucureşti, 2005

5. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Răspunsuri către Talasie, în Filocalia sfintelor
nevoinţe ale desăvârşirii, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, vol. III, Editura
Humanitas, Bucureşti, 2005

6. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Ambigua, trad. de Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae,
Editura EIBMBOR, Bucureşti, 2006

7. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mistagogia despre sfânta biserică şi sfânta Sinaxă, în
Ioan I. Ică jr., De la Dionisie Areopagitul la Simeon al Tesalonicului: Integrala

comentariilor liturgice bizantine: studii şi texte, Editura Deisis, Sibiu, 2012
8. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Capete Gnostice, Editura Herald, Bucureşti, 2008
9. Sfântul Maxim Mărturisitorul, Scrieri şi epistole hristologice şi duhovniceşti, trad. de

Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1990
10. Ioan Ică jr., Sfântul Maxim Mărturisitorul şi tovarăşii săi întru martiriu: papa Martin,

Atanasie Monahul, Atanasie Apocrisiarul, Editura Deisis, Sibiu, 2004
11. Pr. Prof. Dr. Dumitru Stăniloae, Ascetica şi mistica Bisericii Ortodoxe, Editura

EIBMBOR, Bucureşti, 2002
12. Karl Christian Felmy, Dogmatica experienţei ecleziale, Editura Deisis, Sibiu, 1999
13. Panayiotis Christou, Partakers of God, Editura Holy Cross Orthodox Press,

Brookline Mass, 1984
14. Panayotis Nellas, Omul, animal îndumnezeit, Editura Deisis, Sibiu, 2002, p. 15
15. Ilarion Alfeyev, Sfântul Simeon Noul Teolog şi tradiţia ortodoxă, Editura Sophia,

Bucureşti, 2010
16. Hans von Campenhausen, Părinţii greci ai Bisericii, Editura Humanitas, Bucureşti,

2005
17. Panagiotes K. Crestou, George Dion Dragas, Greek Orthodox Patrology: An

introduction to the study of the Church Fathers, Editura Orthodox Research
Institute, Rollinsford, 2005

18. Jearoslav Pelikan, Tradiţia creştină. Spiritul creştinătăţii răsăritene, vol II, Editura
Polirom, Iaşi, 2004

19. Georges Florovsky, Biblie, Biserică, Tradiţie, Editura Reîntregirea, Alba Iulia, 2006
20. S. L. Epifanovici, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura

Evanghelismos, Bucureşti, 2009
21. Torstein T. Tollefsen, The Christocentric Cosmology of St Maximus the Confessor,

Editura Oxford University Press, New York, 2008
22. Christoph von Schonborn, Icoana lui Hristos, Editura Humanitas, Bucureşti, 2011



27

23. Fericitul Augustin, Scrieri Alese I, în PSB, vol. 64, Editura EIBMBOR, Bucureşti,
1985

24. Alain Riou, Le monde et l'eglise selon Maxime le Confesseur, Edition Beauchesne,
Paris, 1973

25. Lars Thunberg, Antropologia Teologică a Sfântului Maxim Mărturisitorul –

Microcosmos şi Mediator, Editura Sophia, Bucureşti, 2005
26. Christoph von Schönborn, Über die richtige Fassung des dogmatischen Begriffs der

Vergöttlichung des Menschen apud Panayotis Nellas, Omul, animal îndumnezeit,
Editura Deisis, Sibiu, 2002

27. John Meyendorff, Teologia Bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, Editura
Nemira, Bucureşti, 2011

28. Polycarp Sherwood, The ascetic life, the four centuries on charity, Ancient Christian

Writers vol. XXI, Editura The Newman Press, New York, 1955
29. Paul Evdokimov, Ortodoxia, Editura EIBMBOR, Bucureşti, 1996
30. Jean-Claude Larchet, Sfântul Maxim Mărturisitorul, Mediator între Răsărit şi Apus,

Editura Doxologia, Iaşi, 2010
31. Jean-Claude Larchet, La Divinisation de l'Homme Selon Saint Maxime le

Confesseur, Editura Cerf, Paris, 1996
32. Vladimir Lossky, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, Editura Humanitas,

Bucureşti, 2010
33. Vladimir Lossky, Introducere în Teologia Ortodoxă, Editura Sophia, Bucureşti,

2006
34. Doru Costache, Elemente de hristologie soteriologică la Sfântul Maxim

Mărturisitorul, în Anuarul Facultăţii de Teologie Ortodoxă Patriarhul Justinian,
Universitatea din Bucureşti, 2001

35. N. Macsim, Răscumpărarea în teologia Sfântului Maxim Mărturisitorul, în Mitropolia

Moldovei şi Sucevei 57, 1981
36. Demetrios Bathrellos, The Temptations of Jesus Christ according to St Maximus the

Confessor, în Studia Patristica vol. XLII, Leuven-Paris-Dudley: Peeters, 2006
37. S. L. Epifanovci, Sfântul Maxim Mărturisitorul şi teologia bizantină, Editura

Evanghelismos, Bucureşti, 2009
38. Andrew Louth, The Ecclesiology of Saint Maximus the Confessor, în International

Journal for the Study of the Christian Church, Vol. 4, Nr. 2, 2004
39. Nikos A. Matsoukas, La vie en Dieu selon Maxime le Confesseur, Editura Axios,

Nethen, 1994
40. V. M. Zhivov, The Mystagogia of Maximus the Confessor and the development of the

Byzantine Theory of the Image, în St. Vladimir's Theological Quarterly, vol. 31, nr.
4, 1987

41. Irenee Hausherr, Philautie. De la tendresse pour soi a la charite selon saint Maxime
le Confesseur, Editura Pont. Institutum Orientalium Studiorum, Roma, 1952

42. John Meyendorff, Teologia Bizantină. Tendinţe istorice şi teme doctrinare, Editura
Nemira, Bucureşti, 2011

43. Paul M Blowers & Robert L. Wilken, On the cosmic mystery of Jesus Christ.

Selected writings from St. Maximus the Confessor, Editura St. Vladimir’s Seminary
Press, Crestwood, 2003

44. Dragoş Bahrim, Despre cosmos şi împlinirea sa în om după teologia Sfântului

Maxim Mărturisitorul, în Teologie şi viaţă, nr. 5-8, mai-august 2012
45. Vasilios Karayiannis, Maxime le Confesseur, essence et énergies de Dieu, Edition

Beauchesne, Paris, 1993



28

46. Enzo Bianchi, Ascultând Cuvântul: pentru lectura duhovnicească a Scripturii în

Biserică, trad. de Maria-Cornelia Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2011
47. Ioan Gh. Savin, Mistica şi Ascetica Ortodoxă, Tiparul Tipografiei Eparhiale Sibiu,

1996
48. Hans Urs von Balthasar, Cosmic Liturgy. The Universe according to Maximus the

Confessor, Editura Ignatius Press, San Francisco, 2003
49. Doru Costache, The Unifying Ladder of St Maximus the Confessor: Going Upwards

with Everything You Are, în Science and Orthodoxy: A Necessary Dialogue, Editura
Curtea Veche, Bucureşti, 2006

50. Andrew Louth, The Cosmic Vision of Saint Maximos the Confessor, în In Whom we

live and move and have our being, William B Eerdmans Publishing Company,
Cambridge, 2004

51. Nicolae Berdiaev, Sensul creaţiei, Editura Humanitas, Bucureşti, 1992
52. Doru Costache, Omul şi lumea în viziunea Părinţilor răsăriteni sau despre ieşirea

din criză, în Glasul Bisericii nr. 6-12, 1995



29

CUPRINS

Motivaţia alegerii temei pentru teza de doctorat

CAPITOLUL I: Introducere

1.1. Noţiunea de îndumnezeire şi locul ei în teologia ortodoxă

1.2. Sensul apelului la Sfinţii Părinţi

1.3. Viziunea tradiţiei patristice asupra îndumnezeirii omului

1.4. Ideea de îndumnezeire – centru al teologiei maximiene

CAPITOLUL al II-lea: Doctrina deificării în teologia Părinţilor Greci ai Bisericii

2.1. Aportul creştinismului timpuriu: unirea participativă cu Hristos

2.2. Întruparea - punctul de plecare al tradiţiei alexandrine.

Întâlnirea dintre filosofie şi mediul eclesial

2.3. Contribuţia capadociană: rolul praxisului în atingerea asemănării; urcuşul

neîncetat al sufletului spre Dumnezeu

2.4. Sinteza monastică: conlucrarea minte-inimă în vederea comuniunii depline a

omului cu Dumnezeu

CAPITOLUL al III-lea: Premisele logice maximiene ale îndumnezeirii omului

3.1. Raportul Sfântului Maxim cu filosofia păgână: refuzul conceptualizării şi speculaţiei

teologice

3.2. Combaterea preexistenţialismului platonic-origenist şi a saturaţiei ()

3.3. Providenţă şi predestinaţie – respingerea tezei augustiniene şi susţinerea ideii

liberului arbitru

3.4. Participarea omului la viaţa divină sau depăşirea prăpastiei fundamentale creat -

Necreat

CAPITOLUL al IV-lea: Fundamentele antropologice ale deificării

4.1. Constituţia deiformă a persoanei umane – imago Dei

4.2. Progresul de la chip la asemănare; actualizarea potenţelor chipului în asemănare

4.3. Paradoxul libertăţii şi starea primară fericită

4.4. Căderea protopărinţilor – eşecul originar al îndumnezeirii şi efectele sale

4.5. Voinţa naturală şi voinţa gnomică. Rolul voinţei în unirea omului cu Dumnezeu

CAPITOLUL al V-lea: Întruparea Fiului lui Dumnezeu: asumarea, ridicarea şi

îndumnezeirea firii Sale omeneşti

5.1. „Cur Deus homo?” sau scopul întrupării – filiaţia divină

5.2. Restaurarea naturii umane la starea paradisiacă prin opera mântuitoare a

Cuvântului întrupat

5.3. Perihoreza naturilor ipostasului - premisă a îndumnezeirii voinţei umane a

Mantuitorului

5.4. Unirea întregii realităţi create prin lucrarea îndumnezeitoare a lui Hristos

CAPITOLUL al VI-lea: Caracterul pnevmatologic şi ecleziologic al îndumnezeirii omului

6.1. Cadrul manifestării par excellence al prezenţei lui Dumnezeu în lume: Biserica

6.2. Duhul Sfânt, factor al sfinţirii şi îndumnezeirii omului

6.3. Sfânta Liturghie, mijloc de comuniune şi unire a omului cu Hristos

6.4. Mijloacele împroprierii operei răscumpărătoare a Domnului: Sfintele Taine



30

CAPITOLUL al VII-lea: Filosofia practică: dezintegrarea prin patimi, reintegrarea

prin virtuţi

7.1. Filautia, izvor al patimilor şi al păcatelor; schema evagriană a păcatelor şi

dezvoltarea lor ulterioară de Sfântul Maxim

7.2. Diviziunea tripartită a sufletului şi înţelegerea trihotomică a patimilor

7.3. Iubirea, încununare integratoare a virtuţilor; corespondenţa virtuţilor la ierarhia

patimilor

7.4. Nepătimirea, pacea sufletului: golirea de patimi şi imitarea nepătimirii divine

7.5. Înfăptuirea medierii bărbat-femeie şi rai-pământ prin vita practica

CAPITOLUL al VIII-lea: Contemplarea naturii lucrurilor sau înţelegerea ideilor

tainiceale existenţei

8.1. Raportul dintre vita practica şi vita contemplativa: împletirea/îmbinarea

armonioasă dintre  şi 

8.2. Contemplarea naturală - cunoaşterea raţiunilor divine () ale lumii sensibile şi

ale lumii spirituale

8.3. Teoria celor cinci moduri ale contemplaţiei naturale

8.4. Lectura duhovnicească a Scripturii – sesizarea raţiunilor tainice () ascunse în ea

8.5. Împlinirea sintezelor cer-pământ şi sensibil-inteligibil prin vita contemplativa

CAPITOLUL al IX-lea: Îndumnezeirea – unirea mistică cu Dumnezeu şi participarea la

viaţa divină

9.1. Paradoxul supra-cunoaşterii divine: suprema necunoaştere

9.2. Teologia mistică - unirea omului cu  Dumnezeu prin rugăciunea curată

9.3. Ieşirea minţii din realitatea creată prin iubire: extazul

9.4. Principiul () şi modul () unirii mistice

9.5. Medierea creat-Necreat sau realizarea Scării unificatoare a Sfântului Maxim

CAPITOLUL al X-lea: Importanţa gândirii teologice a Sfântului Maxim

10.1. Dezvoltarea doctrinei despre îndumnezeire a Sfântului Maxim Mărturisitorul în

perioada bizantină târzie

10.2. Cosmoteoza sau îndumnezeirea prin om a întregii creaţii a lui Dumnezeu

10.3. Eşecul autodivinizării omului modern şi alternativa maximiană a îndumnezeirii

10.4. Influenţa învăţăturii Sfântului Maxim Mărturisitorul asupra teologiei răsăritene şi

apusene

Concluzii

Curriculum vitae

Declaraţie de onestitate

Bibliografie

Cuprins


