
UNIVERSITATEA �OVIDIUS� CONSTANȚA

FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ

TEZĂ DE DOCTORAT

REZUMAT

CONDUCĂTOR DOCTORAT:
I.P.S. PROF. UNIV. DR. TEODOSIE PETRESCU

DOCTORAND:
NIȚĂ M. JANETA

CONSTANȚA
2014



2



3

VIRTUȚI ŞI PATIMI ALE TINEREȚII
DUPĂ NOUL TESTAMENT

Cuvinte cheie: virtuți, patimi, Noul Testament,
Dumnezeu, om, moralitate, desăvârşire

Dacă privim  în  ansamblu  întreaga noastră  lucrare,
observăm  că  principalul  ei  mesaj  este  acesta:  procesul
desăvârşirii creştine este posibil şi accesibil, şi teoretic are
două  sau  trei  mari  trepte  sau  faze  succesive:  una
materială ‐ ascetica şi una spiritulă � mistica, fiecare având
mai multe trepte. Ascetica este preocupată de purificarea
de patimi şi câştigarea de virtuți, iar mistica de înaintarea
în  unirea  cu  Dumnezeu.  De  fapt  cele  două  se
întrepătrund  şi pe măsură ce ne purificăm de patimi ne
umplem  de  Duhul,  şi  ne  pregătim  pentru  unirea  cu
Dumnezeu.

Am arătat în lucrare patimile care ne sunt cunoscute
din  cărțile Noului  Testament,  apoi  în  aceeaşi  formă  şi
virtuțile, convinşi că odată cunoscute de credincioşi  încă
din  tinerețe,  ele  vor  putea  fi  controlate  corespunzător,
patimile putând  fi mult mai uşor  şi eficient  curățate  cât
mai  de  timpuriu,  chiar  înainte  să  apară,  iar  virtuțile



4

putând  fi  mult  mai  devreme,  responsabil  şi  cu  folos
activate.

Etapa  ascezei este  sinergică,  şi prioritar  trupească  şi
activă,  presupunând,  ajutor,  luptă  şi  nevoință,  iar
schimbările  sunt  oarecum  vizibile,  importantă  fiind
voința omenească.

De  asemenea,  etapa  misticii  este  sinergică,  dar
spirituală  şi contemplativă, presupunând  că  s‐a ajuns  la
desăvârşire,  la  unirea  cu  Dumnezeu,  iar  evoluția  este
discretă prioritară fiind acum voința şi lucrarea divină.

Sfântul  Apostol  Pavel  le  rezumă  magistral  pe
amândouă  într‐un  verset:  �M‐am  răstignit  împreună  cu
Hristos;  şi  nu  eu  mai  trăiesc,  ci  Hristos  trăieşte  în  mine�
(Galateni 2, 20).

Între  cele două  etape  Sfântul Dionisie Areopagitul
mai concepe o fază intermediară, etapa iluminării, şi astfel,
în înțelepciunea ascetică se pot nuanța trei faze:

1. faza activă a curățirii;
2. faza intermediară a iluminării şi
3. faza contemplativă a desăvârşirii.

Cu deosebire prima dintre aceste  faze caracterizată
prin  dinamica  despătimirii,  constituie  obiectul  acestei
lucrări şi presupune experimentarea următoarelor etape:
1.  Credința;  2.  Frica  de  Dumnezeu;  3.  Pocăința;  4.
Înfrânarea; 5. Răbdarea; 6. Nădejdea; 7. Nepătimirea.

Despre  aceste  etape,  sau  trepte,  vorbeşte  Sfântul
Maxim  Mărturisitorul  când  descrie  urcuşul  omului
înspre  unirea  cu Dumnezeu,  întru  iubire,  nu  pentru  că
sunt toate stările prin care trece credinciosul, ci pentru că



5

sunt  singurele  despre  care  se  poate  vorbi  explicit  în
cuvinte: �Dragostea  e născută de nepătimire; nepătimirea de
nădejdea  în  Dumnezeu;  nădejdea  de  răbdare  şi  îndelungă
răbdare;  iar  pe  acestea  le  naşte  înfrânarea  cea  atotcuprin‐
zătoare.  Înfrânarea  la  rândul  ei,  e  născută  de  frica  lui
Dumnezeu. În sfârşit  frica, de credința  în Domnul�. Aşadar,
sunt conturate aici clar treptele (şapte) spre nepătimire.

Din altă perspectivă, Sfântul Vasile cel Mare  indică
cele două căi ale vieții creştine, pe care omul este liber să
meargă,  ori  spre Dumnezeu,  ori  spre  diavol,  pentru  că
fiecare  vorbă,  faptă  sau  gând,  îl  plasează  obligatoriu
numai  în  una  din  aceste  două  realități.  Şi  dacă  prin
patimi  se  asigură  o  plăcere  limitată,  aparentă  şi
trecătoare, prin asceză  şi virtute, care presupun greutăți
şi  nevoințe  trecătoare,  se  asigură  desfătarea  şi  bucuria
veşnică, iar �investiția� în cele duhovniceşti se dovedeşte
a fi cea mai profitabilă.

Aşadar, despătimirea este nu numai posibilă, dar,  şi
accesibilă,  deoarece  omul  este  înzestrat  cu  tot  ce  este
necesar,  şi:  �Nu Dumnezeu  este  pricina  păcatului,  ci El  i‐a
dat omului cunoştință, pricepere, puterea de a deosebi binele de
rău  şi  voie  liberă.  Ceea  ce  naşte  păcatul  este  negrija  şi
trândăvia oamenilorʺ.

�Teologia răului� şi a modului în care acesta poate fi
înlăturat  din  viața  lumii  şi  a  omului,  constituie  �una
dintre cele mai vechi şi mai grele probleme care frământă pe om
din  toate  timpurile.  Viața  însăşi  este  o  formă  a  luptei  duse
împotriva răului, căci nu se poate spune că omul  şi societatea
n‐au încercat, de‐a lungul istoriei, să combată răul�.



6

Venind  în  întâmpinarea  nevoii  noastre  funda‐
mentale, Mântuitorul nostru  Iisus Hristos, ne‐a arătat că
cea  dintâi  grijă  a  omului  în  această  viață  trebuie  să  fie
mântuirea  sufletului  şi  dobândirea  fericirii  cereşti  prin
lupta  împotriva  păcatului:  Căci  ce‐i  foloseşte  omului  să
câştige lumea întreagă, dacă‐şi pierde sufletul? (Marcu 8, 36),
şi totodată ne oferă soluția în Efeseni 6,10‐12: �Îmbrăcați‐vă
cu  toată  armătura  lui  Dumnezeu,  ca  să  puteți  ținea  piept
împotriva  uneltirilor  diavolului.  Căci  noi  n‐avem  de  luptat
împotriva  cărnii  şi  sângelui,  ci  împotriva  căpeteniilor,  împo‐
triva domniilor,  împotriva stăpânitorilor  întunericului acestui
veac, împotriva duhurilor răutății care sunt în locurile cereştiʺ.

Iată  de  ce, Hristos  a  devenit  Capul  Bisericii,  care
este  trupul,  şi  în  acest  mod  El  este  şi  Capul  fiecărui
creştin. Ori  ştim  că  atribuțiile  capului  sunt  să  conducă,
totul,  prin  puterile  pe  care  Dumnezeu  i  le‐a  dăruit
omului  şi  cu  care  luptă  împotriva  răului:  Rațiunea,
Afectivitatea şi Voința, iar Sfinții Părinți deosebesc şi la om
exact aceste trei puteri: mintea (νοϋς) ca potență a actelor
de  cunoaştere  şi  cugetare, pofta  (έπιϑυμία)  ca potență  a
tuturor  dorințelor  şi  poftirilor,  şi  iuțimea  ca  potență
irascibilă,impulsivă (ϑυμός), a actelor de curaj, de bγrbăție,
de mânie (bună sau rea), adică ceea ce noi numim rațiune,
afectivitate şi voință. Totuşi, sfinții părinți consideră pofta şi
impulsivitatea  (la  fel  de)  iraționale  (pentru  că  folosesc
rațiunea  implicită  a  instinctelor  şi  nu  folosesc  rațiunea
conştientă)  şi  le alătură deosebindu‐le de mintepe care o
consideră singura, ca rațională, şi direct legată de voință,
deosebind  astfel  în  sufletul  omului  partea  mintală,



7

spirituală, sau rațională şi partea irațională, instinctivă, sau
temperamentală, care cuprinde, împreună cu alte funcțiuni
vitale,  facultățile mâniei  şi poftei. Şi  facem această  împăr‐
țire  pentru  a  putea  susține  că  �raționalul�  trebuie  să
conducă  �iraționalul�,  adică,  mai  exact  spus,  �facultățile
conştiente�  trebuie  să  conducă  �facultățile  neconştiente�,
deoarece asemenea  tezei platonice despre nemurirea  lui
νοϋς,  �raționalul�  este  nemuritor,  iar  �iraționalul  �
neconştientul�  ar  înceta  la  sfârşitul  vieții  pământeşti.
Totuşi, nu putem  susține  că partea  �irațională�  aparține
exclusiv  trupului  pentru  că  se  ocupă  de  trup,  şi  are
destinul trupului, deoarece, şi partea �rațională� şi partea
�irațională�  țin de  suflet. Mai  corect  ar  fi  să  spunem  că
partea  numită  �rațională�  şi  cea  numită  �irațională�
trebuie  să  lucreze  împreună  şi  să  conducă  armonios
trupul spre a sluji sufletului, după cum îngerii ‐ prioritar
raționali  ‐  şi  oamenii  ‐  prioritar  emoționali  ‐  trebuie  să
conlucreze pentru a salva sufletul omului.

De regulă, în procesul despătimirii, mintea este mai
puternică şi conduce, alături de voință şi afecte, evident,
pentru  că  mintea  hrăneşte  sufletul  şi  ea  determină
desfăşurarea întregii vieți omeneşti. �Mintea noastră este la
mijloc  între  două  ființe,  care  îşi  lucrează  fiecare  cele  proprii,
una virtutea, cealaltă răutatea; adică între înger şi drac. Dar ea
are libertatea şi puterea să urmeze sau să se împotrivească cui
vrea�.  Există  şi  dezechilibre  în  care  prioritar  este  nu
mintea ci alt  factor sau combinație  între alți  factori, dar,
acele  cazuri  sunt  cuprinse,  sau  supuse  despătimirii  şi
ajung tot la situația de mai sus.



8

Numai  funcționând  împreună  şi  armonios,  aceste
trei  puteri  pot  fi  eficiente. Ori  satana  tocmai  împotriva
acestor puteri se  luptă, deoarece  în acest  fel  luptă  împo‐
triva  omului.  Împotriva  rațiunii,  satana  susține  irațio‐
nalul,  împotriva  afectivității  susține  denaturările  (pato‐
logice  ale)  sensibilității,  iar  împotriva  voinței  satana
susține  pasivitatea.  În  acelaşi  timp  satana  le  susține  pe
acestea  trei prin  intermediul patimilor,  iar Hristos  luptă
împotriva  atacurilor  satanei  prin  intermediul  virtuților
fiecărui creştin.

Alături  de  compunerea  sufletului  din  cele  trei
puteri,  ,,rațiune,  iuțime  şi poftă�, Sfântul  Ioan Damaschin
expune şi păcatele specifice fiecărei puteri, împreună, cu
remediile corespunzătoare, recomandate de asceții creştini:

A. Păcatele  din  rațiune  sunt  acestea:  necre‐
dința, erezia, nebunia, hula (blasfemia), nemulțumirea,  încu‐
viințările păcatelor care se ivesc din partea pătimitoare.

a. Iar  tămăduirea  şi  leacul acestor  rele  sunt  :
credința neşovăită în Dumnezeu şi în dogmele adevărate,
neînşelătoare şi ortodoxe, cugetarea neîncetată la cuvintele
Duhului,  rugăciunea  curată  şi  neîncetată  şi  mulțumirea
către Dumnezeu.

B. Păcatele  iuțimii sunt acestea: cruzimea, ura,
necompătimirea,  ținerea de minte a răului, pizma, uciderea şi
cugetareanecontenită la unele ca acestea.

b. Iar  tămăduirea  şi  leacul  lor sunt:  iubirea de
oameni,  dragostea,  blândețea,  iubirea  de  frați,  compătimirea,
nerăutatea şi bunătatea.



9

C. Păcatele  părții  poftitoare  sunt  acestea:
lăcomia  pântecelui,  nesăturarea,  beția,  curvia,  adulterul,
necurăția, desfrânarea, iubirea de avuții, pofta de slavă deşartă,
de bani, de bogăție şi de plăcerile trupeşti.

c. Iar  tămăduirea  şi  leacul  lor  sunt:  postul,
înfrânarea,  reaua  pătimire,  neaverea,  împărțirea  averilor  la
săraci,  dorirea  bunurilor  viitoare  nemuritoare,  dorul  după
Împărăția lui Dumnezeu şi poftirea înfierii.

Pentru  această  luptă  a  despătimirii  este  necesară
libertatea, care, e drept, a fost viciată prin păcat, dar, aşa
cum ea poate  fi curățată  şi dezvoltată prin virtuți, după
cum spune creştinismul.

Refuzul  şi  condamnarea  darului  libertății  pentru
oportunitatea pe care o dă săvârşirii răului şi dificultatea
de a o păstra prin  înaltă  responsabilitate este atitudinea
cea mai întâlnită azi, dar şi cea mai păguboasă, pentru că
drama omului modern şi a lumii în care el trăieşte este că
în  acest  mod  el  �piere  şi  nu‐şi  dă  seama  de  unde‐i  vine
pieirea. Aruncă  vina  pe  crizele  economice,  sociale  şi  politice,
socotindu‐le  ultimele  şi  singurele  cauze  ale  răului  de  care
suferă, dar ignoră cauza adevărată a tuturor relelor: păcatul�.

Aceasta  pentru  că  în  dese  rânduri,  păcătosul
încearcă  să  se  disculpe  şi  să  arunce  vina  păcatului  pe
ceilalți sau chiar pe diavol, neştiind că aceasta este  tot o
uneltire  vicleană  a  Satanei  care�doreşte  foarte  ca  noi  să
aruncăm asupra lui vinovăția păcatelor noastre, şi prin aceasta
să ne amăgim şi să ne adormim pe noi  înşine, să săvârşim tot
felul de păcate şi necurmat să  înmulțim şi să mărim pedeapsa
noastră, pierzând toată iertarea. Noi, însă, să nu facem una ca



10

aceasta,  ci  să  ne  venim  întru  cunoştința  de  noi  înşine.  Să
învățăm  a  cunoaşte  rănile  noastre,  şi  atunci  vom  nimeri  şi
leacul  cel  cuvenit;  dimpotrivă,  când  cineva  nu‐şi  cunoaşte
boala sa, nu se îngrijeşte nici de vindecarea ei�.

Omul  societății  postmoderne,  omul  societății  de
consum,  acordă  prea  puțină  atenție  vieții  spirituale.
Dumnezeu nu mai are loc în inima lui, deşi, Împărăția lui
Dumnezeu  este  înăuntrul  nostru  (Luca  17,  21),  sau,  ar
trebui  să  fie  înăuntrul  nostru.  Şi  este  înăuntrul  nostru,
atunci  când,  Dumnezeu  găseşte  loc,  să‐şi  aşeze  tronul
înăuntrul nostru, în sufletul nostru, în inima noastră. Din
păcate,  inima  noastră  este  la  cei  mai  mulți  dintre  noi
cotropită,  cucerită de multe patimi,  încât Dumnezeu nu
mai are loc în noi, din cauza iubirii de avere, a iubirii de
plăcere şi iubirii de mărire.

Iată de ce, responsabilitatea morală îi revine omului
ca o datorie, căci este o învățătură tradițională şi realistă a
spiritualității  ortodoxe,  aceea  că pricinuitorul mântuirii,
sau  desăvârşirii  noastre,  este Dumnezeu,  în  timp  ce  al
căderii  şi  osândirii  noastre  este  voia  noastră  proprie,
liberă, sau, cum spune Petru Damaschinul, �cel ce lucrează
binele trebuie să‐I mulțumească lui Dumnezeu, ca Celui ce ne‐
a dăruit  toate după  existență.  Iar  cel  ce  alege  şi  face  cele  po‐
trivnice, să se învinovățească numai pe sine, pentru că nimeni
nu‐l poate trage cu sila, odată ce Dumnezeu l‐a făcut liber�.

Învățătura  creştină  despre  �virtuteʺ,  stă  în  strânsă
legătură, cu cea despre caracterul moral creştin, noțiune
prin  care  se  înțelege,  în  general,  statornicia  voinței
omului pe calea binelui, ca urmare a principiilor de care



11

aceasta se lasă condusă. În general, termenul�virtuteʺ, are
mai multe  înțelesuri,  şi  anume:  capacitatea  voinței  şi  a
libertății omului de a  transforma credința  într‐un stil de
viață prin actualizarea harului Botezului, posibilitatea de
a aduce ceva la îndeplinire în sens spiritual şi moral, dar
şi  forța  de  rezistență  împotriva  patimilor,  a  ispitelor  şi
practicarea obişnuită a binelui. Cu alte cuvinte, în virtute,
prin  acțiunea  continuă  a  faptelor  bune,  voința  omului
dobândeşte  dexteritate  pentru  realizarea  lor,  deoarece
această dexteritate  şi abilitatea necesară pentru a  realiza
binele  este  o  manifestare  a  unei  gravitații  continue  şi
statornice, a unei dispoziții către binele omului interior.

Virtuțile  (morale)  sunt  puteri,  aptitudini,  dispoziții
umane  pentru  a  face  binele,  şi  spre  deosebire,  patimile,
sau  viciile,  sunt  tendințe  de  a(‐ți)  face  rău,  prin  devieri
mai  mult  sau  mai  puțin  artificiale  de  la  ceea  ce  este
normal  să  faci, potrivit  firii  lucrurilor. Arătând  legătura
dintre  virtuți  şi  patimi,  Sfântul  Dionisie  Areopagitul
spune:�Păcatul este o lipsă de perfecțiune a propriilor noastre
virtuți�.

În sensul cel mai deplin al cuvântului, virtutea este
�o  dispoziție  dobândită  de  a  face  bineleʺ,  dar  nu  un  bine
numai absolut şi numai contemplat, gândit, vorbit, dorit,
ci un bine făcu. Altfel spus, virtutea este efortul de �a  te
purta bineʺ sau �binele definit în chiar cadrul acestui efort de a
atinge această valoare morală: maximală, centrală şi ultimăʺ.

Am  văzut  că  în morala  creştină,  virtutea  nu  este
înțeleasă  ca  o  simplă  însuşire  psihologică,  şi  comporta‐
mentală,  ci  mai  ales,  ca  relație  ontologică,  fiind



12

conformare cu voia lui Dumnezeu şi participare la harul
necreat  şi  la  bunătatea  Lui.  Fără  această  conformare  şi
participare  la  Hristos  nu  există  virtute  reală,  şi  cum
spuneam mai  sus,  virtutea,  ca manifestare  statornică  a
creştinului spre bine, purcede din harul divin (I Corinteni
18, 10, II Corinteni 3, 5, Coloseni 1, 12), dar, totodată, este
o  urmare  a  deprinderii  noastre  personale,  fără  să  fie
străină şi adăugată, ci proprie naturii umane.

Urmând  învățăturii  creştine,  cuprinsă  în  cărțile
Noului Testament, şi transmisă de Apostoli şi de ucenicii
lor,  Sfinții  Părinți  ai  Bisericii  acordă  virtuții  un  loc  de
frunte  în  preocupările  lor  ascetice  şi  încercând  să‐şi
explice existența răului în lume şi a formelor pe care el le
îmbracă, de modul rezolvării şi înlăturării lui depinzând,
pentru  om,  conduita  sa  prezentă,  în  această  lume  şi  în
această viață, dar şi răsplata sau osânda viitoare.

Pe  scara  valorică  a  vieții  spirituale,  dobândirea
virtuților este prima treaptă duhovnicească a desăvârşirii
şi este condiționată de curățirea de patimi, adică e vorba
despre  fuga  de  patimi,  nelucrarea  patimilor  şi
dobândirea  virtuților. Dar  aceasta  nu  este  altceva decât
starea  de  nepătimire,  în  care  trupul  despătimit  se  află
deasupra  materiei,  iar  spiritul  virtuosului  deasupra
trupului  şi  constituie  prima  formă  de  actualizare  a
credinței  şi  a  harului  primit  la  Botez,  totuşi,  viața
trupească  este necesară dar,  trebuie  să  avem mare grijă
cum  ne  folosim  de  ea,  deoarece  ea  nu  trebuie  să
depăşească  în esență  şi  importanță viața  spirituală,  care
are mereu întâietate.



13

Virtutea  presupune  o  înnoire  a  vieții  (cf.  Efeseni
3,16),  şi  este�ascultare  de  poruncile  lui  Dumnezeuʺ  (cf.
Galateni 5,6; I Corinteni 6,19); o�năzuință spre  fapte buneʺ
(cf. Romani 2,7; Tit 3,8; Matei 5,16) după modelul lui Iisus
Hristos  (Filipeni  3,12)  şi  o  luptă  susținută  împotriva
tuturor piedicilor din calea desăvârşirii (I Corinteni 9,25).
Virtutea nu este o simplă cunoaştere cum a considerat‐o
Socrate,  dar  nici  o  simplă  faptă  potrivit  concepției  lui
Aristotel,  ci  o manifestare  statornică  a  creştinului  spre
bine care purcede din harul divin (cf. I Corinteni 15,10; II
Corinteni 3,5), şi în acelaşi timp este o urmare a libertății
şi deprinderii noastre personale (cf. Matei 7,13).

Întreaga viață a creştinului este o luptă permanentă
trăită într‐o stare de încordare, luptă ce are un scop general
de eliberare de păcat şi de efectele sale dezastruoase şi un
scop special de dobândire a virtuților creştine ca şi căi spre
desăvârşire.

Romani  12,  17  spune:  �Nu  răsplătiți  răul  cu  răul.
Purtați  grijă  de  cele  bune  înaintea  tuturor  oamenilor�;  iar  I
Tesaloniceni  5,15:  �Luați  aminte  să  nu  răsplătească  cineva
cuiva răul cu rău, ci totdeauna să urmați cele bune unul față de
altul în iubire�. Şi acestea, deoarece, virtutea presupune o
înnoire a vieții (Efeseni 3, 16), o luptă susținută împotriva
tuturor piedicilor din calea desăvârşirii. I Corinteni 9, 25:
�Şi oricine se  luptă, se  înfrânează  la toate. Şi aceia, ca să  ia o
cunună stricăcioasă, iar noi nestricăcioasă.� Iar în măsura în
care această  luptă  se menține, creştinul devine părtaş al
lui Hristos şi, prin aceasta, al fericirii depline.



14

Țelul  luptelor  duhovniceşti  este  desigur
desăvârşirea  înțeleasă  ca  dobândirea  deplină  sau
�abundentăʺ  a  Duhului  Sfânt.  Dar  această  stare  de
�desăvârşireʺ niciodată nu este  înțeleasă  în  spiritualitatea
răsăriteană ca fiind o stare dobândită de creştinul care s‐a
nevoit  ascetic  şi  a primit  la  sfârşit  o  oarecare  �harismăʺ.
Dimpotrivă, natura omului  este  schimbătoare,  iar  cel  ce
tinde  spre  dobândirea  deplinei  fericiri  cereşti,  trebuie
mereu  să  se  transforme  spre  mai  bine,  făcându‐se
totdeauna mai bun prin progresul zilnic şi desăvârşindu‐
se  permanent  fără  să  atingă  vreodată  limita  deplinei
desăvârşiri. Este starea dinamică în care omul se mişcă şi
se  transformă  nelimitat  în  sensul  îndumnezeirii  sale,
evoluând spre ceea ce este mai dumnezeiesc. Or, aceasta
implică  o  anevoioasă  şi  neîntreruptă  cale  ascetică,  prin
efort  personal,  în  depăşirea  tuturor  obstacolelor  ce  se
ivesc  în drumul spre dobândirea supremă a desăvârşirii
dumnezeieşti.

Dacă patimile  reprezintă deformarea  firii umane  şi
o  deturnare  a  vieții  de  la  adevărata  sa  finalitate  şi  în
acelaşi timp o întunecare a chipului lui Dumnezeu în om,
atunci  trebuie  să  fim  siguri  că  virtuțile  creştine  şi  viața
virtuoasă  în general  relevă vocația ontologică a omului,
capabilă  să  îi  aducă  creştinului  bucuria  şi  fericirea  cea
adevărată, care îşi au începutul în trăirea tot mai aproape
de Izvorul vieții şi al fericirii lui Dumnezeu‐Iubire. Omul
fiind  înzestrat  de Dumnezeu  de  la  creație,  cu  libertate,
poate  alege  între  a  deveni   rob״ patimilorʺ  sau  a  nu  se
pleca  lor,  adică  are  puterea  de  a  alege  între  păcat  şi



15

virtute, ştiind că virtutea este singura care va fi în măsură
să‐i  ofere  omului�cununa  nemuririi�,  dar,  şi  sufletele
robite de patimi  îşi găsesc  izbăvirea, şi chiar plăcerea,  în
dragostea lui Hristos.

Fără  îndoială,  iubirea  creştină  este  virtutea
virtuților,  căci  în  iubire  creştinul  experimentează  toate
virtuțile, prin �credința lucrătoare în iubire� (Galateni 5, 6),
iar, �Sfințenia nu se capătă numai după osteneli şi nici că vine
numai de la fapte, ci prin iubirea Lui. Dar nici din iubirea Lui
numai,  şi nici numai din virtuțile noastre, pentru  că dacă ar
purcede numai din iubire, ar trebui ca toți să se mântuiască, şi
dacă ar rezulta numai de la virtuțile noastre, apoi prezența Lui,
ca  şi  toate  cele  iconomisite  pentru  noi,  ar  fi  fost  de  prisos.
Aşadar nici din iubire numai şi nici din propria noastră virtute
numai, ci din amândouă acestea.�

Această restaurare ontologică a virtuților, mergând
pe  axa  modelului  arhetipal  divin,  are  la  bază
armonizarea  cu  legile  existențiale divine,  care  are patru
puncte de urmat şi de atins:

1. Participarea  la  Sfintele  Taine  ca  modalitate  de
însuşire  a  harului  divin  necesar  desăvârşirii  ontologice
umane.

2. Cunoaşterea Evangheliei, care reprezintă:
− sămânța  (sau a  scrierilor nou  ‐  testamentare)  ce

cuprind principalele  reglementări ale comportamentului
uman;

− trup � al vieților sfinților ca  împlinitori ai eticii
creştine;



16

− rod  �  ce  se  referă  la  scrierile  lor  ce  cuprind
experiențele proprii, metodele, redarea efectelor benefice
ale însuşirii acestui �modus vivendi�.

3. Cunoaşterea  de  sine,  efect  al  participării  la
Sfintele  Taine  şi  însuşire  a  Evangheliei  din  care  se
desprinde  atât modelul  cât  şi  țelul  viețuirii  umane,  fac
posibilă  constatarea  diferenței  între  ceea  ce  suntem  şi
ceea  ce  ar  trebui  să  fim,  constatare  ce  determină  o
atitudine  de  echilibrare  a  celor  două  aspecte  prin
depăşirea  factorilor  inhibitori  şi  asumarea  demersului
activ  de  schimbare.  Realizarea  acestora  atrage  după  ea
necesitatea  rugăciunii  ca  modalitate  de  activare  şi
menținere a funcțiilor dialogale atât la nivel transcendent
(divin) cât şi la nivel imanent (inter‐uman).

4. Feed  �  back�ul  �  consecințele  sau  efectele
împlinirii poruncilor ne arată dacă punctele anterioare au
fost practicate corect sau dacă este necesară  reluarea  lor
până la atingerea obiectivelor propuse.

În mod  complet  răutăcios  unii  oameni  consideră
că virtuțile �perfecționează omul�, iar viciile îl degradează,
ceea ce pentru prima parte a afirmației este total incorect,
deoarece  în  realitate,  câştigarea  virtuților  readuce  omul
în  dimensiunile  lui  fireşti,  şi  nu  putem  spune  că  îl
�perfecționează� decât numai la figurat, în raport cu starea
căzută  şi  nu  cu  starea  lui  normală,  iar  aceste  precizări
sunt  foarte  importante,  deoarece  o  asemenea  �perfecțio‐
nare�  față de nivelul  căzut,  conferă  implicit �căderii� un
statut de normalitate, ceea ce este nepermis.



17

Mai  mult,  unii  aseamănă  omul  cu  animalele,
invocând  ființa  biologică,  însă  extind  în mod  nepermis
asemănarea şi la alte funcțiuni, capacități sau dimensiuni,
(dintre care unele sunt specifice omului şi complet străine
animalelor), doar  în  ideea  eludării  concluziei  corecte  că
omul este altceva decât animalele. Spre exemplu, omul e
ființa care dispune el însuşi de sine, ținând seama în mod
liber de legi, dar nefiind întru totul supus unei legi, cum
se întâmplă cu lucrurile şi animalele ce constituie natura.
Sau dacă vreți, omul ascultă prioritar de  legea  liberului
său arbitru, deoarece cunoaşterea lui este morală, lucruri
care  nu  se  mai  întâlnesc  nicăieri  în  lumea  animalelor,
omul putând să asculte asemenea animalelor, să amâne,
să  respingă  sau  să  modifice  complet  realizarea  unui
instinct, prin  imperativele moralei  �  cum  spun  oamenii
de  ştiință,  sau  ale  conştiinței  sale  �  cum  spun  teologii.
�Conştiința  e  sfântă,  pentru  că  prin  ea  grăieşte Dumnezeu.
Dar ne poate deveni pârâş când n‐o ascultăm. În conştiință se
arată că omul nu e despărțit de Dumnezeu, ci unit prin fire cu
El. Când nu mai aude glasul conştiinței, nu mai aude nici pe
Dumnezeu.ʺ  Spre  deosebire  de  animale  şi  natură  care
ascultă  executând  mecanic  legile  naturale,  omul  este
singura  ființă  care  poate  să  condiționeze  realizarea  sau
ignorarea  unor  legi  funcție  de  interpretarea  �trupească�
sau  �spirituală�  pe  care  o  dă  conştiința  lui  cunoaşterii.
�Contemplată  duhovniceşte,  ea  (zidirea),  oferă  cunoştința
binelui, iar luată trupeşte, oferă cunoştința răului. Căci celor ce
se  împărtăşesc  de  ea  trupeşte  li  se  face  dascăl  al  patimilor,
făcându‐i  să  uite  de  cele  dumnezeieşti...ʺ  Iar  dacă,  prin



18

rațiunea  şi  voința  sa  liberă  omul  e  într‐un  anumit  sens
mai presus de natură, făcând‐o instrument al voinței sale
şi putând‐o umple de Duhul dumnezeiesc şi de libertatea
Lui cu totul superioară, atunci când prin aceeaşi libertate,
omul se  face de bună voie rob patimilor, omul devine o
simplă piesă a naturii, şi chiar mai prejos de natură.

Iată  cum  �Explicația  creştină  a  răului  din  libertate  e
singura care nu leagă răul de esența realității eterne sau a celei
create de Dumnezeu,  luând  totuşi răul  în serios. Şi e singura
care salvează  însăşi existența  libertății  în realitatea existenței.
Orice altă explicație compromite iremediabil existența şi neagă
libertatea,  adică  însăşi  demnitatea  umană�,  iar maniera  în
care păcatul  înveninează  societatea oamenilor, este  fixa‐
rea  răului  în  patimi  care  îmbolnăvesc  sufletele  tuturor,
anulând libertatea, patimi care întunecă toate darurile ce
definesc  umanitatea,  patimi  care  pervertesc  tot  ce  e
frumos, drept, adevărat, bun, patimi care sapă nemilos la
temelia vieții şi trage toată creația prin suferință, durere,
dezamăgire şi necredință spre moartea veşnică.

Din toate aceste motive, rezultă că asceza creştină este
calea îndumnezeirii noastre, calea spiritualizării firii slăbite
de păcat şi a înălțării ei autentice, a înduhovnicirii ei.

Am spus că în afara ortodoxiei, semnificația îndum‐
nezeirii  ortodoxe,  se mişcă  între  două  extreme  la  fel  de
greşite datorită, fie  limitării  la conceptul de unire numai
substanțială, din religiile şi filozofiile panteiste, fie elimi‐
nării  oricărei  posibilități  de  contact  direct  al  omului  cu
Dumnezeu, la protestanți. Între identitatea substanțială şi



19

separația absolută, neortodocşii nu  concep nici un altfel
de contact nemijlocit om‐divinitate.

Spre deosebire, în ortodoxie, pe măsura înaintării în
această lucrare, creştinul îşi descoperă sinea sa autentică,
se descoperă pe sine aşa cum se doreşte el a  fi � bun,  şi
cum  îl  doreşte  Creatorul  său  să  dăinuie.  Lepădând
noroiul duhovnicesc al păcatelor, el descoperă seninul şi
frumusețea  vieții  curate,  nepătimaşe  şi  nepăcătoase,
singura  care  îi  poate  aduce  fericirea  adevărată  şi
netrecătoare.

Considerăm  că  totuşi,  chiar  dacă  abia  aici  în  con‐
cluzii, aceste opinii necesită precizările şi explicațiile, care
fac  viabilă  atitudinea  creştină  în  această  problemă.  În
primul  rând,  între  om  şi  Dumnezeu  nu  poate  exista
identitate  de  ființă,  adică  substanțial  sau  de  natură,
deoarece, Dumnezeu este singur, Creatorul  şi Suveranul
acestei lumi, iar creatul nu poate deveni necreat prin nici
o  evoluție.  Pe  de  altă  parte,  fiecare  creatură  are  în  ea
prezența  nemijlocită  a  unei  puteri  lucrătoare  a  lui
Dumnezeu,  prin  care  fiecare  din  noi  ne  aflăm  de  la
început  într‐o  unire  nemijlocită  cu  El.  Spiritualitatea
creştină  ortodoxă  consideră  în  plus  la  această  unire
numai o  sporire  treptată  şi mai ales o  sesizare a ei prin
conştiință.  Sfinții  Părinți,  afirmând  această  capacitate,
socotesc ca mijloc prin care ea se poate realiza �curățirea
sufletului şi a minții�, de preocupările lumeşti.

Revenind  la  cele  spuse  despre  puterile  sufletului
considerăm  că  de  vreme  ce  părțile  sufletului  omenesc
constituie  o  unitate  indestructibilă,  (indiferent  dacă



20

funcționează  haotic  sau  armonios),  patimile,  ca  şi
virtuțile,  nu  sunt  independente,  ci  una  este  legată  de
cealaltă  şi,  funcționarea uneia  va  influența  funcționarea
alteia,  şi dacă sufletul  rămâne  în vreuna din acestea, nu
va putea scăpa nici de celelalte,  încât, cel care vrea să‐şi
revină  la  cele  după  fire  şi  să  ajungă  la  îndumnezeire
trebuie să pornească  război  împotriva  tuturor patimilor.
Numai  că,  procesul  concret  al  despătimirii  trebuie  să
cuprindă  anumite  etape,  dovedite  de  Sfinții  Părinți  ca
eficiente. Astfel, ordinea războiului contra patimilor este
aceasta: �intră în inima ta şi cerceteaz‐o cu de‐amănuntul.
Vezi ce gânduri, ce dispoziții şi ce porniri o stăpânesc. Ia
seama  ce  pasiune  o  atacă  mai  mult  şi  ce  patimă  o
terorizează.  Ia  armele  întâi  împotriva  acelor  patimi.
Luptă.  Iar  de  se  întâmplă  a  fi  ispitit  şi  de  alte  patimi,
luptă totdeauna cu patima cea mai apropiată care te atacă
de‐a  dreptul  şi  cu  putere.  Apoi  întoarce‐te  cu  război
asupra  a  ceea  ce  te  stăpâneşte  mai  mult�.  Şi  trebuie
continuat  în  acest  fel  cu  următoarele  patimi  rămase  ca
cele mai puternice, şi în acest fel se cuvine a câştiga puțin
câte  puțin  nu  numai  pe  cele  dinafară,  trupeşti,  ci  şi
virtuțile  dinăuntru,  sufleteşti.  În  acest  chip,  în  curând
puținul se face mult şi rămâne totdeauna.

Vedem  în  cele din urmă  că despre  necazuri,  sufe‐
rințe şi boli, spiritualitatea ortodoxă a dezvoltat o învăță‐
tură plină de nădejde şi optimism creştin, descoperindu‐ne
sensurile  lor  înalte  şi  profunde,  îndemnându‐ne  să
transformăm  astfel de  evenimente dramatice  ale  acestei
vieți  trecătoare,  în  prilejuri  de  eroism  moral  şi  de



21

îmbunătățire  spirituală,  de  dobândire  a  sfințeniei  şi
mântuirii,  oferind  adevărata  alinare  şi  consolare,  în
vreme  de  necaz  şi  de  suferință,  în  cuvintele  Sfintei
Scripturi  şi  în  învățăturile de Dumnezeu descoperite ale
Părinților Bisericii.

În acelaşi timp, suferințele, boala şi necazurile, pe care
Dumnezeu  le  îngăduie,  sunt un  semn  că El ne  iubeşte  şi
doreşte să ne  îndrepte,  iar răbdarea necazurilor  îl apropie
pe om mai mult de Dumnezeu, şi dacă la începutul lor, el se
roagă lui Dumnezeu ca un străin, pe măsura răbdării lor, se
apropie de Dumnezeu ca un fiu adevărat.

Până  la urmă necazurile,  şi boala, adică  încercările
prin suferință, le sunt folositoare oamenilor, din punct de
vedere  duhovnicesc,  ori  pe  ce  treaptă  s‐ar  găsi.  Sunt
necesare  păcătoşilor,  pentru  a‐i  întoarce  la  o  viață
creştinească  normală,  dar  le  sunt  necesare  şi  celor
înaintați  din  punct  de  vedere  duhovnicesc,  pentru  a‐i
fortifica şi a‐i ajuta să înainteze spre Dumnezeu.

A mulțumi lui Dumnezeu pentru suferințele pe care
ni le trimite înseamnă a avea o mare evlavie, deoarece, s‐
a  experimentat  faptul  că  �întâmplarea  dureroasă  face  pe
înțelept  să‐şi  aducă  aminte  de  Dumnezeu,  şi  întristează  pe
măsura ei pe cel ce a uitat de Dumnezeu�.

De regulă, pentru un creştin şi mai ales pentru unul
tânăr,  iluminarea,  şi  cu atât mai mult desăvârşirea,  rămân
nişte deziderate perfect posibile, deşi, mai greu de atins,
şi  cu  atât mai  greu  de  vorbit,  fiindu‐i  accesibilă  numai
partea  practică,  adică  ceea  ce  numim  asceză,  despătimire
sau  curățire.  Însă  din  moment  ce  această  etapă  a  fost



22

parcursă,  ea  se  constituie  în  temelie  puternică  pentru
următoarea  etapă.  Chiar  şi  oamenii  îmbunătățiți  au
considerat  impropriu  să  vorbească despre  lucrurile mai
înalte, atinse  şi cunoscute practic de mai puțini oameni,
cărora  le  este  inutilă  orice  explicație,  ei deja  având  sau
fiind pe calea dobândirii adevăratelor cunoştințe, şi la fel
de  inutilă  şi  celorlalți  oameni, mai  numeroşi  care  sunt
incapabili de această cunoaştere, cât timp nu au trecut de
prima  etapa  a  desăvârşirii,  şi  atunci  rămânând  să  se
vorbească  numai despre prima  etapă  a despătimirii, pe
care o cunoşteau  îndeajuns, şi care poate fi exprimată  în
cuvinte  uşor  de  înțeles  pentru  toți  credincioşii,  precum
Avva Pimen, care deşi înaintat în cele duhovniceşti, nu se
antrena  în  discuții  savante  despre  cele  cereşti,  ci  era
preocupat de probleme duhovniceşti practice.

Înțelegem  aşadar,  că  asceza  reprezintă  o  caracteristică
esențială  a  spiritualității ortodoxe  şi  se  referă  la viața  con‐
cretă, care este întreagă, o luptă şi o nevoință duhovnicească
de  schimbare  radicală  şi  de  transfigurare  totală  a  credin‐
ciosului în vederea urmării lui Hristos pe calea virtuților.

Rămâne în cele din urmă o întrebare, chiar dacă este
retorică,  pentru  că  nu  urmăreşte  un  răspuns,  ci  numai
subliniază  o  situație,  astfel:  �dacă  şi  pentru  cei  credin‐
cioşi, pentru  cei  ce  se  tem de Dumnezeu, pentru  cei  ce
năzuiesc  către  o  viață duhovnicească,  neîmpăcatul  trup
omenesc  este  o  foarte  mare  problemă  pe  care  fără
ajutorul Cerului, nimeni nu a  reuşit să o  rezolve, atunci
cum va putea să reuşească întru aceasta cel necredincios,



23

care  alege  cale  cea  mai  uşoară  a  neîmpotrivirii  şi  a
plăcerii de sine?

Iată  de  ce  nu  procedează  bine  cei  care  fac  reproşuri
Bisericii  numai  pentru  a‐şi  justifica  îndepărtarea  de
Dumnezeu, deşi, această atitudine este foarte comodă şi de
aceea  întâlnită, pentru că  în drumul spre Dumnezeu, mulți
credincioşi,  trec  printr‐o  etapă  de  rețineri,  de  întrebări,  de
contestări,  adesea  justificate,  pentru  că  aşa  cum  spunea
Sfântul  Ioan Gură de Aur: dacă dreptcredincioşii ar  fi  trăit
cum trebuie, păgânii s‐ar fi convertit la credința creştină.

Natura acestui studiu a impus o prezentare analitică
a patimilor  şi virtuților  creştine  întâlnite  în Noul Testa‐
ment,  adăugând  excelenta  învățătură  acumulată  practic
de asceții  creştini,  şi nădăjduim  că am  reuşit  să prezen‐
tăm  suficiente  învățături  şi  exemplele  eficiente de  abor‐
dare  a  realității  duhovniceşti,  de  care  s‐au  folosit  chiar
Sfinții Părinți, pentru a trăi o viață în ascultare de Hristos.

Închei  această  lucrare  parafrazându‐l  oarecum  pe
Hierotheos Vlachos când îmi exprim speranța că ea va fi
hrana duhovnicească pentru  adevărata  cunoaştere  a  lui
Dumnezeu şi în acelaşi timp ajutor tuturor celor ce o vor
citi pentru tămăduire şi îndumnezeire, dar nu înainte de
a mulțumi lui Dumnezeu şi tuturor celor ce au contribuit
cu fapta, cu gândul sau cu rugăciunea la scrierea ei.

Tratarea  celor 2 probleme despre virtute  şi patimă
se  întinde  pe  trei  părți mari  numerotate  alfabetic:  A  �
Noțiunea de virtute  şi de patimă. Date generale,  în care
am încercat să arătăm ce este virtutea şi patima în lumina
mărturiilor  neotestamentare;  B  �  Mărturii  neotesta‐



24

mentare  despre  patimi,  în  care,  în  aceste  sens  se  au  în
vedere şi  învățăturile fixate  în  tradiție de asceții creştini,
arătând  corespunzător  soluțiile  descoperite  şi  recoman‐
date de aceşti  trăitori creştini pentru curățarea de aceste
patimi  și C  � Clasificarea  virtuților  în  lumina  cărților
Noului  Testament. Date  generale,  în  care  am  prezentat
virtuțile  esențiale,  necesare  fiecărui  creştin,  pentru  a
consolida o temelie a desăvârşirii şi sfințirii personale.

Fiecare  parte  cuprinde  capitole  şi  subcapitole,  pe
care am căutat să le comprimăm pe cât s‐a putut, şi să fie
expuse cu claritate. După cele trei părți numerotate alfa‐
betic  cu  capitolele  şi  subcapitolele  lor  urmează
Concluziile, subliniind permanenta actualitate a terapeu‐
ticii creştine în folosul creştinilor. Toate aceste părți au la
bază  textele  biblice  însoțite  de  o  bogată  bibliografie  cu
lucrări de specialitate, ascetice şi de ştiință în general.

Fără  îndoială,  desăvârşirea  personală,  este  un
proces continuu care nu se limitează la despătimire şi nu
este un scop  în sine, ci numai o  treaptă  în viața veşnică.
Pentru  că  de  cele  mai  multe  ori  în  această  stare  se
reuşeşte  câştigarea  liniştii,  prin  stăpânirea  patimilor,  şi
construirea  virtuților. Aceasta  însă  nu  e  capătul  ci  este
doar  temelia  lucrării  ulterioare  pentru  ajutorarea
aproapelui şi ca să ducă o viață curată.

Expunerea va  include  şi demonstrații  cu  caracter
general,  la  un  nivel  restrâns  adică  în  mod  principial,
deoarece  sunt  şi  subiecte  secundare  la  tema  acestei
lucrări,  însă  necesare  pentru  lămurirea  contextului  şi
pentru argumentarea unei astfel de teme de actualitate.



25

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ

1. The New International Dictionary Of New Testament
Theology, vol. 1, A‐F, Colin Brown, (gen. ed.), The
Zondervan  Corporation  Grand  Rapids,
Michigan, U.S.A. and The Paternoster Press, Ltd.
Exeter, Devon, U.K., 1975.

2. Theological  dictionary  of  the  New  Testament,
Gerhard  Kittel  and  Gerhard  Friedrich  (ed.),
translated by Geoffrey W. Bromiley, Abridged in
one volume by Geoffrey W. Bromiley, William B.
Eerdmans Publishing Company The Paternoster
Press, 1985.

3. Adrian, Pr. Conf. univ.dr. Gh. Paul, Introducere în
Studiul  Teologiei  Morale  (Note  de  curs),  Baia
Mare, 2008.

4. Andrutsos,  Hristu,  Sistem  de  morală,  traducere
din  grecește  de  Dr.  Ioan  Lăncrănjan  &  Prof.
Ermis  Mudopoluos,  Sibiu,  tiparul  Tipografiei
Arhidiecezane, 1947.

5. Athanasiu, Andrei,  Tratat  de  psihologie medicală,
Ed. Oscar Print, București, 1998.

6. Coman, Pr. Prof. Dr.  Ioan G., Patrologia, vol.  III,
București, 1988.



26

7. Crainic,  Nichifor,  Sfințenia  împlinirea  umanului
(Curs de Teologie mistică), Iași, 1993.

8. Dafinoiu,  I.,  Elemente  de  psihoterapie  integrativă,
Editura Polirom, Iași, 2000.

9. Holdevici, I., Elemente de psihoterapie, ediția a III‐a,
Editura ALL, Timișoara, 1998.

10. Huber,  W.,  Psihoterapiile,  Editura  Știință  și
Tehnică, București, 1997.

11. Iamandescu, I. B., Psihologie medicală, ediția a II‐a,
Editura Infomedica, 1997.

12. Rădulescu‐Motru,  C.,  Curs  de  psihologie,
București, 1996.

13. Spidlik,  Tomas,  Izvoarele  lumii.  Tratat  de
spiritualitate, trad. rom., Editura Ars Longa, Iași,
1992, 1994.

14. Idem,  Spiritualitatea  Răsăritului  creștin,  vol.  I,
Manual sistematic, trad. rom. diac. Ioan I. Ică jr.,
Ed. Deisis, Sibiu, 1997.

15. Stăniloae,  Pr.  Prof. Dr. Dumitru,    Spiritualitatea
ortodoxă � Ascetica și Mistica, Editura Institutului
Biblic  și  de  Misiune  al  Bisericii  Ortodoxe
Române, București,1992.

16. Vlachos, Hieroteos, Psihoterapia ortodoxă � Știința
Sfinților  Părinți,  trad.  în  limba  română  Irina
Luminița  Niculescu,  Editura  Învierea  ‐
Arhiepiscopia Timișoarei, 1998.



27

CUPRINS

INTRODUCERE ............................................................. 9
A. NOȚIUNILE DE VIRTUTE ȘI DE PATIMĂ.

DATE GENERALE ............................................... 17
Capitolul I. Virtutea creștină în lumina cărților

Noului Testament ................................................ 25
1. Virtutea în cărțile Noului Testament ........................ 26
2. Texte neotestamentare ca temei al virtuților creștine 30
3. Clasificarea virtuților și importanța lor în viața

credinciosului ........................................................ 35
4. Lupta de schimbare a patimilor cu virtuți ............... 38
Capitolul II. Patima după învățătura biblică

neotestamentară.................................................... 42
1. Noțiunea de patimă..................................................... 42
2. Geneza patimilor ......................................................... 43
3. Cele opt duhuri ale răutății ‐ logismoi ..................... 46
4. Lupta omului împotriva păcatului și a patimilor ... 54

B. MĂRTURII NEOTESTAMENTARE
DESPRE PATIMI ................................................. 56

1. Gastrimargia = Γαστριμαργία = lăcomia
pântecului (Lc. 12, 18‐20)...................................... 58

2. Porneia = Πορνεία = desfrânarea (I Cor. 6, 15‐16) .. 68
3. Philargyria (Φιλαργυρία) și pleonexia (Πλεονεξία) �

iubirea de arginți și iubirea de bunuri materiale
Mt.19, 21; Lc. 16, 19‐23; 1 Tim. 6, 6‐10) ............... 79

4. Lype = Λύπη = tristețea (Mt. 14, 8‐10; 17, 23; 26, 36‐38) 87
5. Orge = Οργή = mânia (Mt. 2, 16‐18) .......................... 100
6. Akedia = ʹΑκήδια = trândăvia (2 Ptr. 1, 5‐10) .......... 115



28

7. Fobos = Φóβoς = frica (Mt. 8, 24‐32; 28, 8; Mc. 5, 33‐34) 125
8. Hyperefania = Υπερηφάνεια = mândria

(Lc. 18, 10‐14; Iac. 4, 4‐10) ..................................... 138

C. CLASIFICAREA VIRTUȚILOR ÎN LUMINA
CĂRȚILOR NOULUI TESTAMENT. DATE
GENERALE ........................................................... 157

Capitolul I. Privire generală ‐ Virtuțile teologice .... 164
1. Credința = Πίστης = (Evr. 11, 1) ................................ 165
2. Nădejdea = Προσμονή = (FA 23, 6)........................... 173
3. Iubirea = Άγάπη = (1 Cor. 13, 4‐8)............................. 178
Capitolul II. Virtuțile după textele Evanghelice ...... 205
1. Smerenia = Ταπείνωση/ταπεινοφροσύνη =

(Mt. 15, 25‐28)......................................................... 206
2. Pocăința = Μετάνοια = (Lc. 15, 17‐19) ...................... 222
3. Blândețea = Πραότητα = (Mt. 11, 28‐30) .................. 225
4. Milostenia = Φιλανθρωπία = (Mt. 6, 1‐4)................. 228
5. Chibzuința = Σοφία/φρόνηση/ευθυκρισία =

(Lc. 14, 27‐33) ......................................................... 235
6. Inima curată = Καθαρής καρδιάς = (In. 1, 47)......... 237
7. Răbdarea = Υπομονής = (2 Cor. 6, 4)........................ 247
8. Bucuria = Χαράς = (Mt. 5,12; Flp. 4).......................... 256
9. Iertarea = Συγχώρεσης = (Mt. 6, 12‐15).................... 261
Capitolul III. Virtuțile cardinale creștine.

Informații generale .............................................. 268
1. Înțelepciunea = Σοφία = (Mt. 7, 35)........................... 271
2. Dreptatea = Δικαιοσύνης = (Mt. 5, 20) ..................... 279
3. Curajul = Θάρρος = (Ef. 3, 13) .................................... 284
4. Cumpătarea = Εγκράτεια = (1 Tim. 3, 11; Tit 2, 2) .. 291
CONCLUZII .................................................................... 299
BIBLIOGRAFIE .............................................................. 311


