
ʺOVIDIUSʺ UNIVERSITY CONSTANȚA

FACULTY OF ORTHODOX THEOLOGY

ABSTRACT

DOCTORAL THESIS

DOCTORAL COORDINATOR:
IPS PROF. UNIV. DR. Teodosie PETRESCU

CANDIDATE:

NITA M. Janeta

CONSTANȚA
2014



2



3

VIRTUES AND PASSIONS OF YOUTH
ACCORDING TO THE NEW TESTAMENT

Keywords: virtues, passions, New Testament, God,
man, morality, perfection

If look at our entire work as a whole, we see that its
main message  is this: the process of Christian perfection
is possible  and  affordable,  and  theoretically  has  two  or
three  large  steps  or  successive  phases:  one  material  ‐
asceticism and the other spiritual ‐ mysticism, each having
several steps. Asceticism is concerned with purification of
passions and winning of virtues and mysticism with  the
advancement  in  union  with  God. In  fact  the  two  are
intertwined and as we purify ourselves from passions we
fill ourselves with  the Holy Ghost, and get prepared  for
the union with God.

We have shown in the thesis which are the passions
we know  about  from  the books  of  the New Testament,
and in the same way which are the virtues, believing that
those who  can  recognise  virtues  from  an  early  time  in
life,  can more  adequately  control  them,  can  clean‐away
more  easily  and  effectively  their  passions,  even  before
they occur, and virtues can be much sooner, responsibly
and actively used.



4

The  ascetic  phase is  synergistic, mostly  bodily  and
active,  involving  help  and  ascetic  struggle,  the  changes
are somewhat visible, and important is the human will.

The mystical  phase  is  also  synergistic,  but  spiritual
and  contemplative,  involving  reaching  perfection  in
union with God,  and  its  evolution  is discrete,  this  time
divine will and work being more important.

St. Paul summarizes both brilliantly in a verse: ʺI am
crucified with Christ: nevertheless I  live; yet not I, but Christ
liveth in meʺ (Galatians 2:20).

Between  the  two  stages Dionysius  the Areopagite
sees an intermediate stage, the phase of enlightenment, and
so ascetic wisdom can portrayed in three phases:

1. active phase of cleansing;
2. intermediate stage of enlightenment
3. contemplative phase of perfection.
Especially  the  first of  these phases  is  characterized

by a dynamic cleansing from passions, and it is the object of
this  thesis  and  it  requires  experimentation  of  following
steps:  1.  Faith; 2.  Fear  of  God; 3.  Repentance; 4.
Temperance; 5.  Patience; 6.  Hope; 7.  Liberation  from
passsion.

Of these stages, or steps, St. Maximus the Confessor
speaks when describing the human ascent toward union
with  God  in  love,  not  because  these  are  all  the  states
through which  the believer passes, but because  they are
the  only  ones  one  can  speak  explicitly  about  in words:
ʺLove is born of freedom from passions; freedom from passions
of hope  in God; hope of patience and  longsuffering; and  these



5

are born of all bearing self‐control and temperance. Temperance
in turn, is born of the fear of God. Finally fear is born faith in
the Lordʺ. So, here we can see clearly the (seven) steps to
liberation from passions.

From another perspective, St. Basil the Great shows
two ways of Christian life, that man is free to go, either to
God  or  to  the  devil,  because  every  word,  deed  or
thought, necessarily direct him  in only one of  these  two
realities. And if passions ensure only a limited, apparent
and  temporary pleasure,  through  asceticism  and virtue,
which  involve  temporary  hardships  and  struggles,  one
can ensure  itself delight and eternal  joy, so  ʺinvestmentʺ
in the spiritual proves to be the most profitable.

So,  liberation  from passions  is not only possible, but
also affordable, because man is endowed with everything
necessary  and  ʺGod  is  not  sin,  but  He  gave  man  the
knowledge, understanding, the power to distinguish right from
wrong and free will. What sin gives birth to is ruthlessness and
idleness of men. ʺ

ʺThe  theology  of  evilʺ  and  how  it  can  be  removed
from the life of the world and man, is ʺone of the oldest and
most  difficult  problems  that worry  the man  of  all  time. Life
itself  is a  form of struggle waged against evil,  for you cannot
say that man and society have not tried throughout history to
fight evil. ʺ

In order to meet our basic needs, our Saviour Jesus
Christ has shown us that the first care of man in this life
is  to  be  the  salvation  of  the  soul  and  acquisition  of
heavenly happiness by striving against sin: For what shall



6

it profit a man,  if he  shall gain  the whole world, and  lose his
own  soul?  (Mark  8:36),  and  also  gives  the  solution  in
Ephesians 6:11‐12: ʺPut on the whole armour of God, that ye
may  be  able  to  stand  against  the wiles  of  the  devil.  For we
wrestle not against  flesh and blood, but against principalities,
against powers, against the rulers of the darkness of this world,
against spiritual wickedness in high places.ʺ

Therefore,  Christ  became  Head  of  the  Church,
which  is His body, and  in  this way He  is head of every
Christian. Or we know that the duties of the head are to
lead, all  through  the power  that God has given  to man
and help him fight against evil: Reason, Emotions and Will,
and  the Church Fathers differentiate  these  three powers
in men  as well:  the  mind  (νοϋς  )  acts  as  a  potency  of
knowledge and  thinking,  lust  (έπιθυμία)  the potency of
all  desires  and  lusting,  and  fierce  as  irritable,  impulsive
potency (θυμός) of acts of courage, manhood, anger (good
or  bad),  that we  call  reason,  affection  and will. However,
the  Fathers  consider  craving  and  impulsiveness  (as)
irrational  (for  using  default  reasoning  instincts  and  do
not use conscious reason) and differentiate them from the
mind,  as  the  only  rational,  and  directly  related  to  the
willingness,  thus distinguishing  the mental,  spiritual, or
rational  side  and  the  irrational,  instinctive,  or
temperamental,  which  includes,  along  with  other  vital
functions,  the  faculties  of  anger  and  lust. And we make
this division in order to support the ʺrationalʺ is to lead the
ʺirrationalʺ,  that  is, more  accurately,  ʺconscious  facultiesʺ
must  lead  ʺunconscious  facultiesʺ,  because,  in  the  same



7

way  Plato  thought  about  the  immortality  of  the    νοϋς,
ʺrationalʺ  is  immortal,  and  ʺirrational  ‐  unawareʺ would
cease  at  the  end  of  earthly  life. However,  we  cannot
support  that  the  ʺirrationalʺ  belongs  exclusively  to  the
body  because  it  deals  with  the  body,  and  the  bodyʹs
destiny as and  the ʺrationalʺ and  the ʺirrationalʺ  related
to the heart. It would be more accurate to say that the part
called ʺrationalʺ and one called ʺirrationalʺ need to work
together  and  lead  the  body  harmoniously  to  serve  the
soul, as the angels ‐ mainly rational ‐ and people ‐ mainly
emotional ‐ must work together to save man�s soul.

Typically, in the process of liberation from passions,
the  mind  is  stronger  and  leads,  along  with  will  and
emotions, obviously, because it determines the mind and
nourishes  the soul bearing our entire  lives. ʺOur mind  is
in  the middle between  two beings, who work  each oneʹs own,
one virtue, the other evil; so between angel and devil. But it has
the  freedom  and  power  to  follow  or  oppose  who  it  wantsʺ.
There are also  imbalances  in which priority  is not mind
but  another  factor  or  combination  of  other  factors,  but
those  cases  are  covered,  or  subject  of  liberation  from
passions and lead us to the situation above.

Only working  together  harmoniously,  these  three
powers can be effective. Or Satan struggles against these
exact  powers,  to  fighting  man. Against  reason,  Satan
supports  the  irrational,  against  affectivity  he  supports
distorted (pathological) sensitivity and against will Satan
sustains passivity. In the same time Satan supports them



8

through  passions,  and  Christ  fights  against  Satan�s
attacks with the virtues of every Christian.

Along with the three powers of the soul, reason, will
and  emotion,  St.  John  of Damascus  talks  about  the  sins
specific  to  these  powers,  together  with  appropriate
remedies recommended by Christian ascetics:

A. Sins  out  of  reason are  these: unbelief,  heresy,
madness, blasphemy, dissatisfaction, approval of sin.

a. And the  treatment  and  cure for these  evils  are:
true faith  in God and  the  true, orthodox dogmas,
meditation on  the words  of  the Holy Ghost, pure
and unending prayer and gratitude towards God.

B. Sins  against  will are  these: cruelty,  hatred,
ignorance,  remembering  evil,  envy,  murder and the

thought on these things.
b. And the  treatment  and  cure: love,  compassion,
kindness, the sought for good.

C. Sins against emotion are these: greed,  insatiability,
drunkenness,  adultery,  hypocrisy,  love  of  wealth,
seeking of pleasure.

c. And their  treatment  and  cure are:  abstinence,
poverty,  sharing  wealth  to  the  poor,  desiring
immortal  future  goods,  longing  for  Godʹs
Kingdom.

In order  to accomplish  the  liberation  from pasions,
one must make use of his freedom, of his free will, which,
indeed, was  vitiated  by  sin,  but  it  can  be  cleansed  and
developed by virtues, as Christianity preaches.



9

Refusal and condemnation of the gift of freedom for
the  opportunity  it  gives  for  committing  evil  and  the
difficulty to keep the highly responsible attitude  is most
common today, but also the most damaging, because the
drama of modern man and the world in which he lives is
that  this way he  ʺdies  and not  realize where  destruction  is
coming  from. He blames  the  economic  crises,  social  and
political  community,  considering  these  as  their  last  and  only
causes of suffering, but ignores the true cause of all evil: sin. ʺ

This is because often, the sinner, trying to exculpate
and  blame  others  or  even  the  devil  for  his  sins,  not
knowing  that  this  is  all  a  conspiracy  cunning  of  Satan
who ʺreally wants us  to  take upon him  the guilt of our sins,
and  it deceive ourselves  and  ourselves  to  sleep,  to  commit  all
kinds  of  sins  and  continually  multiply  and  magnify  our
punishment,  losing  all  forgiveness. But  we  do  not  do
something  like  this,  but  to  come  fully  inform  ourselves.
Learning to know our wounds, and then we hit and the proper
remedy; conversely, when  someone does not know his  illness,
healing does not care about them. ʺ

Postmodern  man,  the  man  of  the  consumeristic
society, pays  too  little attention  to  the spiritual  life. God
has no place in his heart, though, the kingdom of God is
within us (Luke 17, 21), or should be within us. And it is
within us, when God takes place, to sit the throne within
us, in our hearts, in our souls. Unfortunately, our heart is
most  of  us  invaded,  conquered  by many  passions  that
God has no place in us because of the love of wealth, love
of pleasure and pride.



10

This  is why man has  the moral  responsibility  and
the  duty  to  fight  sin,  because  it  is  a  traditional  and
realistic  teaching  of Orthodox  spirituality,  that  agent  of
our salvation or our perfection is God, while the fall and
our condemnation  is our own will, free or, as Peter says
Damascene, ʺthe good working should thank God as the One
who has given us all after existence. And one who chooses and
makes  the hostile,  to  blame  only himself,  because nobody  can
pull by force, once God made free. ʺ

Christian  doctrine  of  ʺvirtueʺ  is  closely  associated
with the Christian moral character, a notion which means
generally human steadfastness on  the path of good will,
of  the  principles  that  allow  it  run. Generally,  the  term
ʺvirtueʺ has  several meanings, namely: human  freedom
of  the will  and  ability  to  turn  faith  into  a  lifestyle  by
updating  the  grace  of  Baptism,  the  ability  to  bring
something  out  spiritually  and  morally,  but  also  force
resistance  against  passions,  temptations  and  habitual
good practice. In other words, the virtue, the continuous
action of good deeds, the human will acquire dexterity to
achieve them because the dexterity and skills required to
achieve  good,  is  a  manifestation  of  a  continuous  and
steady gravity, a good provision to the inner man.

(Moral)  virtues are  powers,  skills,  human
arrangements to do good, and unlike passions or vices, are
tendencies  to  hurt  by  deviations more  or  less  artificial
from what  is  normal  to  do,  according  to  the  nature  of
things. Showing  the  relationship  between  virtues  and



11

passions, St. Dionysius the Areopagite says: ʺSin is a lack
of perfection of our own virtues.ʺ

In  the  fullest  sense  of  the  word  virtue  is  ʺa
disposition to do good strength,ʺ but not an absolute right
and  only  just  thought,  thinking,  talking,  wanting,  but
well‐made.  Other  words,  virtue  is  an  effort  ʺto  behave
wellʺ or ʺGood defined as this effort to achieve this moral value:
the maximum, central and last ʺ.

We  saw  that  Christian  morality,  virtue  is  not
understood  as  a  mere  psychological  trait,  and
behavioural, but  also  as  an ontological  relationship,  the
compliance  with  the  will  of  God  and  participation  in
uncreated grace  and kindness. Without  this  compliance
and participation in Christ there is no real virtue, and as I
said  above,  virtue,  steadfast  as  a  manifestation  of  the
Christian  for  the  better,  proceeds  from  divine  grace  (I
Corinthians 18:10, II Corinthians 3:5, Col. 1:12) but also is
a result of our personal habit, without foreign and added,
but their own human nature.

Following Christian teaching contained  in the New
Testament  books,  and  transmitted  by  the Apostles  and
their  disciples,  the  Church  Fathers  virtue  given  a
prominent  place  in  their  ascetic  concerns  and  trying  to
explain the existence of evil  in the world and forms that
he dress,  the way  to resolve and remove depending,  for
human conduct present in this world and in this life, and
future reward or damnation.

The  value  chain  of  spiritual  life,  the  first  step  is
acquiring spiritual virtues of perfection and  is subject  to



12

refusal and denying of sins, which is about running away
from  the  passions,  and  acquiring  virtues. But  this  is
simply  the  liberation  from  passions,  in which  the  body  is
above matter and the virtuous spirit over the body and is
the  first  form  of  update  of  faith  and  grace  received  in
Baptism. However, physical life is necessary but we must
have care how we use  it because  it does not exceed  the
essence  and  importance  spiritual  life  that  always  has
precedence.

Virtue  requires a  renewal of  life  (according  to Eph
3:16),  and  ʺobedience  to  the  commandments  of  Godʺ
(Galatians  5.6,  I  Corinthians  6:19),  a  ʺlonging  for  good
worksʺ  (Rom 2.7, Tit 3.8, Matthew 5:16) model of Christ
(Philippians  3:12)  and  a  sustained  struggle  against  all
obstacles  to perfection  (I Corinthians 9.25). Virtue  is not
merely  considered  knowledge  as  in  Socrates,  but  no
simple  act  according  to  Aristotleʹs  conception,  but  a
constant manifestation  of  the Christian  for  good which
proceeds  from  divine  grace  (I  Corinthians  15:10,  II
Corinthians 3.5), and at  the same  time  is a  result of our
personal freedom and habit (Matthew 7:13).

The whole Christian life is a constant struggle living
in a state of tension, which is a general purpose fighting for
freedom  from  sin and  its disastrous effects and a  special
purpose  acquisition  Christian  virtues  as  ways  to
perfection.

Romans  12:17  says:  �Recompense  to  no man  evil  for
evil.  Provide  things  honest  in  the  sight  of  all menʺ; and  1
Thessalonians 5:15: ʺSee  that none  render  evil  for  evil unto



13

any  man;  but  ever  follow  that  which  is  good,  both  among
yourselves,  and  to  all  menʺ And  this  because  virtue
involves a  renewal of  life  (Ephesians 3, 16), a  sustained
fight  against  all  obstacles  to  perfection. 1  Corinthians
9:25:  ʺAnd  every  man  that  striveth  for  the  mastery  is
temperate in all things. Now they do it to obtain a corruptible
crown;  but we  an  incorruptible.  ʺAnd  as  far  as  this  battle
continues, the Christian becomes a partaker of Christ and
thereby full of happiness.

The  goal  of  spiritual  struggle  is  of  course
understood as acquiring full perfection or ʺabundanceʺ of
the  Holy  Ghost.  But  this  state  of  ʺperfectionʺ  is  never
understood in Eastern spirituality as a Christian acquired
condition  that  forced  ascetic  and  finally  received  some
ʺcharismaʺ. Rather, human nature is changeable, and one
that  tends  to  acquire  full  heavenly  happiness,  always
have to turn for the better, making better all the progress
daily and perfecting permanently without ever reaching
the  full  perfection.  The  dynamic  state  in  which  man
moves and turns his deification unlimited sense, moving
towards what is divine. However, it involves a laborious
and  ascetic  path  uninterrupted  by  personal  effort  to
overcome  all  obstacles  that  arise  in  way  to  acquire
supreme divine perfection.

If passion is the deformation of human nature and a
diversion  from  the  true  purpose  of  life  and  also  a
darkening of the image of God in man, we must be sure
that  the  Christian  virtues  and  virtuous  life  in  general
reveals the ontological vocation of man, able to Christian



14

bring  true  joy and happiness, which  they are beginning
to experience closer to the Source of life and happiness of
God‐Love. Man  is  endowed  by God  from  the  creation,
the  freedom  to choose between becoming a "slave of  the
passionsʺ  or  not  to  leave  them,  that  has  the  power  to
choose between sin and virtue, knowing that virtue is the
only one who will be able to man give them ʺthe crown of
immortalityʺ,  but  souls  enslaved  by  passions  find  their
salvation, and even pleasure, in the love of Christ.

No  doubt,  Christian  love  is  the  virtue  of  virtues,
because in Christian love experiencing all the virtues, by
ʺfaith  working  in  loveʺ  (Galatians  5,  6),  and  ʺholiness
becomes  not  only  by  labour  and  even  that  comes  only  from
facts  but  by His  love. But  in His  love  alone,  nor  only  our
virtues, because if it proceeds only from love that all should be
saved,  and  if  they  result  only  from  our  virtues,  and  his
presence  and  all  that are  saved  for us, was not necessary. So
neither  the  only nor  the  love  of  our  own  virtue  only,  but  in
both of them. ʺ

This  restoration  ontological  virtues,  going  on  axis
divine archetypal model is based on the harmonization of
the  laws  of  divine  existential, which  has  four  forward
and achieved:

1. Participation in the sacraments as a means of gaining
divine  grace  necessary  for  human  ontological
perfection.

2. Knowledge of God�s Gospel, which means:



15

• The  seed (or  the writings  of The New Testament)
which  contains  the  main  rules  of  human
behaviour;

• body ‐ The  life  of  saints  as  followers  of Christian
ethics;

• bearing ‐  their  writings  that  include  their  own
experiences  their  own  methods,  the  benefits  of
acquiring  this ʺmodus vivendiʺ.

4. Self‐knowledge,  the  effect  of  participation  in  the
sacraments  and  the  gospel  of  ownership  that
emerges  as  the  goal  of  living  human model  and
make  it  possible  to  ascertain  the  difference
between  what  we  are  and  what  we  should  be,
finding  that determines  the  attitude  of  balancing
these  two  aspects  by  overcoming  inhibitors  and
taking  an  active  approach  to  change.  It  attracts
their achievement necessity of prayer as a means
of  activating  and maintaining  dialogue  functions
at both  transcendent  (divine) and  immanent  level
(inter‐human).

5. the Feed‐back  �  the  consequences  or  effects  of
fulfilling commandments show us  if  the previous
points  have  been  applied  correctly,  or  if  it  is
necessary to resume their success.

Completely spiteful some people believe  that virtues
ʺperfect  the manʺ  and degrade  vices, which  for  the  first
part  of  the  statement  is  totally  incorrect,  because  in
reality, winning virtues bring manʹs natural size, and we



16

cannot  say  it  ʺperfectsʺ  just  figuratively,  as  he  is  fallen
compared to his normal state, and these details are very
important  because  such  an  ʺimprovementʺ  to  the  fallen,
gives  the  default  ʺdropʺ  a  status  of  normality, which  is
disallowed.

Furthermore,  some  compare  man  with  animals,
citing  the  biological  being,  but  unduly  extend  the
comparison  to  other  functions,  capabilities  and  sizes
(some  of  which  are  specific  to  humans  and  animals
completely  alien)  just  in  the  idea  of  circumventing  the
correct conclusion that man is nothing but an animal. For
example, man  is  the being who has himself  itself, obeys
freely to law, but not entirely subject to a law, as happens
with  things  and  animals  of nature. Or  if  you  like, man
firstly obeys the law of his free will, for he has the moral
knowledge of things that no longer meet anywhere in the
animal  kingdom,  the  human  animal  can  also  listen  to
postpone, reject or modify the full realization of instinct,
the  imperatives of morality  ‐ as  the scientists say, or his
conscience  ‐  as  theologians  say. ʺConsciousness  is  holy
because  through  it  God  speaks. But  we  can  become  accuser
when not listening. In conscience shows that man is separated
from God, but united by nature  to him. When you no  longer
hear  the  voice  of  conscience,  there  is  no God  hearsʺ. Unlike
animals  and  nature, which  obey  laws  in  a mechanical
way, man  is  the only being who  can obey,  condition or
ignore  a  law  depending  on  the  ʺfleshlyʺ  or  ʺspiritualʺ
interpretation  of  the  laws.  �Spiritually  contemplated  it
(creation)  offers  the  knowledge  of  good  and  taken  bodily



17

provides knowledge of evil. For those who partake of it are made
teacher  of bodily passions, making  them  forget  the divine  ...�
And  if  by  reason  and  his  free‐will  man  is  in  a  sense
beyond nature, making  it an  instrument of his will, and
can  fill a divine  spirit and his  freedom very high when
the same freedom, man  is a slave willingly passion man
is a mere part of nature, and even lower nature.

Hereʹs how ʺChristian explanation of evil in freedom is
the only one that does not bind the evil or the eternal essence of
reality created by God, still taking evil seriously. And itʹs one
that  saves  itself  in  the  reality  of  its  existence. Any  other
explanation  irreparably  compromise  the  existence  and  denies
freedom, that human dignity itself ʺand the manner in which
sin  poisons  human  society,  is  fixing  the  evil  passions
which  all  sick  souls,  negating  freedom,  passion  that
obscures all the gifts that define humanity, passions that
pervert everything is beautiful, right, true, good, ruthless
passions  digging  the  foundation  of  life  and  shoot  all
creation  through  suffering,  pain,  disappointment  and
disbelief to eternal death.

For  all  these  reasons,  it  appears  that  Christian
asceticism is the way of our deification, spiritualization of
our  sinful  nature  its  authentic  ascension,  of  its
spiritualisation.

I  said  that  outside  Orthodoxy,  the  significance  of
Orthodox  deification,  moves  between  two  extremes  as
wrong  due  either  to  limit  the  concept  of  unity  only
substantial  in  pantheistic  religions  and  philosophies  or
elimination of any possibility of direct contact with God,



18

as the Protestants believe. Among the substantial identity
and absolute  separation, non‐Orthodox do not  conceive
any kind of direct contact man‐God.

In Orthodoxy,  the  advancement  in  this work,  the
believer  discovers  his  true  self,  reveals  himself  as  he
wants  to  be  ‐  good,  and  how  you want  to  live  on  his
creator. Putting away of sin  spiritual mud, he discovers
the beauty of serene and clean  life,  free of passions and
sinless,  which  alone  can  bring  true  and  imperishable
happiness.

We  believe,  however,  even  if  only  here  in  the
conclusion,  these  views  requires  clarifications  and
explanations  that make  viable  the Christian  attitude  in
this matter. First, between man and God there can be no
identity of being, that  is substantially or nature, because
God is the only Creator and Sovereign of the world, and
the  created  cannot  become  uncreated  by  any
development. On  the  other hand,  every  creature has  in
her immediate presence of Godʹs power working through
each of us from the start we are a direct union with Him.
Orthodox Christian spirituality considered in addition to
the union only a gradual increase, especially a referral to
it by conscience. Fathers, saying  this capability, consider
the means by which it can achieve ʺclean soul and mindʺ
from worldly concerns.

Returning  to  the words on  the powers of  the  soul
while  the  parties  consider  that  the  human  soul  is  an
indestructible  unit,  (whether  run  erratically  or
harmonious) passion,  like  virtues,  are  not  independent,



19

but one is connected to the other and one operation will
affect the operation of another, and if the soul remains in
any  of  them,  cannot  escape  nor  the  other,  that  the  one
who wants  to return  to  the  following  threads and  reach
deification must fight against all passion. But,  the actual
process of  liberation  from passions must  include certain
steps  Fathers  have  proven  as  effective. The way  of  the
fight  against  passion  is,  ʺenter  into  thy  heart  and
investigates  it  diligently  for.  See  what  thoughts,  what
provisions and what starts a master. Try  to realize what
passion  attacks  it  and what  passion  terrorizes  it more.
Take  up  arms  against  those  passions  first.  Fight.  And
since it happens to be tempted by other passions, always
fighting  passionately  nearest  you  attack  the  right  and
power.  Then  go  back  to war  over what  supresses  you
moreʺ And  continuing  in  this way with  the  following
remaining as the strongest passions, and thus deserve to
win  little  by  little  not  only  the  outward  flesh,  but  the
virtues within, soul. This way, soon  little becomes more
and stays forever.

We see  in  the end  that regarding  trouble, suffering
and  disease,  Orthodox  spirituality  has  developed  a
doctrine  full of Christian hope  and optimism,  revealing
their meanings tall and deep, urging us to transform such
dramatic events of this transient life in moments of moral
heroism  and  spiritual  improvement,  acquisition  of
holiness  and  salvation,  offering  real  comfort  and
consolation  in  times  of  sorrow  and  suffering,  in  the



20

words of Holy Scripture and the teachings of the Church
Fathers discovered God.

Meanwhile,  suffering,  sickness and  troubles which
God permits, are a sign  that God  loves us and wants us
to proceed,  and patience  trouble man  approaching  him
closer to God, and that from the beginning, he prays God
as a stranger, as far as their patience, approaching God as
a true son.

In  the  end,  troubles  and  sickness,  trials  through
suffering,  are  useful  to  men,  spiritually,  on  whatever
stage  they would  find  themselves. Sinners need  them  in
order  to  return  to  a  normal Christian  life,  but  they  are
required  and  the  advanced  in  spiritual  terms,  to  help
strengthen and submit to God.

To  thank God  for  the  suffering He  has  sent  is  to
have  a  great  reverence  because  it was  experienced  that
�painful stories make  the wise  to  remember God and  troubles
the man who forgot about Godʺ.

Typically,  for  a  Christian,  especially  for  a  young
one,  the  enlightenment, and even more perfection,  remain
perfectly possible goals,  though difficult  to achieve, and
even  harder  to  talk  about,  being  accessible  only  by
practice,  i.e. what we  call  asceticism,  shunning  of passions
or  liberation  from  passions.  But  since  this  stage  was
covered,  it  is  the  strong  foundation  for  the  next  stage.
Even people who achieved good  consider unsuitable  to
talk  about  things  achieved  by  few  people,  whom  any
explanation is unnecessary, they already having or being
in  the path of  true knowledge, and  equally useless and



21

other people, who are  incapable of this knowledge, how
long have passed  the  first  stage of perfection,  and  then
leaving  to  talk  only  about  the  first  stage  of  liberation,
they  knew  enough,  and  can  be  expressed  in  words
understandable  to  all  believers,  as  Abba  Pimen  that
although  advanced  in  the  spiritual,  did  not  engage  in
scholarly  discussions  about  the  heavenly,  but  was
concerned with practical spiritual issues.

We  understand  therefore  that  asceticism  is  an
essential  feature  of  Orthodox  spirituality  and  refers  to
concrete  life  that  is  whole,  a  struggle  and  a  spiritual
pursuit of radical and total transfiguration of the believer
to follow Christ on the path of virtue.

A  question  remains  ultimately,  even  if  rhetorical,
because it seeks an answer, but only outlines a situation.
If  to  the  faithful,  to  those who  fear God,  to  those who
strive  towards a  life spiritual,  the human body  is a very
big problem that without the help of Heaven, no one has
managed  to  solve  it,  then  how  can  it  succeed  for  the
unbeliever who choose the easy way of self‐pleasure?

That is why those who reproach the Church do not
proceed well,  only  to  justify  the  removal  of God  from
their lives, although, this attitude is very comfortable and
found often, because on the way to God, many believers
go  through  a  stage  of  deductions,  of  questions,  of
challenges,  often  justified,  because  as  St.  John
Chrysostom said:  if right‐believers would have behaved
and lived properly, pagans would have converted to the
Christian faith.



22

The  nature  of  this  study  requires  an  analytical
description  of  Christian  passions  and  virtues  that  one
discovers in the New Testament, as well as the excellent
teachings that were acquired practically by the Christian
ascetics. We hope  that we  succeeded  to present enough
teachings  as well  as  efficient  examples  of  approaching
the  spiritual  life  in  the way  the Church  Fathers  did  in
their pursuit of living a life in Christ.

I want to conclude this study in the hope that it will
serve  as  spiritual  food  for  those  who  seek  the  true
knowledge of God as well as help for those who will read
it  for healing  and deification. But  first,  I want  to  thank
God  and  the  people who  contributed  to  the writing  of
this study, either in deed, in thought or in prayer.

The  approach  of  the  virtue  and  the  passion  is
extended  in  three  parts,  in  alphabetical  order: A  �  The
notions  of  virtue  and  passion,  general  information  in
which  we  tried  to  explain  the  nature  of  virtue  and
passion  according  to  neo‐testamentary  references;  B  �
References  from  the  New  Testament  about  passions,
meaning  the  teachings of  the Church Fathers  contained
in  the  Holy  Tradition,  as  well  as  the  solutions
recommended  in  order  to  cleanse  from  such  passions,
and C � the classification of virtues according to the New
Testament,  general  information  about  essential  virtues
that  every  Christian  needs  to  know  in  order  to  attain
spiritual perfection and consecration.

Each part contains chapters and subchapters, which
I  tried  to  compress  them  as much  as  I  could,  and  be



23

exposed  clearly.  After  the  three  parts  numbered
alphabetically  with  their  chapters  and  subchapters  are
the  conclusions,  highlighting  the  severe  importance  of
Christian  therapeutics.  All  these  parts  are  based  on
biblical  texts  accompanied  by  a  rich  bibliographic
graphical papers, ascetic and science in general.

Undoubtedly,  personal  perfection,  is  a  continuous
process  that  is  not  limited  to  the  shunning  of  passions
and does not have an end in itself, only a step to eternal
life.  Because  most  of  the  time  in  this  state  peace  is
successfully  earned,  the  mastery  of  the  passions,  and
building  virtues.  But  this  is  not  the  end  but  only  the
foundation of subsequent work to help neighbour and to
live a clean life.

The paper will  include general demonstrations at a
level that is limited because subjects are secondary to the
theme  of  this  paper,  however,  necessary  to  clarify  the
context and reason for such topical issues.



24

SELECTIVE  REFERENCES

• The New  International Dictionary Of New Testament
Theology, vol. 1, A‐F, Colin Brown,  (gen. ed.), The
Zondervan Corporation Grand Rapids, Michigan,
U.S.A.  and  The  Paternoster  Press,  Ltd.  Exeter,
Devon, U.K., 1975.

• Theological dictionary of the New Testament, Gerhard
Kittel  and Gerhard  Friedrich  (ed.),  translated  by
Geoffrey W. Bromiley, Abridged in one volume by
Geoffrey  W.  Bromiley,  William  B.  Eerdmans
Publishing Company The Paternoster Press, 1985.

• Adrian, Pr. Conf. univ. dr. Gh. Paul, Introducere în
Studiul Teologiei Morale (Note de curs), Baia Mare,
2008.

• Andrutsos, Hristu, Sistem de morală,  traducere din
grecește  de  Dr.  Ioan  Lăncrănjan  &  Prof.  Ermis
Mudopoluos,  Sibiu,  tiparul  Tipografiei
Arhidiecezane, 1947.

• Athanasiu, Andrei, Tratat de psihologie medicală, Ed.
Oscar Print, București, 1998.

• Coman,  Pr.  Prof. Dr.  Ioan G.,  Patrologia,  vol.  III,
București, 1988.



25

• Crainic,  Nichifor,  Sfințenia  împlinirea  umanului
(Curs de Teologie mistică), Iași, 1993.

• Dafinoiu,  I.,  Elemente  de  psihoterapie  integrativă,
Editura Polirom, Iași, 2000.

• Holdevici, I., Elemente de psihoterapie, Ediția a III‐a,
Editura ALL, Timișoara, 1998.

• Huber, W., Psihoterapiile, Editura Știință și Tehnică,
București, 1997.

• Iamandescu, I. B., Psihologie medicală, Ediția a II‐a,
Editura Infomedica, 1997.

• Rădulescu‐Motru, C., Curs de psihologie, București,
1996.

• Spidlik, Tomas,  Izvoarele  lumii. Tratat de  spirituali‐
tate, trad. rom., Editura Ars Longa, Iași, 1992, 1994

• Idem,  Spiritualitatea  Răsăritului  creștin,  vol.  I,
Manual  sistematic,  trad.  rom. diac.  Ioan  I.  Ică  jr.,
Ed. Deisis, Sibiu, 1997.

• Stăniloae,  Pr.  Prof.  Dr.  Dumitru,    Spiritualitatea
ortodoxă  �  Ascetica  și Mistica,  Editura  Institutului
Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române,
București, 1992.

• Vlachos, Hieroteos,  Psihoterapia  ortodoxă  �  Știința
Sfinților  Părinți,  trad.  în  limba  română  Irina
Luminița  Niculescu,  Editura  Învierea  ‐
Arhiepiscopia Timișoarei, 1998.



26

CONTENTS

INTRODUCTION   ........................................................ 9
A. THE NOTIONS OF VIRTUE AND PASSION.

GENERAL DATA ................................................... 17
Chapter I. Christian virtues in New Testament

references .............................................................. 25

1. Virtue in the books of the New Testament ............. 26

2. Neo‐testamentar texts as the basis of Christian virtues 30

3. Classification of virtues and their importance
in the life of the believer ...................................... 35

4. Fight to change the passions in virtues ................... 38

Chapter II. Passion according to New Testament
biblical teaching    ................................................ 42

1. The notion of passion ................................................. 42

2. Genesis of passions ..................................................... 43

3. The eight spirits of wickedness ‐ logismoi .............. 46

4. The battle man against sin and passions ................. 54

B. REFERENCES FROM THE NEW TESTAMENT

ON PASSIONS    .................................................. 56
1. Gastrimargia = Γαστριμαργία = gluttony

(Luke  12:18‐20) ..................................................... 58

2. Porneia = Πορνεία = fornication (I Cor. 6:15‐16) .... 68

3. Philargyria (Φιλαργυρία) and pleonexia
(Πλεονεξία) ‐ the love of money and love of
material goods (Mt. 19:21, Lk. 16,:19‐23,
1 Tim. 6:6‐10) ......................................................... 79

4. Lype = Λύπη = sadness (Mt. 14:8‐10, 17:23, 26:36‐38) . 87

5. Orge = Οργή = anger (Mt 2:16‐18) ............................ 100

6. Aked = ʹΑκήδια = laziness (2 Ptr. 1:5‐10) ................. 115



27

7. Fobos = Φóβoς = fear (Mt 8:24‐32, 28:8; Mc. 5:33‐34) ... 125

8. Hyperefania = Υπερηφάνεια = pride (Lk. 18:10‐14,
Jacob. 4:4‐10) .......................................................... 138

C. CLASSIFICATION OF VIRTUES ACCORDING
TO THE NEW TESTAMENT BOOKS.
GENERAL   DATA............................................... 157

Chapter I. Overview ‐ Theological Virtues ............... 164

1. Faith = Πίστης = (Heb. 11:1) ...................................... 165

2. Hope = Προσμονή = (Acts 23:6) ............................... 173

3. Love = Άγάπη = (1 Cor. 13:4‐8) ................................. 178

Chapter II. Virtues according to evangelical texts   . 205
1. Humility = Ταπείνωση / ταπεινοφροσύνη =

(Mt. 15:25‐28) ......................................................... 206

2. Repentance = Μετάνοια = (Lc. 15:17‐19) ................. 222

3. Meekness = Πραότητα = (Mt. 11:28‐30) ................... 225

4. Charity = Φιλανθρωπία = (Mt 6:1‐4) ....................... 228

5. Thrift = Σοφία / φρόνηση / ευθυκρισία =
(Lk. 14:27‐33) ......................................................... 235

6. Pure heart = Καθαρής καρδιάς = (John 1:47) ......... 237

7. Patience = Υπομονής = (2 Cor. 6:4) .......................... 247

8. Joy = Χαράς = (Mt. 5:12; Flp. 4) ................................. 256

9. Forgiveness = Συγχώρεσης = (Mt 6:12‐15) ............. 261

Chapter III. Christian cardinal virtues. General
Information   ......................................................... 268

1. Wisdom = Σοφία = (Mt 7:35) ..................................... 271

2. Justice = Δικαιοσύνης = (Mt 5:20) ............................ 279

3. Courage = Θάρρος = (Ef. 3:13) .................................. 284

4. Temperance = Εγκράτεια = (1 Tim. 3,:11, Titus 2:2) .. 291

CONCLUSIONS    .......................................................... 299
REFERENCES   ............................................................... 311


